## श्रीशंकराचार्यविरचित – प्रकरणग्रन्थाः ।

# MINOR WORKS OF ŚRI ŚANKARĀCĀRYA Edited by

#### H. R. BHAGAVAT.

१ अपरोक्षानुभूतिः

२ आत्मबोधः

३ तत्त्वोपदेशः

४ प्रौढानुभूतिः

ब्रह्मज्ञानावलीमाला

६ लघुवाक्यवृत्तिः

७ वाक्यवृत्तिः

८ सदाचारानुसंघानम्

९ स्वात्मनिरूपणम्

१० अद्वैतानुभूतिः

११ दशस्रोकी

१२ प्रबोधसुधाकरः

१३ प्रश्नोत्तररत्नमालिका

१४ ब्रह्मानुचितनम्

१५ मोहमुद्ररः

१६ योगतारावली

१७ शतस्रोकी

१८ स्वात्मप्रकाशिका

१९ सर्ववेदान्तसिद्धान्तसार-संग्रहः

२० विवेकचूडामणिः

२१ उपदेशसाहस्री

२२-३९ वेदान्तस्तोत्राणि

४०-६३ भक्तिस्तोत्राणि

६४ अनात्मश्रीविगर्हणप्रकरणम्

६५ आत्मानात्मविचारः

६६ जीवन्मुक्तानंद्छह्री

६७ वाक्यसुधा

६८ अध्यात्मपटलविवरणम्

६९ सनत्सुजातीयभाष्यम्

७० विष्णुसहस्रनामभाष्यम्



Oriental Book Agency

15, Shukrawar, POONA 2 (India).

2nd Ed. 1952 ] [ Price Rs. 12-8

Printer:- M. S. Sathe, Prajna Press, 815 Gangapuri, Wai.

Publisher:- Dr. R. N. Sardesai, L. C. P. S., D. Ph. Th. (Leipzig,)

Proprietor, Oriental Book Agency, 15 Shukrawar, Poona 2.

#### PREFACE.

a de la sala de la Maria

This volume comprises the Minor Works of Shri Shankaracharya. Many of these minor works are from the pen of the great teacher, but no one can say definitely that all are. The excellent edition published by the Vanivilas Press of Shrirangam contains a few works more e. g. न्सिंहतापनीभाष्य, प्रपंचसार. लिलतात्रिशती &c. These I have omitted thinking them to be not genuine. That edition contains numerous devotional Stotras also and many of these I thought it proper to omit, because, in my humble opinion, the language used and the purport conveyed do not show them to be Shri Shankara's \* composition. This does not mean that the devotional stotras included by me in this volume are certainly all composed by Shri Shankara. I am unable to say any thing definite about the devotional stotras. As regards the Vedanta Stotras, I for one, have no doubt and consider all of them to be Shri Shankara's sublime utterances.

With regard to other works, I think प्रबोधसुधाकर, सनःसुजातीयमाध्य and विष्णुसद्दसनामभाष्य form matter for con-

<sup>\*</sup> The date of Shri Shankara i. e. Shankaracharya the author of the three Bhashyas and the establisher of the four Shankaracharya—Mathas, is, according to the late Lokamanya B. G. Tilak, 690—722 A. D.

troversy Some may add सर्ववेदान्तसिद्धांतसारसंग्रह and उपदेशसाहस्री too to this list, but not I. Here I should like to mention a tradition about विष्णुसहस्रनामभाष्य. The tradition is current in South India that this was the first work written by Shri Shankara. When he wanted to begin writing his works he could not decide as to which he should take up first. On the first day he wrote a page or so of a certain work and on the next morning awoke to find that at night, The Unknown hand had effaced all the writing. So he began a second work only to find on the succeeding morning the same case with it. Then he began a third and so on till the turn came of विष्णुसहस्रनामभाष्य. This he found untouched on the next morning, and so, completed this work first of all.

The Vedanta Stotras of Shri Shankara form a special class of Vedanta literature and any one desirous of learning the tenets of Advaita Vedanta can do no better than read and ponder over these. These stotras have gained an unparalleled popularity. Verily, he who is accustomed to the muttering of these stotras every day enjoys moments at least of extacy. That the popularity is wide is borne out by the fact that some stotras are known under more than one name, e. g. चपेटपंजरिका and द्वार्य-पंजरिका form मोहमूदर. Other instances are—

अद्वैतपंचक = आत्मपंचक.
उपदेशपंचक = साधनपंचक.
विज्ञाननौका = स्वरूपानुसंधान.
दशश्लोकी = निर्वाणदशक = सिद्धांतिबंदु.
आत्मषट्क = निर्वाणपट्क = चिदानन्दषट्क.
ब्रह्मानुर्चितन = आत्मचितन.
जीवन्मुक्तानंदलहरी = अनुभवानंदलहरी.

Here I must mention that some serves i. e. small works are printed in some books as stotras.

I have little more to say. The desire to edit and publish the works of Shri Shankara in handy volumes entered my mind in 1911, I actually began in 1915 and in 1925 I am finishing the sacred task. Very few people have a knowledge of the mundane difficulties that troubled me during this period. That I have been able to finish this task is due to the workings of the Maya of the Almighty, or I may say, is due to the blessings of the world-teacher Shri Shankaracharya.

I conclude with expressing my gratefulness to all persons, who were, during this period, connected with me through this work either thickly or thinly, who encouraged me, sympathised with me and patiently awaited the completion.

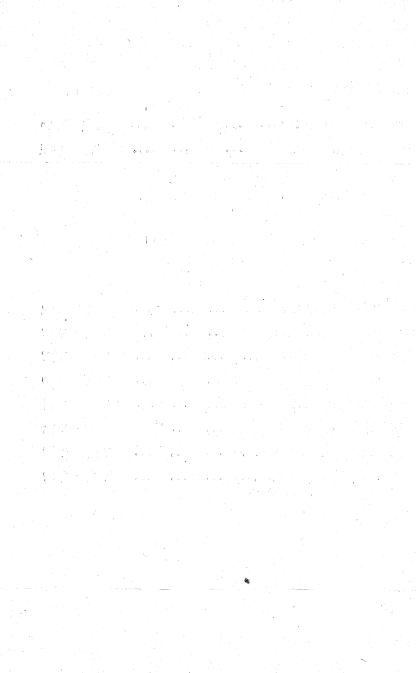
Poona city. 24th November 1925.

H. R. BHAGAVAT.

# अनुक्रमणिका ।

| विषयः । अस्ति विश्व कार्याः ।                                                                                   | पृष्ठानि ।                  |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------|
| १ अपरोक्षामुभूतिः                                                                                               | १— १२                       |
| २ आत्मबोधः                                                                                                      | १३— १८                      |
| ३ तत्त्वोपदेशः                                                                                                  | १९— २६                      |
| ४ प्रौढानुभूतिः                                                                                                 | २७— २९                      |
| ५ ब्रह्मज्ञानावलीमाला                                                                                           | ३०— ३१                      |
| से <b>६ छघुवाक्यवृत्तिः</b> ्र 👝 🦿 ्र.                                                                          | ्र ३२ — ३३                  |
| ें वाक्यवृत्तिः । । । । । । । । । । । । । । । । । । ।                                                           | ₹8— ३८                      |
| ्ट सदाचारानुसंधानम्                                                                                             | ३९ ४३                       |
| ९ स्वारमनिरूपणम्                                                                                                | ४४— ५६                      |
| १० अद्वैतानुभूतिः                                                                                               | . ५७ ६३                     |
| <b>१९ दश्स्रोकी</b> असे अस्ति । असे स्टेस्टर                                                                    | ₹ <del>8</del> — <b>६</b> ५ |
| १२ प्रबोधसुधाकरः १ १००० । १००० । १००                                                                            | <b>६६— ८८</b>               |
| १३ प्रश्नोत्तररत्नमालिका कार्य कार्य                                                                            | ८९ ९४                       |
| १४ ब्रह्मानुचितनम् 🔆 😳 🤭                                                                                        | , ९५ ९७                     |
| १५ मोहमुद्ररः                                                                                                   | 20 81                       |
| १६ योगतारावली अस्ति । विकास | १०१-१०५                     |
| १७ शतकाकी कार्यक अल्प विकास करा विकास                                                                           | १०६१३३                      |
| १८ स्वात्मप्रकाशिका ाँ कुमर २ ८३ व्या १६० १५०                                                                   | १ <b>२३—१</b> २९            |
| १९ सर्ववेदान्तसिद्धांतसारसंग्रहः                                                                                | १३०२१८                      |
| २० विवेकचूडामणिः ी                                                                                              | 788-1-R08                   |

| विषयः।                                                | पृष्ठानि । |
|-------------------------------------------------------|------------|
| २१ उपदेशसाहस्री।                                      | २७३—३५०    |
| २२-३९ वेदान्तस्तोत्राणि ।                             | ३५१३७३     |
| प्रातःस्मरणम् । अद्वैतपंचकम् । आत्मषट्कम् ।           |            |
| उपदेशपंचकम् । काशीपंचकम् । कौपीनपंचकम् ।              |            |
| चर्पटपंजरिका । दक्षिणामूर्तिस्तोत्रम् । द्वादशपंजरिका |            |
| धन्याष्टकम् । निर्गुणमानसपूजा । निर्वाणमंजरी ।        |            |
| परा पूजा । मनीषापंचकम् । विज्ञाननौका ।                |            |
| षट्पदीस्तोत्रम् । हरिमीडेस्तोत्रम् ।                  |            |
| ४०-६३ भक्तिस्तोत्राणि                                 | ३७४—४०२    |
| ६४ अनात्मश्रीविगर्हणप्रकरणम्                          | ४०३—४०४    |
| ६५ आत्मानात्मविचारः                                   | ४०५४१४     |
| ६६ जीवन्युक्तानंदछहरी                                 | ४१५—४१७    |
| ६७ वाक्यसुधा                                          | ४१८४२१     |
| ६८ अध्यात्मपटलविवरणम्                                 | ४२२४३५     |
| ६९ सनत्सुजातीयभाष्यम्                                 | ४३६५०४     |
| ७० विष्णुसहस्रनामभाष्यम्                              | 404-468    |





## श्रीशंकराचार्यविरचितप्रकरणग्रंथसंग्रहः।

### ॥ अपरोक्षानुभृतिः ॥

श्रीहरिं परमानंदमुपदेष्टारमीश्वरम्। व्यापकं सर्वछोकानां कारणं तं नमाम्यहम् ॥ १ ॥ अपरोक्षानुभृतिर्वे प्रोच्यते मोक्षसिद्धये । सद्भिरेषा प्रयत्नेन वीक्षणीया मुहुर्मुहुः ॥ २ ॥ स्ववर्णाश्रमधर्मेण तपसा हरितोषणात्। साधनं प्रभवेत्पुंसां वैराग्यादिचतुष्ट्रयम् ॥ ३ ॥ ब्रह्मादिस्थावरान्तेषु वैराग्यं विषयेष्वनु । यथैव काकविष्ठायां वैराग्यं तद्धि निर्मेळम् ॥ ४ ॥ 💎 📖 नित्यमात्मखरूपं हि दृश्यं तद्विपरीतगम्। एवं यो निश्चयः सम्यग्विवेको वस्तुनः स वै ॥ ५ ॥ सदैव वासनात्यागः शमोऽयमिति शब्दितः। निम्रहो बाह्यवृत्तीनां दम इस्रभिधीयते ॥ ६ ॥ विषयेभ्यः परावृत्तिः परमोपरतिर्हि सा। सहनं सर्वेदुःखानां तितिक्षा सा शुभा मता ॥ ७॥ निगमाचार्यवाक्येषु भक्तिः श्रद्धेति विश्रुता । चित्तैकाग्च्यं तु सहक्ष्ये समाधानमिति स्मृतम् ॥ ८॥ संसारबंधनिर्मुक्तिः कथं मे स्थात्कदा विभो ।

इति या सुदृढा बुद्धिवक्तव्या सा सुमुञ्जूता ॥ ९ ॥ डक्तसाधनयुक्तेन विचारः पुरुषेण हि । कर्तव्यो ज्ञानसिद्धवर्थमात्मनः ग्रुभमिच्छता ॥ १० ॥ नोत्पद्यते विना ज्ञानं विचारेणान्यसाधनैः। यथा पदार्थभानं हि प्रकाशेन विना कचित्।। ११।। कोऽहं कथमिदं जातं को वा कर्ताऽस्य विद्यते । **उपादानं किमस्तीह विचारः सोऽयमीद्यः ॥ १२ ॥** नाहं भूतगणो देहो नाहं चाक्षगणस्तथा। एतद्विलक्षणः कश्चिद्विचारः सोऽयमीदृशः ॥ १३ ॥ अज्ञानप्रभवं सर्वं ज्ञानेन प्रविलीयते । संकल्पो विविधः कर्ता विचारः सोऽयमीदृशः ॥ १४ ॥ एतयोर्यदुपादानमेकं सूक्ष्मं सद्व्ययम् । यथैव मृद्धटादीनां विचारः सोऽयमीदृशः ॥ १५ ॥ 🗥 🕬 अहमेकोऽपि सूक्ष्मश्च ज्ञाता साक्षी सदव्ययः। तदहं नात्र संदेहो विचारः सोऽयमीदृशः ॥ १६ ॥ आत्मा विनिष्कलो ह्येको देहो बहुभिरावृतः। तयोरैक्यं प्रपद्यन्ति किमज्ञानमतः परम् ॥ १७ ॥ आत्मा नियामकश्चान्तर्देहो बाह्योऽनियामकः। तयोरैक्यं प्रपद्यन्ति किमज्ञानमतः परम् ॥ १८ ॥ 🥶 🕬 आत्मा ज्ञानमयः पुण्यो देहो मांसमयोऽशुचिः। 😘 🎉 तयोरैक्यं प्रपद्यन्ति किमज्ञानमतः परम् ॥ १९॥ आत्मा प्रकाशकः स्वच्छो देहस्तामस उच्यते। तयोरैक्यं प्रपद्यन्ति किमज्ञानमतः परम् ॥ २० ॥ आत्मा नित्यो हि सद्रूपो देहोऽनित्यो ह्यसन्मयः। तयोरैक्यं प्रपद्यन्ति किमज्ञानमतः परम् ॥ २१ ॥

आत्मनस्तत्प्रकाशत्वं यत्पदाशीवभासनम् । नाम्न्यादिदीप्तिवद्दीप्तिभेवत्यान्ध्यं यतो निश्चि ॥ २२ ॥ 🛷 🧽 देहोऽहमित्ययं मृढो मत्वा तिष्ठसहो जन:। ममायमित्यपि ज्ञात्वा घटद्रष्टेव सर्वदा ॥ २३ ॥ 💯 👵 🧢 ब्रह्मैवाहं समः शान्तः सचिदानंदरुक्षणः । 🧐 💆 🕬 नाहं देहो ह्यसद्रूपो ज्ञानमित्युच्यते बुधै: ॥ २४ ॥ 💯 🕬 निर्विकारो निराकारो निरवद्योऽहमव्ययः। नाहं देहो ह्यसदूपो ज्ञानमित्युच्यते बुधै: ॥ २५ ॥ निरामयो निराभासो निर्विकल्पोऽहमाततः। नाहं देहो ह्यसद्रूपो ज्ञानमित्युच्यते बुधैः ॥ २६ ॥ निर्गुणो निष्कियो नित्यो नित्यमुक्तोऽहमच्युतः। नाहं देहो ह्यसद्भूपो ज्ञानमित्युच्यते हुधै: ॥ २७ ॥ हर्वे विस निर्मलो निश्चलोऽनंतः शुद्धोऽहमजरोऽमरः। नाहं देहो ह्यसदूरो ज्ञानमित्युच्यते बुधैः॥ २८॥ खदेहे शोभनं सन्तं पुरुषाख्यं च संमतम्। अन्य विकास किं मूर्खे शून्यमात्मानं देहातीतं करोषि भो ॥ २९ ॥ स्वात्मानं शृणु मूर्खे त्वं श्रुत्या युक्त्या च पूरुषम् 🔝 🥬 देहातीतं सदाकारं सदुर्दशै भवादशैः॥ ३०॥ 🛒 💛 अहंशब्देन विख्यात एक एव स्थितः परः 🌶 🙉 🤌 🖮 🕬 स्थूळत्वान्नैकतां प्राप्तः कथं स्यादेहकः पुमान् ॥ ३१ ॥ 🕮 🥕 अहं द्रष्टुतया सिद्धो देहो दृश्यतया स्थितः । कार्या अस्ति स्थ ममायमिति निर्देशात्कथं स्यादेहकः पुमान्।। ३२ ॥ कि ।। अहं विकारहीनस्तु देहो नित्यं विकारवान् । अर्थकर्वे कारका इति प्रतीयते साक्षात्कथं स्यादेहकः पुमान् ॥ ३३ ॥ 👓 😅 यसात्परमिति श्रुत्या तया पुरुषछक्षणम् । 🖘 🏂 🖮 📆

विनिर्णीतं विमढेन कथं स्यादेहकः पुमान् ॥ ३४ ॥ सर्व पुरुष एवेति सूक्ते पुरुषसंज्ञिते। अप्युच्यते यतः श्रुत्या कथं स्यादेहकः पुमान् ॥ ३५ ॥ असंग: पुरुष: प्रोक्तो बृहदारण्यकेऽपि च। अनंतमलसंश्लिष्टः कथं स्यादेहकः पुमान् ॥ ३६ ॥ तत्रैव च समाख्यातः स्वयंच्योतिर्हि पृरुषः। जबः परप्रकारयोऽयं कथं स्यादेहकः पुमान् ॥ ३७ ॥ प्रोक्तोऽपि कर्मकांडेन ह्यात्मा देहाद्वि**लक्षणः** । नित्यश्च तत्फलं भुंक्ते देहपाताद्नंतरम् ॥ ३८ ॥ छिंगं चानेकसंयुक्तं चलं दृश्यं विकारि च । अव्यापकमसद्र्पं तत्कथं स्यात्पुमानयम् ॥ ३९ ॥ एवं देहद्वयादन्य आत्मा पुरुष ईश्वरः। सर्वातमा सर्वरूपश्च सर्वातीतोऽहमन्ययः ॥ ४० ॥ इलात्मदेहभावेन प्रपंचस्यैव सत्यता । यथोक्ता तर्कशास्त्रण ततः किं पुरुषार्थता ॥ ४१ ॥ इत्यात्मदेहभेदेन देहात्मत्वं निवारितम्। इदानी देहभेदस्य हासत्त्वं स्फुटमुच्यते ॥ ४२ ॥ चैतन्यस्यैकरूपत्वाद्भेदी युक्ती न कर्हिचित्। जीवत्वं च मृषा ज्ञेयं रज्जौ सपेप्रहो यथा ॥ ४३ ॥ रज्जवज्ञानात्स्र्णेनैव यद्वद्रज्जुर्हि सर्पिणी। भाति तद्रचितिः साक्षाद्विश्वाकारेण केवला ॥ ४४ ॥ चपादानं प्रपंचस्य ब्रह्मणोऽन्यन्न विद्यते । तस्मात्सर्वप्रपंचोऽयं ब्रह्मैवास्ति न चेतरत् ॥ ४५ ॥ व्याप्यव्यापकता मिथ्या सर्वमात्मेति शासनात्। इति ज्ञाते परे तत्त्वे भेदस्यावसरः कुतः ॥ ४६ ॥

श्रुत्या निवारितं नूनं नामात्वं स्वमुखेन हि । 💛 🖾 🖂 🥫 कथं भासो भवेदन्यः स्थिते चाद्वयकारणे ॥ ४७ ॥ 📁 😳 दोषोऽपि विहितः श्रुद्या मृत्योर्मृत्युं स गच्छति । इह परयति नानात्वं मायया वंचितो नरः ॥ ४८ ॥ ब्रह्मणः सर्वभूतानि जायन्ते परमात्मनः। तस्मादेतानि ब्रह्मैव भवन्तीत्यवधारयेत् ॥ ४९ ॥ ब्रह्मैव सर्वनामानि रूपाणि विविधानि च। कमीण्यपि समग्राणि विभर्तीति श्रुतिजेगौ ॥ ५०॥ सुवर्णोज्जायमानस्य सुवर्णत्वं च शाश्वतम्। ब्रह्मणो जायमानस्य ब्रह्मत्वं च तथा भवेत्।। ५१॥ स्वल्पमप्यंतरं ऋत्वा जीवात्मपरमात्मनीः। योऽवतिष्ठति मृहात्मा भयं तस्याभिभाषितम् ॥ ५२॥ यत्राज्ञानाद्भवेद्द्वैतमितरस्तत्र पद्यति। आत्मत्वेन यदा सर्वे नेतरस्तत्र चाण्वित ॥ ५३॥ यस्मिन्सर्वाणि भूतानि ह्यात्मत्वेन विजानतः। न वै तस्य भवेन्मोहो न च शोकोऽद्वितीयतः ॥ ५४ ॥ 🥕 अयमात्मा हि ब्रह्मैव सर्वात्मकतया स्थितः। इति निर्धारितं श्रुत्या बृहदारण्यसंख्या ॥ ५५ ॥ 🚟 🦈 अनुभूतोऽप्ययं लोको व्यवहारक्षमोऽपि सन्। असद्भूगो यथा स्वप्न उत्तरक्षणबाधतः॥ ५६॥ खप्नो जागरणेऽलीकः खप्नेऽपि न हि जागरः। 5月14月16月18 द्वयमेव लये नास्ति लयोऽपि ह्युभयोर्न च ॥ ५७॥ 🕬 त्रयमेवं भवेन्मिथया गुणत्रयविनिर्मितम् । अस्य द्रष्टा गुणातीतो नित्यो होकश्चिदात्मकः॥ ५८॥ 🗀 यद्रन्मृदि घटभ्रान्ति शुक्तौ वा रजतस्थितिम् । 💛 🧀 🔑

तद्वद्वद्वणि जीवत्वं भ्रांत्या पश्यति न स्वतः ॥ ५९ ॥ 🕕 🔻 यथा मृदि घटो नाम कनके कुंडलाभिधाः। 💢 🚟 😽 शुक्तौ हि रजतख्यातिर्जीवशब्दस्तस्था परे ॥ ६० ॥ यथैव व्योम्नि नीलत्वं यथा नीरं मरुखले । पुरुषत्वं यथा स्थाणौ तद्वद्विश्वं चिदात्मनि ॥ ६१ ॥ यथैव झून्ये वेतालो गंधर्वाणां परं यथा। यथाऽऽकाशे द्विचंद्रत्वं तद्वत्सत्ये जगितस्थितिः॥ ६२ ॥ यथा तरंगकह्नोछैर्जलमेव स्फुरखलम्। पात्ररूपेण ताम्रं हि ब्रह्मांडौघैस्तथाऽऽत्मता ॥ ६३ ॥ घटनाम्ना यथा पृथ्वी पटनाम्ना हि तंतवः। जगन्नाम्ना चिदाभाति ज्ञेयं तत्तद्भावतः ॥ ६४ ॥ सर्वोऽपि व्यवहारस्तु ब्रह्मणा क्रियते जनैः। अज्ञानाम विजानन्ति मृदेव हि घटादिकम् ॥ ६५ ॥ कार्यकारणता नित्यमास्ते घटमृदोर्यथा। तथैव श्रुतियुक्तिभ्यां प्रपंचब्रह्मणोरिह ॥ ६६ ॥ गृद्यमाणे घटे यद्दन्मृत्तिका भाति वै बळात्। वीक्ष्यमाणे प्रपंचेऽपि ब्रह्मैवाभाति भासुरम् ॥ ६७ ॥ सदैवात्मा विशुद्धोऽपि ह्यशुद्धो भाति वै सदा । यथैव द्विविधा रञ्जुर्ज्ञानिनोऽज्ञानिनोऽनिशम् ॥ ६८ ॥ यथैव मृन्मयः कुंभस्तद्वद्देहोऽपि चिन्मयः। आत्मानात्मविभागोऽयं मुधैव क्रियते बुधैः ॥ ६९ ॥ सर्पत्वेन यथा रज्जू रजतत्वेन शुक्तिका । विनिर्णीता विमूढेन देहत्वेन तथाऽऽत्मता ॥ ७० ॥ घटत्वेन यथा पृथ्वी पटत्वेनेव तंतवः। विनिर्णीता विमूढेन देहत्वेन तथाऽऽत्मता ॥ ७१ ॥

कनकं कुंडलत्वेन तरंगत्वेन वे जलम्। विनिर्णीता विमुढेन देहत्वेन तथाऽऽत्मता ॥ ७२ ॥ चोरत्वेन यथा स्थाणुर्जेळत्वेन मरीचिका । विनिर्णीता विमुढेन देहत्वेन तथाऽऽत्मता ॥ ७३ ॥ गृहत्वेनेव काष्ट्रानि खड्गत्वेनेव लोहता। विनिर्णीता विमूढेन देहत्वेन तथाऽऽत्मता ॥ ७४ ॥ यथा वृक्षविपयोसो जलाइवति कस्यचित्। तद्वदात्मनि देहत्वं परयत्यज्ञानयोगतः ॥ ७५ ॥ पोतेन गच्छतः पुंसः सर्वे भातीव चंचलम् । तद्वदात्मनि देहत्वं परयत्यज्ञानयोगतः ॥ ७६ ॥ पीतत्वं हि यथा शुभ्रे दोषाद्भवति कस्यचित्। तद्वदात्मिन देहत्वं पश्यस्यज्ञानयोगतः॥ ७७ ॥ चक्षुभ्यो भ्रमशीलाभ्यां सर्व भाति भ्रमात्मकम्। तद्वदात्मिन देहत्वं परयस्त्रज्ञानयोगतः ॥ ७८ ॥ अलातं भ्रमणेनैव वर्तुलं भाति सूर्यवत्। तद्वदात्मनि देहत्वं पश्यत्यज्ञानयोगतः ॥ ७९ ॥ महत्त्वे सर्ववस्तूनामणुत्वं द्यतिदूरतः। तद्वदात्मनि देहत्वं पश्यत्यज्ञानयोगतः ॥ ८० ॥ सूक्ष्मत्वे सर्ववस्तूनां स्थूलत्वं चोपनेत्रतः। तद्वदात्मनि देहत्वं पर्ययञ्जानयोगतः ॥ ८१ ॥ काचभूमौ जल्रत्वं वा जलभूमौ हि काचता। तद्वदात्मनि देहत्वं पश्यस्त्रज्ञानयोगतः॥ ८२ ॥ यद्भद्रमी मणित्वं हि मणी वा विह्नता पुमान् । 💆 🧓 🙃 तद्वदात्मनि देहत्वं पद्मयसञ्चानयोगतः॥ ८३॥ 🔑 🦙 🔅 अभ्रेषु सत्सु धावत्सु सोमो धावति भाति वै । 🗥 🖽 🕬 तद्वदात्मनि देहत्वं पर्यस्यज्ञानयोगतः ॥ ८४ ॥ 🚿 🗀 🗀 यथैव दिग्विप्रयोसो मोहाङ्गवति कस्यचित्। तद्वदात्मनि देहत्वं पश्यत्यज्ञानयोगतः ॥ ८५ ॥ यथा शशी जले भाति चंचलःवेन कस्यचित्। तद्वदात्मनि देहत्वं पश्ययज्ञानयोगतः ॥ ८६ ॥ एवमात्मन्यविद्यातो देहाध्यासो हि जायते। 💛 स एवात्मा परिज्ञातो लीयते च परात्मनि ॥ ८७ ॥ सर्वमात्मतया ज्ञातं जगत्स्थावरजंगमम्। अभावात्सर्वभावानां देहानां चात्मता कुतः ॥ ८८॥ आत्मानं सततं जानन् कालं नय महामते । प्रारब्धमखिलं भुंजन्नोद्वेगं कर्तुमईसि ॥ ८९ ॥ उत्पन्नेऽप्यात्मविज्ञाने प्रारब्धं नैव मुंचति । इति यच्छ्यते शास्त्रे तन्निराक्रियतेऽधुना ॥ ९० ॥ तत्त्वज्ञानोदयादूर्ध्वं प्रारब्धं नैव विद्यते । देहादीनामसत्यत्वाद्यथा स्वप्नो विबोधतः॥ ९१॥ कर्म जन्मान्तरकृतं प्रारब्धमिति कीर्तितम्। तत्तु जन्मान्तराभावात्पुंसो नैवास्ति कर्हिचित्।। ९२॥ स्वप्रदेहो यथाऽध्यस्तस्तथैवायं हि देहकः। अध्यस्तस्य कुतो जन्म जन्माभावे हि तत्कुतः ॥ ९३ ॥ 🥒 उपादानं प्रपंचस्य मृद्धांडस्येव कथ्यते । अज्ञानं चैव वेदान्तैसास्मन्नष्टे क विश्वता ॥ ९४ ॥ यथा रञ्जुं परित्यन्य सर्पे गृह्वाति वै भ्रमात्। तद्वत्सत्यमविज्ञाय जगत्पश्चयति मृढधीः ॥ ९५ ॥ रञ्जूरूपे परिज्ञाते सर्पेश्रांतिने तिष्ठति। अधिष्ठाने तथा ज्ञाते प्रपंचः शून्यतां त्रजेत् ॥ ९६ ॥

देहस्यापि प्रयंचलात्प्रारच्धावस्थितिः कुतः। अज्ञानिजनवोधार्थं प्रारब्धं वक्ति वै श्रुतिः ॥ ९७॥ क्षीयन्ते चास्य कर्माणि तस्मिन्द्दष्टे परावरे। बहुत्वं तन्निषेधार्थं श्रुत्या गीतं च यत्त्कुटम् ॥ ९८ ॥ **डच्यतेऽज्ञैर्बलाचैतत्तदानर्थद्वयागमः** । वेदान्तमतहानं च यतो ज्ञानमिति श्रुतिः ॥ ९९ ॥ त्रिपंचांगान्यथो वक्ष्ये पूर्वोक्तस्य हि लड्धये। तैश्च सर्वैः सदा कार्यं निदिध्यासनमेव तु ॥ १००॥ नित्याभ्यासाहते प्राप्तिनं भवेत्सचिदात्मनः। तसाद्भद्धा निदिध्यासेजिज्ञासुः श्रेयसे चिरम् ॥ १०१ ॥ यमो हि नियमस्यागो मौनं देशश्च काळतः। आसनं मूलबंधऋ देहसाम्यं च हक्स्थितिः ॥ १०२ ॥ प्राणसंयमनं चैव प्रत्याहारश्च धारणा । आत्मध्यानं समाघिश्च प्रोक्तान्यंगानि वै क्रमात्॥१०३॥ सर्वे ब्रह्मेति विज्ञानादिद्रिययामसंयमः। यमोऽयमिति संप्रोक्तोऽभ्यसनीयो मुहुर्मुहुः ॥ १०४॥ सजातीयप्रवाहश्च विजातीयतिरस्कृतिः। नियमो हि परानंदो नियमात्कियते बुधै: ॥ १०५ ॥ त्यागः प्रपंचरूपस्य चिदात्मत्वावलोकनात् । त्यागो हि महतां पूज्यः सद्यो मोक्षमयो यतः ॥ १०६ ॥ 🦠 यतो वाचो निवर्तन्ते अप्राप्य मनसा सह । यन्मौनं योगिमिर्गम्यं तद्भजेत्सर्वदा बुधः ॥ १०७ ॥ वाचो यस्मान्निवर्तन्ते तद्वक्तुं केन शक्यते। प्रपंचो यदि वक्तव्यः सोऽपि शब्दविवर्जितः ॥ १०८ ॥ इति वा तद्भवेन्मोनं सतां सहजसंज्ञितम्।

गिरा मौनं तु बालानां प्रयुक्तं ब्रह्मवादिभिः ॥ १०९ ॥ आदावंते च मध्ये च जनो यस्मिन्न विद्यते । किंक विद्यते । येनेदं सततं व्याप्तं सं देशो विजनः स्मृतः ॥ ११० ॥ कलनात्सर्वभूतानां ब्रह्मादीनां निमेषतः। कालशब्देन निर्दिष्टो ह्यखंडानंद अद्वयः ॥ १११ ॥ 🧢 🦠 सुखेनैव भवेद्यस्मित्रजसं ब्रह्मचितनम् । आसनं तद्विजानीयान्नेतरत्सुखनाशनम् ॥ ११२ ॥ अर्था सिद्धं यत्सर्वभूतादि विश्वाधिष्ठानमव्ययम् । यस्मिन्सिद्धाः समाविष्टास्तद्वै सिद्धासनं विदुः ॥ ११३ ॥ यन्मूळं सर्वभूतानां यन्मूळं चित्तबंधनम्। मूळबंधः सदा सेव्यो योगोऽसौ राजयोगिनाम् ॥ ११४ ॥ अंगानां समतां विद्यात्समे ब्रह्मणि लीयते । नो चेन्नैव समानत्वमृजुत्वं शुष्कवृक्षवत् ॥ ११५ ॥ दृष्टि ज्ञानमयीं कृत्वा पश्येद्धह्ममयं जगत्। सा दृष्टिः परमोदारा न नासामावलोकिनी ॥ ११६ ॥ दृष्टदर्शनदृश्यानां विरामो यत्र वा भवेत्। हृष्ट्रिस्तत्रैव कर्तव्या न नासामावलोकिनी ॥ ११७ ॥ विकास चित्तादिसर्वभावेषु ब्रह्मत्वेनैव भावनात् । विरोधः सर्ववृत्तीनां प्राणायामः स डच्यते ॥ ११८ ॥ 🚟 निषेधनं प्रपंचस्य रेचकाख्यः समीरणः। ब्रह्मैवास्मीति या वृत्तिः पूरको वायुरीरितः ॥ ११९॥ ततस्तद्वृत्तिनैश्चल्यं कुंभकः प्राणसंयमः । अयं चापि प्रबुद्धानामज्ञानां घाणपीडनम् ॥ १२०॥। 🗇 विषयेष्वात्मतां दृष्ट्वा मनसश्चिति मज्जनम् । प्रसाहारः स विज्ञेयोऽभ्यसनीयो मुमुक्कुभिः॥ १२१ ॥ 🤼

यत्र यत्र मनी।याति ब्रह्मणस्तत्र दशेनात् । 💛 📑 🖹 🕬 मनसो धारणं चैत्र धारणा सा परा मता ॥ १२२ ॥ 🚟 🚟 ब्रह्मेवास्मीति सदृत्त्या निरालंबतया स्थितिः। ध्यानशब्देन विख्याता परमानंददायिनी ॥ १२३ ॥ निर्विकारतया वृत्त्या ब्रह्माकारतया पुनः । वृत्तिविस्मरणं सम्यक् समाधिज्ञानसंज्ञकः॥ १२४॥ एवं चाक्रतिमानंदं तावत्साधु समभ्यसेत्। वइयो यावत्क्षणात्पुंसः प्रयुक्तः संभवेत्स्वयम् ॥ १२५ ॥ ततः साधननिर्मुक्तः सिद्धो भवति योगिराट् । तत्स्वरूपं न चैकस्य विषयो मनसो गिराम्॥ १२६॥ समाधौ क्रियमाणे तु विघ्ना आयान्ति वै ब्छात्। अनुसंघानराहित्यमालस्यं भोगलालसम् ॥ १२७॥ लयस्तमश्च विक्षेपो रसास्वादश्च शून्यता। एवं यद्विष्टनबाहुल्यं त्याज्यं ब्रह्मविदा शनैः ॥ १२८ ॥ भाववृत्त्या हि भावत्वं श्रृन्यवृत्त्या हि शून्यता । पूर्णवृत्त्या हि पूर्णत्वं तथा पूर्णत्वमभ्यसेत्॥ १२९॥ ये हि वृत्ति जहत्येनां ब्रह्माख्यां पावनीं पराम्। वृथैव ते तु जीवन्ति पशुभिश्च समा नराः ॥े१३० ॥ ये हि वृत्ति विजानन्ति ये ज्ञात्वा वर्धयन्त्यपि। ये वै सत्पुरुषा धन्या वंद्यास्ते भुवनत्रये ॥ १३१ ॥ 💯 💯 येषां वृत्तिः समावृद्धा परिपका च सा पुनः। ते वै सद्भद्वातां प्राप्ता नेतरे शब्दवादिनः ॥ १३२ ॥ कुशला ब्रह्मवार्तायां वृत्तिहीनाः सुरागिणः । ते ह्यज्ञानितमा नूनं पुनरायान्ति यान्ति च ॥ १३३ ॥ निमेषार्धं न तिष्ठन्ति वृत्ति ब्रह्ममयीं विना।

यथा तिष्ठन्ति ब्रह्माद्याः सनकाद्याः ग्रुकाद्यः ॥ १३४ ॥ कार्ये कारणताऽऽयाता कारणे न हि कार्यता। करणत्वं ततो गच्छेत्कार्याभावे विचारतः॥ १३५॥ अथ शुद्धं भवेद्वस्तु यद्वै वाचामगोचरम् । द्रष्टव्यं मृद्धदेनैव दृष्टान्तेन पुनः पुनः ॥ १३६ ॥ अनेनैव प्रकारेण वृत्तिर्ब्रह्मात्मिका भवेत्। उदेति शुद्धचित्तानां वृत्तिज्ञानं ततः परम् ॥ १३७ ॥ कारणं व्यतिरेकेण पुमानादौ विलोकयेत्। अन्वयेन पुनस्तद्धि कार्ये नित्यं प्रपश्यति ॥ १३८ ॥ कार्ये हि कारणं पद्येत्पश्चात्कार्यं विसर्जयेत्। कारणत्वं ततो नर्येदवशिष्टं भवेन्मुनिः ॥ १३९ ॥ भावितं तीव्रवेगेन वस्तु यन्त्रिश्चयात्मना। पुमांस्तद्धि भवेच्छीघ्रं ज्ञेयं भ्रमरकीटवत् ॥ १४० ॥ अदृर्यं भावरूपं च सर्वमेति चदात्मकम्। सावधानतया नित्यं स्वात्मानं भावयेद्बुधः ॥ १४१ ॥ 'दृश्यं ह्यदृश्यतां नीत्वा ब्रह्माकारेण चितयेत्। विद्वान्नित्यसुखे तिष्ठेद्धिया चिद्रसपूर्णया ॥ १४२ ॥ एभिरंगैः समायुक्तो राजयोग उदाहृतः। किंचित्पककषायाणां हठयोगेन संयुतः ॥ १४३ ॥ परिपकं मनो येषां केवलोऽयं च सिद्धिदः। गुरुदैवतभक्तानां सर्वेषां सुलभो जवात् ॥ १४४ ॥

इति अपरोक्षानुभूतिः समाप्ता ॥

### ॥ आत्मबोघः ॥

#### ﴾﴾€∜

तपोभिः श्रीणपापानां शान्तानां वीतरागिणाम् । मुसुक्षुणामपेक्ष्योऽयमात्मबोधो विधीयते ॥ १ ॥ बोधोऽन्यसाधनेभ्यो हि साक्षान्मोक्षेकसाधनम्। पाकस्य वहिवज्ज्ञानं विना मोक्षो न सिध्यति ॥ २ ॥ अविरोधितया कर्म नाविद्यां विनिवर्तयेत्। विद्याऽविद्यां निहन्त्येव तेजस्तिमिरसंघवत् ॥ ३ ॥ अविच्छित्र इवाज्ञानात्तत्रारो सति केवलः। स्वयं प्रकाशते ह्यात्मा मेघापायेंऽशुमानिव ॥ ४ ॥ अज्ञानकलुषं जीवं ज्ञानाभ्यासाद्विनिर्मलम् । कुत्वा ज्ञानं स्वयं नदयेज्जलं कतकरेणुवत् ॥ ५ ॥ संसारः स्वप्नतुस्यो हि रागद्वेषादिसंकुलः। स्वकाले सत्यवद्भाति प्रबोघे सत्यसद्भवेत् ॥ ६ ॥ तावत्सत्यं जगद्भाति शुक्तिकारजतं यथा। यावन्न ज्ञायते ब्रह्म सर्वाधिष्ठानमद्वयम् ॥ ७ ॥ डपादानेऽखिलाधारे जगन्ति परमेश्वरे। सर्गेस्थितिलयान्यान्ति बुद्बुदानीव वारिणि ॥ ८ ॥ सिचदात्मन्यनुस्यूते नित्ये विष्णौ प्रकल्पिताः। व्यक्तयो विविधाः सर्वो हाटके कटकादिवत् ॥ ९ ॥ यथाऽकाशो ह्रपीकेशो नानोपाधिगतो विभुः। तद्भेदाद्भित्रबद्धाति तन्नाशे केवलो भवेत्।। १०॥ नानोपाधिवशादेव जातिनामाश्रमादयः। आत्मन्यारोपितास्तोये रसवर्णादिभेदवत् ॥ ११ ॥ पंचीकृतमहाभूतसंभवं कर्मसंचितम्। शरीरं सुखदुःखानां भोगायतनमुच्यते ॥ १२ ॥ पंचप्राणमनोबुद्धिद्शेंद्रियसमन्वितम्। अपंचीकृतभूतोत्थं सूक्ष्मांगं भोगसाधनम् ॥ १३ ॥ अनाद्यविद्याऽनिर्वाच्या कारणोपाधिरुच्यते । उपाधित्रितयाद्ग्यमात्मानमबधारयेत् ॥ १४॥ पंचकोशादियोगेन तत्तनमय इव स्थितः। शुद्धात्मा नीळवस्त्रादियोगेन स्फटिको यथा ॥ १५ ॥ सम्बद्धा वपुस्तुषादिभिः कोशैर्युक्तं युक्तवघाततः । आत्मानमान्तरं शुद्धं विविंच्यात्तंडुल्लं यथा ॥ १६ ॥ सदा सर्वगतोऽप्यात्मा न सर्वत्रावभासते । बुद्धावेवावभासेत स्वच्छेषु प्रतिबिंववत् ॥ १७॥ देहेंद्रियमनोबुद्धिप्रकृतिभ्यो विलक्षणम्। तद्वृत्तिसाक्षिणं विद्यादात्मानं राजवत्सदा ॥ १८ ॥ व्यापृतेष्टिंबद्वियेष्वात्मा व्यापारीवाविवेकिनाम् । हृद्दयतेऽभ्रेषु धावत्सु धावन्निव यथा शशी ॥ १९॥ आत्मचैतन्यमाश्रित्य देहेंद्रियमनोधियः। स्विक्रयार्थेषु वर्तन्ते सूर्यालोकं यथा जनाः॥ २०॥ देहेंद्रियगुणान्कमीण्यमले सचिदात्मनि । अध्यस्यन्त्यविवेकेन गगने नीलतादिवत् ॥ २१ ॥ अज्ञानान्मानसोपाघेः कर्तृत्वादीनि चात्मनि । कल्प्यन्तेऽम्बुगते चंद्रे चलनादि यथांभसः।। २२ ॥ रागेच्छासुखदुःखादि बुद्धौ सत्यां प्रवर्तते । सुषुप्तौ नास्ति तन्नारो तस्माद्बुद्धेस्तु नात्मनः ॥ २३ ॥ प्रकाशोऽर्कस्य तोयस्य शैत्यमभेर्यथोष्णता ।

खभावः सचिचदानंदनित्यनिर्मेळतात्मनः ॥२४॥ कांनी क्र आत्मनः सच्चित्रदंशश्च बुद्धेवृत्तिरिति द्वयम्। 🕉 🗓 🕫 🖂 🤻 संयोज्य चाविवेकेन जानामीति प्रवर्तते ॥ २५ ॥ लॉकर्माजी आत्मनो विक्रिया नास्ति बुद्धेर्बोधो न जात्वपि । 🛒 🗀 जीवः सर्वमछं ज्ञात्वा कर्तो द्रष्टेति मुह्यति ॥ २६॥। 🗀 👵 रज्जुसर्पवदात्मानं जीवं ज्ञात्वा भयं वहेत्। कार्या नाहं जीवः परात्मेति ज्ञातश्चेन्निर्भयो भवेत् ॥ २० ॥ ७००० आत्मावभासयत्येको बुद्धवादीनीद्रियाणि हि ने विकास कि दीपो घटादिवत्स्वात्मा जडैस्तैर्नावभास्यते ॥ २८॥ नाई । इ स्वबोधे नान्यबोधेच्छा बोधरूपतयात्मनः 🏻 🕬 🧀 🖽 न दीपस्यान्यदीपेच्छा यथा स्वात्मप्रकाशने ॥ २९ ॥ 🗀 🕬 निषिध्य निखिलोपाधीन्नेति नेतीति वाक्यतः। विद्यादैक्यं महावाक्यैर्जीवात्मपरमात्मनोः ॥ ३० ॥ 🐃 🕬 आविद्यकं शरीरादि दृदयं बुद्बुदवःक्षरम्। 🔧 🖟 🕮 🖼 एतद्विलक्षणं विद्यादहं ब्रह्मोति निर्मलम् ॥ ३१ ॥ 👙 🖰 🖽 देहान्यत्वात्र मे जनमजराकाइर्येख्याद्यः । 🖂 🖂 🖂 🤅 शब्दादिविषयैः संगो निरिद्रियतया न च ॥ ३२ ॥ 🥱 🕼 अमनस्त्वान्न मे दुःखरागद्वेषभयादयः। अप्राणी ह्यमनाः शुभ्र इत्यादिश्रुतिशासनात्।। ३३ः॥ कार्यकाः निर्गुणो निष्क्रियो नित्यो निर्विकल्पो निरंजनः। अध्य 🗯 निर्विकारो निराकारो नित्यमुक्तोऽस्मि निर्मेळः ॥ ३४ ॥ 😁 अहमाकाशवत्सर्वे बहिरंतग्रेतोऽच्युतः । 🗎 🕬 🕬 🕬 🕸 सदा सर्वसमः सिद्धो निःसंगो निर्मलोऽचलः ॥ ३५ ॥ 🗯 📧 नित्यशुद्धविमुक्तैकमखंडानंदमद्वयम् । अन्त्र वर्षी क्रिकार विस् सत्यं ज्ञानमनंतं यत्परं ब्रह्माहमेव तत् ॥ ३६ ॥ 💯 🖽 एवं निरंतरक्रता ब्रह्मैवास्मीति वासना । हरत्यविद्याविश्लेपान्रोगानिव रसायनम् ॥ ३७ ॥ विविक्तदेश आसीनो विरागो विजितेंद्रियः। भावयेदेकमात्मानं तमनंतमनन्यधीः ॥ ३८ ॥ आत्मन्येवाखिलं हृद्यं प्रविलाप्य घिया सुधीः। भावयेदेकमात्मानं निर्मेलाकाशवत्सदा ॥ ३९ ॥ रूपवर्णादिकं सर्वे विहाय परमार्थवित्। परिपूर्णचिदानंदस्वरूपेणावतिष्ठते ॥ ४० ॥ ज्ञातज्ञानज्ञेयभेदः परात्मनि न विद्यते । चिदानंदैकरूपत्वादीप्यते स्वयमेव सः ॥ ४१ ॥ एवमात्मारणौ ध्यानमथने सततं कृते। **उदितावगतिज्वाला सर्वज्ञानेंधनं दहेत् ॥ ४२ ॥** अरुणेनेव बोधेन पूर्व संतमसे हते। तत आविभेवेदारमा स्वयमेवांशुमानिव ॥ ४३ ॥ आत्मा तु सततं प्राप्तोऽप्यप्राप्तवद्विद्यया । तन्नारो प्राप्तवद्भाति स्वकंठाभरणं यथा ॥ ४४ ॥ स्थाणौ पुरुषवद्धांत्या कृता ब्रह्मणि जीवता । जीवस्य तात्त्विके रूपे तस्मिन्द्रष्टे निवर्तते ॥ ४५ ॥ तत्त्वस्वरूपानुभवादुत्पन्नं ज्ञानमंजसा । अहं ममेति चाज्ञानं बाधते दिग्भ्रमादिवत् ॥ ४६ ॥ 💎 सम्यग्विज्ञानवान्योगी स्वात्मन्येवाखिछं स्थितम् । एकं च सर्वमात्मानमीक्षते ज्ञानचक्षुषा ॥ ४७ ॥ आत्मैवेदं जगत्सर्वमात्मनोऽन्यन्न किंचन । मुदो यद्वद्धटादीनि स्वात्मानं सर्वमीक्षते ॥ ४८॥ जीवन्मुक्तस्तु तद्विद्वान्पूर्वोपाधिगुणांस्यजेत्।

स सचिदादिधर्भत्वं भेजे अमरकीटवत् ॥ ४९॥ तीर्त्वा मोहाणेबं हत्वा रागद्वेषादिराक्षसान् ग्रे योगी शांतिसमायुक्त आत्मा रामो विराजते ॥ ५० ॥ बाह्यानित्यसुखासिक्तं हित्बात्मसुखनिवृतः । घटस्थदीपवच्छश्चदंतरेस प्रकाशते ॥ ५१॥ 💎 💛 उपाधिस्थोऽपि तद्धभैरिक्षेत्रो व्योमवन्मुनि: 🙌 💛 🕬 🕬 सर्वविन्मूढवत्तिष्ठेदसक्तो वायुवचरेत् ॥ ५२॥ **उपाधि वेळयाद्विष्णौ निर्विशेषं विशेन्मुनिः।** । 🕬 💯 🕬 जले जले वियद्वयोम्नि तेजस्तेजसि वा यथा ॥ ५३ ॥ 🕮 🖹 यहाभान्नापरो लाभो यत्सुखान्नापरं सुखम्। यज्ञानान्नापरं ज्ञानं तद्वह्योत्यवधारयेत् ॥ ५४ ॥ 👫 📈 🦠 यदृष्ट्वा नापरं दृश्यं यद्भूत्वा न पुनभेवः । यज्ञात्वा नापरं ज्ञेयं तद्वद्वोत्यवधारयेत् ॥ ५५ ॥ 🥏 😘 तिर्यगृथ्वेमधः पूर्णं सचिदानंदमद्वयम्। अनंतं नित्यमेकं यत्तद्वद्वोत्यवधारयेत्॥ ५६॥ अतद्वयावृत्तिरूपेण वेदान्तैर्छक्ष्यतेऽव्ययम्। अखंडानंद्मेकं यत्तद्वह्येत्यवधार्येत् ॥ ५७ ॥ अखंडानंदरूपस्य तस्यानंदछवाश्रिताः । ब्रह्माचास्तारतम्येन भवंत्यानंदिनोऽखिळाः ॥ ५८ ॥ तद्युक्तमखिलं वस्तु व्यवहारश्चिदन्वितः 🖡 तस्मात्सर्वगतं ब्रह्म क्षीरे सर्पिरिवाखिले ॥ ५९ ॥ अनण्वस्थूलमहस्वमदीर्घमजम्बययम् । अरूपगुणवर्णाख्यं तद्वद्वोत्यवधारयेत् ॥ ६० ॥ यद्भासा भासतेऽकीदि भास्यैर्यन्तु न भास्यते । येन सर्वमिदं भाति तद्भक्षेत्रवधारयेत्॥ ६१ ॥

स्वयमंतर्बेहिर्व्याप्य भासयन्नखिलं जगत्। ब्रह्म प्रकाशते वहनिप्रतप्तायसपिंडवत् ॥ ६२ ॥ जगद्विलक्षणं ब्रह्म ब्रह्मणोऽन्यन्न किंचन । ब्रह्मान्यद्भाति चेन्मिथ्या यथा मरुमरीचिका ॥ ६३ ॥ हरयते श्रृंयते यद्यद्वद्वाणोऽन्यन्न तद्भवेत्। तत्त्वज्ञानाच्च तद्भक्षः सच्चिदानंदमद्वयम् ॥ ६४ ॥ सर्वगं सिचदानंदं ज्ञानचक्षुर्निरीक्षते । अज्ञानचक्षुर्नेक्षेत भारवंतं भानुमंघवत् ॥ ६५ ॥ श्रवणादिभिरुद्दीप्तज्ञानाग्निपरितापितः । जीवः सर्वमळान्मुक्तः स्वर्णवह्योतते स्वयम् ॥ ६६ ॥ हृदाकाशोदितो ह्यात्मा बोधभानुस्तमोपहृत्। सर्वव्यापी सर्वधारी भाति भासयतेऽखिलम् ॥ ६७ ॥ दिग्देशकालाद्यनपेक्ष्य सर्वगं शीतादिह्नन्नित्यसुखं निरंजनम्। यः स्वात्मतीर्थं भजते विनिष्क्रियः । स सर्वेवित्सर्वगतोऽमृतो भवेत् ॥ ६८ ॥

इति श्रीमत्परमहंसपरित्राजकाचार्यस्य श्रीगोविद्भगवत्पूच्य-पादशिष्यस्य श्रीशंकरभगवतः कृतौ आत्मबोधः समाप्तः ॥

n de de la compansión de l'Arge Il de deciminações de la compansión de la

### ॥ तत्त्वोपदेशः ॥

तत्त्वंपदार्थशुद्धयर्थं गुरुः शिष्यं वचोऽन्नवीत्। वाक्ये तत्त्वमसीत्यत्र त्वंपदार्थं विवेचय ॥ १ ॥ न त्वं देहोऽसि दृश्यत्वादुपजात्यादिमत्त्वतः। भौतिकत्वादशुद्धत्वादनित्यत्वात्तथैव च ॥ २ ॥ अदृश्यो रूपहीनस्त्वं जातिहीनोऽप्यभौतिकः। शुद्धनित्योऽसि हमूपो घटो यद्वन्न हम्भवेत् ॥ ३ ॥ न भवानिद्रियाण्येषां करणत्वेन या श्रुतिः। प्रेरकस्त्वं पृथक्तेभ्यो न कर्ता करणं भवेत् ॥ ४॥ नानैतान्येकरूपस्त्वं भिन्नस्तेभ्यः कुतः शृणु। न चैकेंद्रियरूपस्त्वं सर्वत्राहंप्रतीतितः॥ ५॥ न तेषां समुदायोऽसि तेषामन्यतमस्य च। विनारोऽप्यात्मधीस्तावदस्ति स्यान्नैवमन्यथा ॥ ६ ॥ प्रत्येकमपि तान्यात्मा नैव तत्र नयं शृणु । नानास्वामिकदेहोऽयं नश्येद्धिन्नमताश्रयः॥ ७॥ नानात्माभिमतं नैव विरुद्धविषयत्वतः। स्वाम्येक्ये तु व्यवस्था स्यादेकपार्थिवदेशवत् ॥ ८ ॥ मनस्त्वं न वा प्राणी जडत्वादेव चैतयोः। गतमन्यत्र मे चित्तमिखन्यत्वानुभूतितः ॥ ९॥ क्षुतृड्भ्यां पीडितः प्राणो ममायं चेति भेदतः॥ तयोद्रेष्टा पृथक्ताभ्यां घटद्रष्टा घटाचथा ॥ १० ॥ सुप्ती लीनारित या बोधे सर्व व्याप्नोति देहकम् ॥ चिच्छायया च संबद्धा नं सा बुद्धिर्भवान्द्रिज्॥ ११ ॥ 🛒

नानारूपवती बोधे सुप्तौ लीनातिचंचला ॥ यतो हगेकरूपस्त्वं पृथक्तस्य प्रकाशकः ॥ १२ ॥ सुप्तौ देहाद्यभावेऽपि साक्षी तेषां भवान्यतः॥ स्वानुभूतिस्वरूपत्वान्नान्यस्तस्यास्तिभासकः ॥ १३ ॥ प्रमाणं बोधयन्तं तं बोधं मानेन ये जनाः॥ बुभुत्स्यन्ते त एघोभिर्देग्धुं वांछन्ति पावकम् ॥ १४ ॥ विश्वमात्मानुभवति तेनासौ नानुभूयते ॥ विश्वं प्रकाशययात्मा तेनासौ न प्रकाश्यते ॥ १५ ॥ ईहरां ताहरां नैतन्न परोक्षं सदेव यत्।। तद्भद्धा त्वं न देहादिहर्यरूपोऽसि सर्वहक् ॥ १६ ॥ इदंत्वेनैव यद्गाति सर्वं तच्च निषिध्यते ॥ अवाच्यतत्त्वमनिदं न वेदां स्वप्रकाशतः ॥ १७ ॥ सत्यं ज्ञानमनंतं च ब्रह्मलक्षणमुच्यते ॥ सत्यत्वाज्ज्ञानरूपत्वादनंतत्वात्त्वमेव हि ॥ १८ ॥ सति देहाचुपाधौ स्याज्जीवस्तस्य नियामकः ॥ ईश्वरः शक्त्युपाधित्वाद्द्वयोर्बाधे स्वयंप्रभः ॥ १९ ॥ अपेक्ष्यतेऽखिलैमीनैन यन्मानमपेक्षते ॥ वेदवाक्यं प्रमाणं तद्भह्यात्मावगतौ मतम् ॥ २० ॥ अतो हि तत्त्वमस्यादिवेदवाक्यं प्रमाणतः ॥ ब्रह्मणोऽस्ति यया युक्त्या सास्माभिः संप्रकीर्त्यते ॥ २१ ॥ शोधिते त्वंपदार्थे हि तत्त्वमस्यादि चितितम् ॥ संभवेन्नान्यथा तस्माच्छोधनं कृतमादितः ॥ २२ ॥ देहेंद्रियादिधर्मान्यः स्वात्मन्यारोपयन्मुषा ॥ कर्तृत्वाद्यभिमानी च वाच्यार्थस्त्वंपदस्य सः ॥ २३ ॥ देहेंद्रियादिसाक्षी यस्तेभ्यो भाति विंछक्षणः ॥

स्वयं बोधस्वरूपत्वाह्यक्ष्यार्थस्त्वंपदस्य सः ॥ २४ ॥ वेदांतवाक्यसंवद्येविश्वातीताक्षराद्वयम् ॥ विद्युद्धं यत्स्वसंवेद्यं छक्ष्यार्थस्तत्पदस्य सः ॥ २५ ॥ सामानाधिकरण्यं हि पद्योस्तत्त्वयोर्द्वयोः॥ संबंधस्तेन वेदान्तेर्ब्रह्मेक्यं प्रतिपाद्यते ॥ २६ ॥ भिन्नप्रवृत्तिहेत्त्वे पदयोरेकवस्तुनि ॥ वृत्तित्वं यत्तथैवैक्यं विभक्त्यंतकयोस्तयोः ॥ २७ ॥ सामानाधिकरण्यं तःसंप्रदायिभिरीरितम् ॥ तथा पदार्थयोरेव विशेषणविशेष्यता ॥ २८ ॥ अयं सः सोऽयमितिवत्संबंधो भवति द्वयोः। प्रसक्तवं सद्वितीयत्वं परोक्षत्वं च पर्णता ॥ २९ ॥ परस्परविरुद्धं स्यात्ततो भवति लक्षणा ।। **ळक्ष्यळक्षणसंबंधः पदार्थप्रत्यगात्मनोः ॥** ३० ॥ मानांतरोपरोधाच मुख्यार्थस्यापरिम्रहे ॥ मुख्यार्थस्याविनाभूते प्रवृत्तिर्रुक्षणोच्यते ॥ ३१ ॥ त्रिविधा रुक्षणा ज्ञेया जहस्यजहती तथा ॥ अन्योभयात्मिका ज्ञेया तत्राद्या नैव संभवेत् ॥ ३२ ॥ वाच्यार्थमिखलं त्यक्त्वा वृत्तिः स्याद्या तद्निवते ॥ गंगायां घोष इतिवज्जहती लक्षणा हि सा ॥ ३३ ॥ वाच्यार्थस्यैकदेशस्य प्रकृते त्याग इष्यते ॥ जहती संभवेन्नैव संप्रदायविरोधतः ॥ ३४ ॥ वाच्यार्थमपरित्यज्य वृत्तिरन्यार्थके तु या ॥ कथितेयमजहती शोणोऽयं धावतीतिवत् ॥ ३५ ॥ न संभवति साप्यत्र वाच्यार्थेऽतिविरोधतः ॥ विरोधांशपरित्यागो हृइयते प्रकृते यतः॥ ३६॥

वाच्यार्थस्यैकदेशं च परित्यच्यैकदेशकम् ॥ या बोधयति सा ज्ञेया तृतीया भागलक्षणा ॥ ३० ॥ सोऽयं विप्र इदं वाक्यं बोधयत्यादितस्तथा ॥ तत्कालत्वविशिष्टं च तथैतत्कालसंयुतम् ॥ ३८ ॥ अतस्तयोर्विरुद्धं तत्तत्कालत्वादिधमेकम् ॥ त्यक्त्वा वाक्यं यथा विप्रपिंडं बोधयतीरितम् ॥ ३९॥ तथैव प्रकृते तत्त्वमसीत्यत्र श्रुतौ शृणु ॥ प्रस्वन्त्वादीन्परिस्यज्य जीवधर्मास्त्वमःपदात् ॥ ४० ॥ सर्वज्ञत्वपरोक्षादीन्परिखज्य ततःपदात्॥ शुद्धं कूटस्थमद्वेतं बोधयत्यादरात्परम् ॥ ४१ ॥ तत्त्वमोः पदयोरैक्यमेव तत्त्वमसीत्प्रछम् ॥ इत्थमैक्यावबोधेन सम्यग्ज्ञानं हढं नयैः॥ ४२॥ अहं ब्रह्मेति विज्ञानं यस्य शोकं तरत्यसौ ॥ आत्मा प्रकाशमानोऽपि महावाक्यैस्तथैकता ॥ ४३ ॥ तत्त्वमोर्बोध्यतेऽथापि पौर्वापर्यानुसारतः ॥ तथापि शक्यते नैव श्रीगुरोः करुणां विना ॥ ४४ ॥ अपरोक्षयितुं लोके मृढैः पंडितगानिभिः॥ अंतःकरणसंशुद्धौ स्वयं ज्ञानं प्रकाशते ॥ ४५ ॥ वेदवाक्यैरतः किं स्याद्गुरुणेति न सांप्रतम्॥ आचार्यवान्पुरुषो हि वेदेत्येवं श्रुतिर्जगौ ॥ ४६ ॥ अनादाविह संसारे बोधको गुरुरेव हि॥ अतो ब्रह्मात्मवस्त्वैक्यं ज्ञात्वा दृश्यमसत्त्रया ॥ ४७ ॥ अद्वैते ब्रह्मणि स्थेयं प्रत्यम्ब्रह्मात्मना सदा ॥ तत्प्रत्यक्षात्परिज्ञातमद्वैत ब्रह्मचिद्धनम् ॥ ४८ ॥ प्रतिपाद्यं तद्वात्र वेदांतैर्न द्वयं जडम् ॥

सुखरूपं चिदद्वैतं दुःखरूपमसज्जडम् ॥ ४९ ॥ 💮 🕬 💮 वेदांतैस्तदुद्धयं सम्यङ् निणीतं वस्तुतो नयात्। 💎 🕬 🤌 अद्वैतमेव सत्यं त्वं विद्धि द्वैतमसत्सदा ॥ ५० ॥ कि शुद्धे कथमशुद्धः स्याद्दृहयं मायामयं ततः। युक्ती रूप्यं मृषा यद्वत्त्रेश विश्वं परात्मनि ॥ ५१ ॥ विद्यते न स्वतः सत्त्वं नासतः सत्त्वमस्ति वा । बाध्यत्वान्नेव सद्द्वेतं नासत्प्रस्यक्षभानतः॥ ५२॥ सदसन्न विरुद्धत्वादतोऽनिर्वाच्यमेव तत्। यः पूर्वमेक एवासीत्मृष्ट्वा पश्चादिदं जगत् ॥ ५३ ॥ प्रविष्टो जीवरूपेण सं एवात्मा भवान्परः। सिच्दानंद एव त्वं विस्मृत्यात्मतया परम् ॥ ५४ ॥ जीवभावमनुप्राप्तः स एवात्मासि बोधतः। अद्वयानंदिचन्मात्रः शुद्धः साम्राज्यमागतः ॥ ५५ ॥ कर्तृत्वादीनि यान्यासंस्त्वयि ब्रह्माद्वये परे। तानीदानी विचार्य त्वं किंस्वरूपाणि वस्तुतः ॥ ५६॥ अत्रैव ऋणु वृत्तांतमपूर्व श्रुतिभाषितम्। कश्चिद्वांधारदेशीयो महारत्नविभूषितः ॥ ५७ ॥ स्वगृहे स्वांगणे सुप्तः प्रमत्तः सन्कदाचन । रात्री चौरः समागत्य भूषणानां प्रलोभितः॥ ५८॥ बदुध्वा देशांतरं चौरैनीतः सन्गहने वने। भूषणान्यपहृत्यापि बद्धाक्षकरपादकः ॥ ५९ ॥ 🗀 🗇 🤛 निश्चिप्तो विपिनेऽतीव कुशकंटकवृश्चिकैः। व्यालव्याघादिभिश्चेव संकुले तरुसंकटे ॥ ६० ॥ व्यालादिदुष्टसत्त्वेभ्यो महारण्ये भयातुरः॥ शिलाकंटकदर्भाचैर्देहस्य प्रतिकृलकैः ॥ ६१ ॥ 🙃 💎

क्रियमाणे विळुठने विशीर्णांगोऽसमर्थकः। **श्च नृडातपवाय्वग्न्यादिभिस्त**ग्तोऽतितापकैः ॥ ६२ ॥ वंधमुक्तौ तथा देशप्राप्तावेव सुदुःखधीः। ई हरों कंचिदाको शनैकं तत्रैन तस्थिनान् ॥ ६३ ॥ तथा रागादिभिर्वगैः शत्रुभिर्दुःखदायिभिः। चौरेर्देहाभिमानाद्यैः स्त्रानंदधनहारिभिः ॥ ६४ ॥ ब्रह्मानंदे प्रमत्तः स्वाज्ञातनिद्रावशीकृतः। बद्धस्वं बंधनैर्भोगतृष्णाञ्चरादिभिद्देढम् ॥ ६५ ॥ अद्वयानंदृरूपात्त्वां प्रच्याव्यातीव धूर्तकै:। दूरनीतोऽसि देहेषु संसारारण्यभूमिषु ॥ ६६ ॥ सर्वदुःखनिदानेषु शरीरादित्रयेषु च। ers of the parties of \$7.50 kg. नानायोनिषु कर्माधवासनानिर्मितासु च ॥ ६७ ॥ प्रवेशितोऽसि सृष्टोऽसि बद्धः स्वानंददृष्टितः। अनादिकालमारभ्य दुःखं चानुभवन्सदा ॥ ६८ ॥ जन्ममृत्युजरादोषनरकादिपरंपराम् ॥ निरंतरं विषण्णोऽनुभवन्नत्यंतशोकवान् ॥ ६९ ॥ 🚃 🧼 अविद्याभृतवंधस्य निवृत्तौ दुःखदस्य च । स्वरूपानंदसंप्राप्तौ सत्योपायं न छब्धवान् ॥ ७० ॥ यथा गांधारदेशीयश्चिरं दैवाइयालुभिः। कैश्चित्पांथैः परिप्राप्तेर्भुक्तदृष्ट्यादिवंधनः ॥ ७१ ॥ सः स्वस्थैरुपदिष्टश्च मंडितो निश्चितात्मकः। यामाद्यामांतरं गच्छेन्मेघावी मार्गतत्परः ॥ ७२ ॥ गत्वा गांधारदेशं सः स्वगृहं प्राप्य पूर्ववत् । बांधवैः संपरिष्वक्तः सुखी भूत्वा स्थितोऽभवत् ॥ ७३ ॥ त्वमप्येवमनेकेषु दुःखदायिषु जन्मसु । 📉 📆

भ्रांतो दैवाच्छुभे सार्गे जातश्रद्धः सुकर्मकृत्।। ७४ ॥ वर्णाश्रमाचारपरोऽवाप्तपुण्यमहोदयः ॥ । । । । । । । ईश्वरानुम्रहाङ्ख्यो ब्रह्मविद्गुरुसत्तमः॥ ७५॥ विधियत्कृतसंग्यासो विवेकादियुतः सुधीः। प्राप्तो ब्रह्मोपदेशोऽद्य वैराग्याभ्यासतः परम् ॥ ७६ ॥ पंडितस्तत्र मेधावी युक्त्या वस्तु विचारयन्। निदिध्यासनसंपन्नः प्राप्तो हि त्वं परं पद्म् ॥ ७७ ॥ अतो ब्रह्मात्मविज्ञानमुपदिष्टं यथाविधि । मयाचार्येण ते धीर सम्यक्तत्र प्रयत्नवान् ॥ ७८ ॥ भूत्वा विमुक्तबंधस्त्वं छिन्नद्वैतात्मसंशयः। निर्देद्वो निःस्प्रहो भूत्वा विचरस्व यथासुखम् ॥ ७९ ॥ वस्तुतो निष्प्रपंचोऽसि नित्यमुक्तः स्वभावतः । न ते बंधविमोक्षी स्तः कल्पिती तौ यतस्त्विय ॥ ८० ॥ न विरोधो न चोत्पत्तिन बद्धो न च साधकः। न मुमुक्कुर्न वै मुक्त इत्येषा परमार्थता ॥ ८१ ॥ श्रुतिसिद्धांतसारोऽयं तथैव स्वं स्वया घिया। संविचार्य निदिध्यास्य निजानंदात्मकं परम् ॥ ८२ ॥ साक्षात्कृत्वा परिच्छित्राद्वैतत्रह्याक्षरं स्वयम्। जीवन्नेव विनिर्भुक्तो विश्रांतः शांतिमाश्रय ॥ ८३ ॥ विचारणीया वेदान्ता वंदनीयो गुरुः सदा। गुरूणां वचनं पथ्यं दर्शनं सेवनं नृणाम् ॥ ८४ ॥ गुरुत्रह्म स्वयं साक्षात्सेव्यो वंद्यो मुमुक्षुभिः। नोद्वेजनीय एवायं कृतज्ञेन विवेकिना ॥ ८५ ॥ यावदायुरत्वया वंद्यो वेदांतो गुरुरीश्वरः। मनसा कर्मणा वाचा श्रुतिरेवैष निश्चयः ॥ ८६ ॥

भावाद्वेतं सदा कुर्योत्कियाद्वेतं न किंदिन्त्। अद्वेतं त्रिषु लोकेषु नाद्वेतं गुरुणा सह ॥ ८७ ॥

इति श्रीमत्पर्महंसपरिव्राजकाचार्यस्य श्रीगोविंद्भग-वत्पूच्यपादशिष्यस्य श्रीशंकरभगवतः क्रुतौ तत्त्वोपदेशः संपूर्णः ॥

The state of the s

ip y Societies de la Region de la suita de la Participal de la Region de la Region de la Region de la Region d La region de la Reg

HER THE STATE OF T

### ॥ प्रौढानुभूतिः ॥

प्रौढप्रौढनिजानुभूतिगलितद्वैतेंद्रजालो गुरो-र्गूढं गृढमघौघदुष्टकुधियां स्पष्टं सुधीशालिनाम्। खांते सम्यगिहानुभूतमपि सच्छिष्यावबोधाय तत् सत्यं संस्मृतवान्समस्तजगतां नैजं निजालोकनात्।। १॥ द्वैतं मय्यखिलं समुस्थितिमदं मिथ्या मनःकल्पितं तोयं तोयविवर्जिते मरुतले भ्रांत्यैव सिद्धं न हि॥ यद्येवं खलु दृश्यमेतद्खिलं नाहं न वा तन्मम शौढानंदचिदेकसन्मयवपुः शुद्धोऽस्म्यखंडोऽस्म्यहम् ॥ २ ॥ देहो नाहमचेतनोऽयमनिशं कुड्यादिवन्निश्चितो नाहं प्राणमयोऽपि वा दृतिघृतो वायुर्यथा निश्चितः सोऽहं नापि मनोमयः कपिचलः कार्पण्यदुष्टो न वा बुद्धिर्बुद्धकुष्टृत्तिकेव कुह्ना नाज्ञानमधंतमः ॥ ३॥ नाहं खादिरपि स्फुटं मरुतलभ्राजत्पयः साम्यत-स्तेभ्यो नित्यविलक्षणोऽखिलहृशिः सौरप्रकाशो यथा। दृश्यैः संगविवर्जितो गगनवत्संपूर्णरूपोऽस्म्यहं वस्तुस्थित्यनुरोधतस्त्वहमिदं वीच्यादि सिंधुर्यथा ॥ ४ ॥ निर्देतोऽस्म्यहमस्मि निर्मलचिदाकाशोऽस्मि पूर्णोऽस्म्यहं निर्देहोऽस्मि निरिद्रियोऽस्मि नितरां निष्प्राणवर्गोऽस्म्यहम् । निर्भुक्ताञ्चभमानसोऽस्मि विगलद्विज्ञानकोशोऽस्म्यहं निर्मायोऽस्मि निरंतरोऽस्मि विपुळशौढप्रकाशोऽस्म्यहम् ॥ ५ ॥ मत्तोऽन्यन्न हि किंचिद्स्ति यदि चिद्भास्यं ततस्तन्मृषा गुंजावह्निवदेव सर्वकलनाधिष्ठानभूतोऽस्म्यहम्॥ सर्वस्थापि हगस्म्यहं समरसः शांतोऽस्म्यपापोऽस्म्यहं

पूर्णोऽस्मि द्वयवर्जितोऽस्मि विपुराकाशोऽस्मि निस्पोऽस्म्यहम् ॥६॥ मय्यस्मिन्परमार्थके श्रुतिशिरोवेदो खतो भासने का वा विप्रतिपत्तिरेतद्खिछं भास्येव यत्संनिधेः॥ सौराखोकवशात्प्रतीतमखिछं पश्यन्न तस्मिन्जनः संदिग्धोऽस्यत एव केवलशिवः कोऽपि प्रकाशोऽस्म्यहम् ॥ ७ ॥ नित्यस्फूर्तिमयोऽस्मि निर्मेळसदाकाशोऽस्मि शांतोऽस्म्यहं नित्यानंदमयोऽस्मि निर्गतमहामोहांधकारोऽस्म्यहम् ॥ विज्ञातं परमार्थतत्त्वमखिलं नैजं निरस्ताशुभं मुक्तप्राप्यमपास्तभेदकलनाकैवल्यसंज्ञोऽस्म्यहम् ॥ ८॥ स्वाप्रद्वैतवदेव जायतमपि द्वैतं मनोमात्रकं मिथ्येत्येव विहाय सच्चिद्मलस्वांतैकरूपोऽस्म्यहम् ॥ यद्वा वेद्यमशेषमेतद्निशं मद्रूपमेवेत्यपि ज्ञात्वा त्यक्तमरुन्महोद्धिरिव शौढो गभीरोऽस्म्यहम् ॥ ९ ॥ गंतव्यं किमिहास्ति सर्वपरिपूर्णस्याप्यखंडाकृतेः कर्तव्यं किमिहास्ति निष्क्रियतनोर्मोक्षेकरूपस्य मे ॥ निर्देतस्य न हेयमन्यद्पि वा नोवाप्युपेयांतरं शांतोऽद्यास्मि विमुक्ततोयविमलो मेघो यथा निर्मलः ॥ १० ॥ किं नः प्राप्तमितः पुरा किमधुना लब्धं विचारादिना यस्मात्तत्सुखरूपमेव सततं जाज्वरयमानोऽस्म्यहम् ॥ किं बापेक्ष्यमिहापि मय्यतितरां मिध्याविचारादिकं द्वैताद्वैतविवर्जिते समरसे मौनं परं संगतम् ॥ १२ ॥ श्रोतव्यं च किमस्ति पूर्णसुदृशो मिथ्यापरोक्षस्य मे । मंतव्यं च न मेऽस्ति किंचिद्पि वा निःसंशयज्योतिषः ॥ ध्यातृध्येयविभेदहानिवपुषो न ध्येयमस्त्येव मे सर्वात्मैकमहारसस्य सततं नो वा समाधिर्मम ॥ १२ ॥

आत्मानात्मविवेचनापि मम नो विद्वत्कृता रोचते-**ऽनात्मा नास्ति यदस्ति गोचरवपुः को वा विवेक्तुं क्षमी ॥** मिध्यावाद्विचारचितनमहो कुर्वन्यदृष्टात्मका भ्रांता एव न पारगा दृढधियस्तूष्णीं शिलावत्स्थिताः ॥ १३ ॥ वस्तुस्थित्यनुरोधतस्त्वहमहो कश्चित्पदार्थी न चा-प्येवं कोऽपि बिभामि संततहशी वाङ्मानसागोचरः॥ निष्पापोऽस्म्यभयोऽस्म्यहं विगतदुःशंकाकलंकोऽस्म्यहं संशान्तानुपमानशीतलमहः प्रौढप्रकाशोऽस्म्यहम् ॥ १४ ॥ योऽहं पूर्वमितः प्रशान्तकलनाशुद्धोऽस्मि बुद्धोऽस्म्यहं यस्मान्मत्त इदं समुत्थितमभूदेतन्मया घार्यते ॥ मय्येव प्रलयं प्रयाति निर्धिष्ठानाय तस्मै सदा सत्यानंदिचदात्मकाय विपुलप्रज्ञाय मह्यं नमः ॥ १५ ॥ सत्ताचित्सुखरूपमस्ति सततं नाहं च न त्वं मृषा नेदं वापि जगत्प्रदृष्टमिखलं नास्तीति जानीहि भो॥ यत्त्रोक्तं करुणावशात्त्वयि मया तत्सत्यमेतत्स्कृटं श्रद्धत्स्वानघ शुद्धबुद्धिरसि चेन्मात्रास्तु ते संशयः॥ १६॥ स्वारस्येकसुबोधचारुमनसे प्रौढानुभूतिस्त्वयं दातव्या न तु मोहदुग्धकुधिये दुष्टांतरंगाय च।। येयं रम्यविद्पितोत्तमशिरः प्राप्ता चकास्ति स्वयं सा चेन्मर्कटहस्तदेशपतिता किं राजते केतकी ॥ १७ ॥

इति प्रौढानुभूतिः समाप्ता ॥

n kor<del>onala de l</del>a especia de la la composición de la composición del la composición del composición de la composición del composición del composición de la composición de la composición del composi

#### 

सकुच्छवणमात्रेण ब्रह्मज्ञानं यतो भवेत्। ब्रह्मज्ञानावलीमाला सर्वेषां मोक्षसिद्धये ॥ १ ॥ असंगोऽहमसंगोऽहमसंगोऽहं पुनः पुनः । सचिदानंदरूपोऽहमहमेवाहमव्ययः ॥ २ ॥ नित्यशुद्धविमुक्तोऽहं निराकारोऽहमव्ययः। भूमानंदस्वरूपोऽहमहमेवाहमव्ययः ॥ ३ ॥ नित्योऽहं निरवद्योऽहं निराकारोऽहमच्युतः। परमानंदरूपोऽहमहमेवाहमव्ययः ॥ ४॥ शुद्धचैतन्यरूपोऽहमात्मारामोऽहमेव च। अखंडानंदरूपोऽहमहमेवाहमन्ययः ॥ ५ ॥ प्रसम्बैतन्यरूपोऽहं शांतोऽहं प्रकृतेः परः। शाश्वतानंदरूपोऽहमहमेवाहमव्ययः ॥ ६॥ तत्त्वातीतः परात्माहं मध्यातीतः परः शिवः। मायातीतः परं ज्योतिरहमेवाहमव्ययः ॥ ७ ॥ नानारूपव्यतीतोऽहं चिदाकारोऽहमच्युतः। सुखरूपस्वरूपोऽहमहमेवाहमव्ययः ॥ ८॥ मायातत्कार्यदेहादि मम नास्त्येव सर्वदा। स्वप्रकाशैकरूपोऽहमहमेवाहमव्ययः ॥ ९॥ गुणत्रयव्यतीतोऽहं ब्रह्मादीनां च साक्ष्यहम्। अनंतानंतरूपोऽहमहमेवाहमव्ययः ॥ १० ॥ अंतर्यामिस्वरूपोऽहं कृटस्थः सर्वगोऽस्म्यहम् ॥ परमात्मस्वरूपोऽहमहमेवाहमव्ययः ॥ ११ ॥ निष्कछोऽहं निष्कियोऽहं सर्वात्माद्यः सनातनः ।

अपरोक्षस्वरूपोऽहमहमेवाहमव्ययः ॥ १२॥ द्वंद्वादिसाक्षिरूपोऽहमचलोऽहं सनातनः। सर्वसाक्षिस्वरूपोऽहमहमेवाहमव्ययः ॥ १३ ॥ प्रज्ञानघन एवाहं विज्ञानघन एव च । अकर्ताहमभोक्ताहमहमेवाहमव्ययः ॥ १४ ॥ निराधारस्वरूपोऽहं सर्वाधारोऽहमेव च। आप्तकामस्वरूपोऽहमहमेवाहमव्ययः ॥ १५ ॥ तापत्रयविनिर्मुक्तो देहत्रयविलक्षणः । अवस्थात्रयसाक्ष्यस्मि चाहमेवाहमञ्ययः ॥ १६ ॥ दृग्दृर्यो द्वौ पदार्थो स्तः परस्परविलक्षणो । हम्ब्रह्म हर्यं मायेति सर्वेवेदांतिङ्किमः॥ १७॥ अहं साक्षीति यो विद्याद्विविच्येवं पुनः पुनः ॥ स एव मुक्तः स विद्वानिति वेदांतिहिडिमः ॥ १८ ॥ घटकुड्यादिकं सर्वे मृत्तिकामात्रमेव च। वटकुड्यादक सब मृत्तिकामात्रमव च । तद्रद्रह्म जगत्सवैमिति वेदांतिङ्ढिमः ॥ १९॥ ब्रह्म सत्यं जगन्मिध्या जीवी ब्रह्मैव नापरः। अनेन वेद्यं सच्छास्त्रमिति वेदांतिहिडिमः ॥ २०॥

॥ इति ब्रह्मज्ञानावलीमाला समाप्ता ॥

a de la companya de la co

Hay Hare the property of the state of the st

了你可以为我的的时候的现在分词

ที่ รัก () ก็การหลายที่สำหรักการ จะยังเพาะที่ เกรียบกับได้เพาะพลได้ได้ยังเพื่อสโลโลส

# ॥ लघुवाक्यद्यक्तिः ॥

स्थूलो मांसमयो देहो सृक्ष्मः स्याद्वासनामयः। ज्ञानकर्मेंद्रियेः सार्धे धीप्राणी तच्छरीरगी ॥ १ ॥ अज्ञानं कारणं साक्षी बोधस्तेषां विभासकः। बोधाभासो बुद्धिगतः कर्ता स्यात्पुण्यपापयोः ॥ २ ॥ स एव संसरेत्कर्मवशाहोकद्वये सदा । बोधाभासाच्छुद्धबोधं विविच्याद्तियत्नतः॥ ३ ॥ जागरस्वप्रयोरेव बोधाभासविडंबना । सुप्ती तु तक्षये बोधः शुद्धो जाडवं प्रकाशयेत् ॥ ४ ॥ जागरेऽपि धियस्तुष्णीभावः शुद्धेन भास्यते । धीव्यापाराश्च चिद्रास्याश्चिदाभासेन संयुताः ॥ ५ ॥ वहनितप्तजलं तापयुक्तं देहस्य तापकम्। चिद्रास्या धीस्तदाभाषयुक्तान्यं भाषयेत्रथा ॥ ६ ॥ रूपादौ गुणदोषादिविकल्पा बुद्धिगाः क्रियाः । ताः क्रिया विषयैः सार्धे भासयन्ती चितिर्मता ॥ ७॥ रूपाच गुणदोषाभ्यां विविक्ता केवला चितिः । सैवानुवर्तते रूपरसादीनां विकल्पने ॥ ८ ॥ क्षणे क्षणेऽन्यथामृता धीविकल्पाश्चितिर्ने तु । मुक्तासु सूत्रवद्बुद्धिविकल्पेषु चितिस्तथा ॥ ९ ॥ मुक्तामिरावृतं सूत्रं मुक्तयोर्मध्य ईक्षते । तथा वृत्तिविकल्पैश्चित्स्पष्टा मध्ये विकल्पयोः ॥ १०॥ नष्टे पूर्वविकल्पे तु यावद्न्यस्य नोद्यः। निर्विकल्पकचैतन्यं स्पष्टं ताबद्विभासते ॥ ११ ॥ एकद्वित्रिक्षणेष्वेवं विकल्पस्य निरोधनम् ।

#### लघुवाक्यवृत्ति:।

क्रमेणाभ्यस्यतां यत्नाद्वह्यानुभवकांक्षिभिः ॥ १२ ॥
सिवकल्पकजीवोऽयं ब्रह्म तिविकल्पकम् ।
अहं ब्रह्मेति वाक्येन सोऽयमथोऽभिधीयते ॥ १३ ॥
सिवकल्पकिच्छोऽहं ब्रह्मेकं निर्विकल्पकम् ।
स्वतःसिद्धा विकल्पास्ते निरोद्धव्याः प्रयत्नतः ॥ १४ ॥
शक्यः सर्वनिरोधेन समाधियोगिनां श्रियः ।
तद्शक्तो क्षणं रुद्ध्वा श्रद्धालुर्बद्धातस्मनः ॥ १५ ॥
श्रद्धालुर्बद्धतां स्वस्य चितयेद्बुद्धिवृत्तिभिः ।
वाक्यवृत्त्या यथाशक्ति ज्ञात्वाद्धाभ्यस्यतां सद् ॥ १६ ॥
तिचतनं तत्कथनमन्योन्यं तत्प्रबोधनम् ।
एतदेकपरत्वं च ब्रह्माभ्यासं विदुर्बुधाः ॥ १७ ॥
देहात्मधीवद्वह्यात्मधीदाढ्यें कृतकृत्यता ।
यदा तदायं स्रियतां मुक्तोऽसौ नात्र संशयः ॥ १८ ॥

॥ इति लघुवाक्यवृत्तिः समाप्ता ॥

#### ॥ वाक्यवृत्तिः ॥

सर्गस्थितिप्रलयहेतुमचित्यशक्ति विश्वेश्वरं विदितविश्वमनंतमूर्तिम् ॥ निर्मुक्तवंधनमपार**सुखां**बुराशि श्रीवस्त्रभं विमलबोधघनं नमामि ॥ १ ॥ यस्य प्रसादादहमेव विष्णु -र्भेय्येव सर्वे परिकल्पितं च ॥ इत्थं विजानामि सदात्मरूपं तस्यां चिपद्मं प्रणतोऽस्मि नित्यम् ॥ २ ॥ तापत्रयार्कसंतप्तः कश्चिदुद्विप्रमानसः। शमादिसाधनैर्युक्तः सद्गुरुं परिष्टच्छति ॥ ३ ॥ अनायासेन येनास्मान्मुच्येय भवबंधनात्। तन्मे संक्षिप्य भगवन्केवछं क्रपया वद् ॥ ४ ॥ साध्वी ते वचनव्यक्तिः प्रतिभाति वदामि ते। इदं तदिति विस्पष्टं सावधानमनाः शृणु ॥ ५ ॥ तत्त्वमस्यादिवाक्योत्थं यज्जीवपरमात्मनोः। तादात्म्यविषयं ज्ञानं तदिदं मुक्तिसाधनम् ॥ ६ ॥ को जीवः कः परश्चात्मा तादात्म्यं वा कथं तयोः। तत्त्वमस्यादिवाक्यं वा कथं तत्प्रतिपाद्येत् ॥ ७ ॥ अत्र ब्रमः समाधानं कोऽन्यो जीवस्त्वमेव हि । यस्वं पृच्छिसि मां कोऽहं ब्रह्मैवासि न संशयः ॥ ८॥ पदार्थमेव जानामि नाद्यापि भगवन् स्फुटम्। अहं ब्रह्मेति वाक्यार्थ प्रतिपद्ये कथं वद् ॥ ९॥ सत्यसाह भवानत्र विगानं नैव विद्यते ।।

हेतुः पदार्थबोघो हि वाक्यार्थावगतेरिह ॥ १० ॥ अंत:करणतद्वृत्तिसाक्षी चैतन्यवित्रहः। आनंदरूपः सत्यः सन्कि नात्मानं प्रपद्यसे ॥ ११ ॥ सत्यानंदस्वरूपं धीसाक्षिणं ज्ञानवित्रहम् । चितयात्मतया नित्यं त्यक्त्वा देहादिगां धियम् ॥ १२ ॥ रूपादिमान्यतः पिंडस्ततो नात्मा घटादिवत्। वियदादिमहाभूतविकारत्वाच कुंभवत् ॥ १३ ॥ अनात्मा यदि पिंडोऽयमुक्तहेतुबलान्मतः। करामलकवत्साक्षादात्मानं प्रतिपादय ॥ १४ ॥ घटद्रष्टा घटाद्भिन्नः सर्वथा न घटो यथा। देहद्रष्टा तथा देहो नाहमित्यवधारय ॥ १५ ॥ एवमिंद्रियहङ्नाहमिंद्रियाणीति निश्चितु । मनो बुद्धिस्तथा प्राणो नाहमित्यवधारय ॥ १६ ॥ संघातोंऽपि तथा नाहमिति दृश्यविलक्षणम् । द्रष्टारमनुमानेन निपुणं संप्रधारय ॥ १७ ॥ देहेंद्रियादयो भावा हानादिन्यापृतिश्चमाः 🚉 यस्य संनिधिमात्रेण सोऽहमित्यवधारय ॥ १८ ॥ अनापन्नविकारः सन्नयस्कांतवदेव यः । बुद्धादींश्चालयेत्प्रसक् सोऽहमिस्यवधारय ॥ १९॥ अजडात्मवदाभान्ति यत्सान्निध्याज्जडा अपि । देहेंद्रियमनःप्राणाः सोऽहमित्यवधारय ॥ २० ॥ अगमन्मे मनोऽन्यत्र सांप्रतं च स्थिरीकृतम् । एवं यो वेद धीवृत्तिं सोऽहमित्यवधारय ॥ २१ ॥ स्वप्रजागरिते सुप्ति भावाभावौ धियां तथा। यो वेत्त्यविक्रियः साक्षात्सोऽहमित्यवधारय ॥ २२ ॥

घटावभासको दीपो घटादन्यो यथेष्यते । देहावभासको देही तथाऽहं बोधविग्रहः ॥ २३ ॥ पुत्रवित्तादयो भावा यस्य शेषतया प्रियाः । द्रष्टा सर्वेत्रियतमः सोऽहमित्यवधारय ॥ २४ ॥ परप्रेमास्पद्तया मा न भूवमहं सदा। भूयासमिति यो द्रष्टा सोऽहमित्यवधारय ॥ २५ ॥ यः साक्षिलक्षणे बोधस्त्वंपदार्थः स उच्यते। साक्षित्वमपि बोद्धृत्वमविकारितयाऽऽत्मनः ॥ २६ ॥ देहेंद्रियमनःप्राणाहंकुतिभ्यो विलक्षणः। प्रोज्झितारोषषड्मावविकारस्त्वंपदाभिधः ॥ २७ ॥ त्वमर्थमेवं निश्चिस तद्र्थं चितयेत्पुनः। अतद्वयावृत्तिरूपेण साक्षाद्विधिमुखेन च ॥ २८॥ निरस्ताशेषसंसारदोषोऽस्थूलादिलक्षणः । अहइयत्वादिगुणकः पराक्कततमोमलः ॥ २९ ॥ निरस्तातिश्यानंदः सत्यः प्रज्ञानविप्रहः। सत्तास्बद्ध्यणः पूर्णः परमात्मेति गीयते ॥ ३०॥ सर्वेज्ञत्वं परेशत्वं तथा संपूर्णशक्तिता। वेदैः समर्थ्यते यस्य तद्वह्येत्यवधारय ॥ ३१ ॥ यज्ज्ञानात्सर्वेविज्ञानं श्रुतिषु प्रतिपादितम्। मदाद्यनेकदृष्टान्तैस्तद्वह्यात्यवधारय ॥ ३२ ॥ यदानंत्यं प्रतिज्ञाय श्रुतिस्तत्सिद्धये जगौ। तत्कार्यत्वं प्रपंचस्य तद्भह्येत्यवधारय ॥ ३३ ॥ विजिज्ञास्यतया यच वेदान्तेषु मुमुक्षुभिः। समर्थ्यतेऽतियत्नेन तद्भह्येत्यवधारय ॥ ३४॥ जीवात्मना प्रवेशश्च नियन्तृत्वं च तान्त्रति ।

श्रूयते यस्य वेदेषु तद्भह्रात्यवधारय ॥ ३५ ॥ कर्मणां फलदातृत्वं यस्यैव श्रूयते श्रुतौ । जीवानां हेतुकर्तृत्वं तद्भह्येत्यवधारय ॥ ३६ ॥ तत्त्वंपदार्थौ निर्णीतौ वाक्यार्थार्श्वत्यतेऽधुना । तादात्म्यमत्र वाक्यार्थस्तयोरेव पदार्थयोः ॥ ३७ ॥ संसर्गी वा विशिष्टो वा वाक्यार्थी नात्र संमतः। अखंडैकरसत्वेन वाक्यार्थी विदुषां मतः ॥ ३८ ॥ प्रसम्बोधो य आभाति सोऽद्वयानंदलक्षणः। अद्वयानंदरूपश्च प्रत्यग्वोधैकलक्षणः ॥ ३९ ॥ इत्थमन्योन्यतादात्म्यप्रतिपत्तिर्यदा भवेत् । अब्रह्मत्वं त्वमर्थस्य व्यावर्तेत तदैव हि ॥ ४० ॥ तदर्थस्य च पारोक्ष्यं यद्येवं किं ततः शृणु । पूर्णानंदैकरूपेण प्रसम्बोधोऽवतिष्ठते ॥ ४१ ॥ तत्त्वमस्यादिवाक्यं च तादात्म्यप्रतिपाद्ने । लक्ष्यो तत्त्वंपदार्थी द्वावुपादाय प्रवर्तते ॥ ४२ ॥ हित्वा द्वौ शबलौ वाच्यौ वाक्यं वाक्यार्थबोधने । यथा प्रवर्ततेऽस्माभिस्तथा व्याख्यातमादरात् ॥ ४३ ॥ आलंबनतया भाति योऽस्मत्प्रत्ययशब्दयोः। अंत:करणसंभिन्नबोधः सत्वंपदाभिधः ॥ ४४ ॥ मायोपाधिर्जगद्योनिः सर्वज्ञत्वादिलक्षणः । पारोक्ष्यशबलः सत्याद्यात्मकस्तत्पदाभिधः ॥ ४५ ॥ प्रत्यक्परोक्षतैकस्य सद्वितीयत्वपूर्णता । विरुध्यते यतस्तस्माङ्कक्षणा संप्रवर्तते ॥ ४६ ॥ मानान्तरविरोघे तु मुख्यार्थस्यापरिघ्रहे । मुख्यार्थेनाविनाभूते प्रतीतिर्छक्षणोच्यते ॥ ४७ ॥

तत्त्वमस्यादिवाक्येषु लक्षणा भागलक्षणा । सोऽयमित्यादिवाक्यस्यपदयोरिव नापरा ॥ ४८ ॥ अहं ब्रह्मेति वाक्यार्थबोधो यावद्दृढीभवेत् । शमादिसहितस्तावद्भ्यस्येच्ल्र्वणादिकम् ॥ ४९ ॥ श्रुत्याचार्यप्रसादेन दृढो बोधो यदा भवेत् । निरस्ताशेषसंसारनिदानः पुरुषस्तदा ॥ ५० ॥ विशीर्णकार्यकरणे भूतसूक्ष्मेरनाष्ट्रतः । विशुक्तकर्मगिनलः सद्य एव विशुच्यते ॥ ५१ ॥ प्रारब्धकर्मवेगेण जीवन्मुक्तो यदा भवेत् । कंचित्कालमनारब्धकर्मबंधस्य संक्षये ॥ ५२ ॥ निरस्तातिशयानंदं वैष्णवं परमं पदम् । पुनराष्ट्रित्तरहितं कैवल्यं प्रतिपद्यते ॥ ५३ ॥

॥ इति वाक्यवृत्तिः संपूर्णा ॥

terre i kalendari ka

#### ॥ सदाचारानुसंधानम् ॥

सचिदानंदकंदाय जगदंकुरहेतवे। सदोदिताय पूर्णाय नमोऽनंताय विष्णवे ॥ १॥ सर्ववेदान्तसिद्धांतैप्रीथतं निर्मछं शिवम्। सदाचारं प्रवक्ष्यामि योगिनां ज्ञानसिद्धये ॥ २ ॥ प्रातः सारामि देवस्य सवितुर्भगे आत्मनः। वरेण्यं तद्धियो यो नश्चिदानंदे प्रचोद्यात् ॥ ३ ॥ अन्वयव्यतिरेकाभ्यां जाप्रत्स्वप्रसुषुप्तिषु । यदेकं केवलं ज्ञानं तदेवास्मि परं बृहत् ॥ ४ ॥ ज्ञानाज्ञानविलासोऽयं ज्ञानाज्ञाने च शाम्यति। ज्ञानाज्ञाने परित्यज्य ज्ञानमेवावशिष्यते ॥ ५ ॥ अत्यंतमलिनो देहो देही चात्यंतनिर्मलः। असंगोऽहमिति ज्ञात्वा शौचमेतत्प्रचक्षते ॥ ६ ॥ मन्मनो मीनवन्नित्यं क्रीडत्यानंदवारिधौ। सुरनातस्तेन पूतात्मा सम्यग्विज्ञानवारिणा ॥ ७ ॥ अथाघमर्षणं क्रयीत्प्राणापाननिरोधतः । मनः पूर्णे समाधाय ममकुंभो यथार्णवे ॥ ८ ॥ लयविक्षेपयोः संघौ मनस्तत्र निरामिषम्। स संधि: साधितो येन स मुक्तो नात्र संशयः ॥ ९ ॥ सर्वत्र प्राणिनां देहे जपो भवति सर्वदा। हंसः सोऽहमिति ज्ञात्वा सर्वबंधैर्विमुच्यते ॥ १० ॥ तर्पणं स्वसुखेनैव स्वेंद्रियाणां प्रतर्पणम्। मनसा मन आलोक्य स्वयमात्मा प्रकाशते ॥ ११ ॥ आत्मनि स्वप्रकाशाग्री चित्तमेकाहुति क्षिपेत्।

अग्निहोत्री स विज्ञेयश्चेतरा नामधारकाः ॥ १२ ॥ देहो देवालयः प्रोक्तो देही देवो निरंजनः। अर्चितः सर्वभावेन स्वानुभूत्या विराजते ॥ १३ ॥ मौनं स्वाध्ययनं ध्यानं ध्येयं ब्रह्मानु चिंतनम् । ज्ञानेनेति तयोः सम्यङ्निषेधात्तत्त्वद्र्शनम् ॥ १४ ॥ अतीतानागतं किंचित्र सारामि न चिंतये। रागद्वेषं विना प्राप्तं भुंजाम्यत्र शुभाशुभम् ॥ १५ ॥ देहाभ्यासो हि संन्यासो नैव काषायवाससा । नाहं देहोऽहमात्मेति निश्चयो न्यासलक्षणम् ॥ १६॥ अभयं सर्वभूतानां दानमाहुर्मनीषिणः। निजानंदे स्पृहा नान्ये वैराग्यस्यावधिर्मता ॥ १७॥ वेदांतश्रवणं क्रुयीन्मननं चोपपत्तिभिः। योगेनाभ्यसनं नित्यं ततो दर्शनमात्मनः ॥ १८॥ शब्दशक्तेरचिंत्यत्वाच्छब्दादेवापरोक्षधीः। प्रसुप्तः पुरुषो यद्वच्छब्देनैवावबुध्यते ॥ १९ ॥ आत्मानात्मविवेकेन ज्ञानं भवति निश्चलम् । गुरुणा बोधितः शिष्यः शब्दब्रह्मातिवर्तते ॥ २० ॥ न त्वं देहो नेंद्रियाणि न प्राणो न मनो न धी:। विकारित्वाद्विनाशित्वाद्दृङ्यत्वाच घटो यथा ॥ २१ ॥ विशुद्धं केवलं ज्ञानं निर्विशेषं निरंजनम्। यदेकं परमानंदं तत्त्वमस्यद्वयं परम् ॥ २२ ॥ शब्दस्याद्यंतयोः सिद्धं सनसोऽपि तथैव च । मध्ये साक्षितया नित्यं तदेव त्वं भ्रमं जिह ॥ २३॥ स्थूलवैराजयोरैक्यं सुक्ष्महैरण्यगर्भयोः। अज्ञानमाययोरेक्यं प्रस्यग्विज्ञानपूर्णयोः ॥ २४ ॥ चिन्मात्रैकरसे विष्णो ब्रह्मात्मैक्यस्वरूपके । भ्रमेणैव जगजातं रज्ज्वां सर्पभ्रमो यथा ॥ २५ ॥ तार्किकाणां तु जीवेशो वाच्यावेतो विदुर्बुधाः । लक्ष्यो च सांख्ययोगाभ्यां वेदांतरैक्यता तयोः ॥ २६ ॥ कार्यकारणवाच्यांशौ जीवेशौ यौ जहच तौ। अजहच तयोर्छक्यो चिद्शावेकरूपिणौ ॥ २७ ॥ कर्मशास्त्रं कुतो ज्ञानं तर्के नैवास्ति निश्चयः। सांख्ययोगौ भिदापन्नौ ज्ञाब्दिकाः शब्दतत्पराः ॥ २८ ॥ अन्ये पाषंडिनः सर्वे ज्ञानवार्तासुदुर्रुभाः । एकं वेदांतविज्ञानं खानुभूत्या विराजते ॥ २९ ॥ अहं ममेल्ययं बंधो ममाहं नेति मुक्तता। बंधमोक्षौ गुणैर्भातो गुणाः प्रकृतिसंभवाः ॥ ३० ॥ ज्ञानमेकं सदा भाति सर्वावस्थासु निर्मेछम्। मंद्भाग्या न जानन्ति स्वरूपं केवलं बृहत् ॥ ३१ ॥ संकल्पसाक्षि यज्ज्ञानं सर्वछोकैकजीवनम्। तदेवास्मीति यो वेद स मुक्तो नात्र संशयः ॥ ३२ ॥ प्रमाता च प्रमाणं च प्रमेयं प्रमितिस्तथा। यस्य भासावभासन्ते मानं ज्ञानाय तस्य किम् ॥ ३३ ॥ अर्थाकारा भवेदवृत्तिः फलेनार्थः प्रकाशते । अर्थज्ञानं विजानाति स एवार्थः प्रकाशते ॥ ३४ ॥ वृत्तिव्याप्यत्वमेवास्तु फलव्याप्तिः कथं भवेत् । स्वप्रकाशस्वरूपत्वात्सिद्धत्वाच चिदात्मनः ॥ ३५ ॥ चित्तं चैतन्यमात्रेण संयोगाच्चेतना भवेत्। अर्थादर्थांतरे वृत्तिर्गन्तुं चलति चांतरे ॥ ३६ ॥ निराधारा निर्विकारा या दशा सोन्मनी स्पृता ।

चित्तं चिदिति जानीयात्तकाररहितं यदा ॥ ३७ ॥ तकारो विषयाध्यासो जपारागो यथा मणौ। **ज्ञेयवस्तुपरि**त्यागा**ञ्ज्ञानं तिष्ठति केव**लम् ॥ ३८ ॥ त्रिपुटी श्रीणतामेति ब्रह्मनिर्वाणमृच्छति । मनोमात्रमिदं सर्व तन्मनो ज्ञानमात्रकम् ॥ ३९ ॥ अज्ञानं भ्रम इसाहुविज्ञानं परमं पदम्। अज्ञानं चान्यथाज्ञानं मायामेतां वदन्ति ते ॥ ४० ॥ ईश्वरं मायिनं विद्यान्मायातीतं निरंजनम्। सदानंदे चिदाकाशे माया मेघस्तिडन्मनः ॥ ४१ ॥ अहंता गर्जनं तत्र धारासारा हि वृत्तयः। महामोहांधकारेऽस्मिन्देवो वर्षति लीलया ॥ ४२ ॥ तस्या वृष्टेर्विरामाय प्रबोधैकसमीरणः। ज्ञानं रुग्टरययोभीवं विज्ञानं रुरयशून्यता ॥ ४३ ॥ एकमेवाद्वयं ब्रह्म नेह नानास्ति किंचन। क्षेत्रक्षेत्रज्ञयोज्ञीनं तज्ज्ञानं ज्ञानमुच्यते ॥ ४४ ॥ विज्ञानं चोभयोरैक्यं क्षेत्रज्ञपरमात्मनोः। परोक्षं शास्त्रजं ज्ञानं विज्ञानं चात्मद्रीनम् ॥ ४५ ॥ आत्मनो ब्रह्मणः सम्यगुपाधिद्वयवर्जितम्। त्वमर्थविषयं ज्ञानं विज्ञानं तत्पदाश्रयम् ॥ ४६ ॥ पद्योरैक्यबोधस्तु ज्ञानविज्ञानसंज्ञितम्। आत्मानात्मविवेकस्य ज्ञानमाहुर्मनीषिणः ॥ ४७ ॥ अज्ञानं चान्यथा लोके विज्ञानं तन्मयं जगत्। अन्वयव्यतिरेकाभ्यां सर्वेत्रैकं प्रपश्यति ॥ ४८॥ यत्तत् वृत्तिजं ज्ञानं विज्ञानं ज्ञानमात्रकम्। अज्ञानध्वंसकं ज्ञानं विज्ञानं चोभयात्मकम् ॥ ४९ ॥

ज्ञानिवज्ञानिनष्ठोऽयं तत्सद्भद्धाणि चार्पणम् ।
भोका सत्त्वगुणः शुद्धो भोगानां साधनं रजः ॥ ५० ॥
भोग्यं तमोगुणः प्राहुरात्मा चैषां प्रकाशकः ।
ब्रह्माध्ययनसंयुक्तो ब्रह्मचर्यारतः सदा ॥ ५१ ॥
सर्व ब्रह्मेति यो वेद ब्रह्मचारी स उच्यते ।
गृहस्थो गुणमध्यस्थः शरीरं गृहमुच्यते ॥ ५२ ॥
गुणाः कुर्वन्ति कर्माणि नाहं कर्तेति बुद्धिमान् ।
किमुप्रैश्च तपोभिश्च यस्य ज्ञानमयं तपः ॥ ५३ ॥
हर्षामर्षविनिर्मुक्तो वानप्रस्थः स उच्यते ।
स गृही यो गृहातीतः शरीरं गृहमुच्यते ॥ ५४ ॥
सदाचारमिमं नित्यं योऽनुसंद्धते बुधः ।
संसारसागराच्छीत्रं स मुक्तो नात्र संशयः ॥ ५५ ॥

॥ इति सदाचारानुसंघानं संपूर्णम् ॥

### ॥ स्वात्मनिरूपणम् ॥ →>>>≪

श्रीगुरुचरणद्वंद्वं वंदेऽहं मथितदुःसहद्वंद्वम्। भ्रांतिमहोपशांतिं पांसुमयं यस्य भसितमातनुते ॥ १ ॥ देशिकवरं दयालुं वंदेऽहं निहतनिखिलसंदेहम्। यच्चरणद्वयमद्वयमनुभवमुपदिशति तत्पद्स्यार्थम् ।। २ ॥ संसारदावपावकसंतप्तः सकलसाधनोपेतः । खात्मनिरूपणनिपुणैर्वाक्यैः शिष्यः प्रबोध्यते गुरुणा ॥ ३ ॥ अस्ति स्वयमित्यस्मिन्नर्थे कस्यास्ति संशयः पंसः। अत्रापि संशयश्चेत् संशयिता यः स एव भवसि त्वम् ॥ ४ ॥ नाहमिति वेत्ति योऽसौ सत्यं ब्रह्मैव वेत्ति नास्तीति । अहमस्मीति विजानन्त्रह्मैवासौ स्वयं विजानाति॥ ५॥ ब्रह्म त्वमेव तस्मान्नाहं ब्रह्मेति मोहमात्रमिदम्। मोहेन भवति भेदः क्वेशाः सर्वे भवन्ति तन्मूलाः ॥ ६ ॥ न क्लेशपंचकमिदं भजते कृतकोशपंचकविवेकः। अत एव पंच कोशान् कुशलधियः संततं विचिन्वन्ति ॥ ७ ॥ अन्नप्राणमनोमयविज्ञानानंद्पंचकोशानाम् । एकैकान्तरभाजां भजति विवेकात्प्रकारयतामात्मा ॥ ८॥ वपुरिदमन्नमयाख्यः कोशो नात्मा जडो घटप्रायः। प्रागुत्पत्तेः पश्चात्तद्भावस्यापि दृश्यमानत्वात् ॥ ९ ॥ कोशः प्राणमयोऽयं वायुविशेषो वपुष्यवच्छिन्नः। अस्य कथमात्मता स्यात् श्चनूष्णाभ्यामुपेयुषः पीडाम् ॥ १० ॥ कुरुते वपुष्यहंतां गेहादौ यः करोति ममतां च। रागद्वेषविधेयो नासावात्मा मनोमयः कोशः॥ ११॥ सुप्तौ स्वयं विलीना बोघे व्याप्ता कलेवरं सकलम्।

विज्ञानशब्दवाच्या चित्प्रतिर्विबो न बुद्धिरप्यात्मा ॥ १२ ॥ सुप्तिगतैः सुखलेशैरभिमनुते यः सुखी भवामीति । आनंदकोशनामा सोऽहंकारः कथं भवेदात्मा ॥ १३ ॥ यः स्फुरति विवभूतः स भवेदानन्द एव सकलात्मा । प्रागृर्ध्वमिप च सत्त्वाद्विकारित्वाद्वाध्यमानत्वात् ॥ १४ ॥ अन्नमयादेरस्माद्परं यदि नानुभूयते किंचित्। अनुभविताऽन्नमयादेरस्तीत्यस्मिन्न कश्चिद्पलापः ॥ १५॥ स्वयमेवानुभवत्वाद्यद्ययेतस्य नानुभाव्यत्वम् । सकृद्प्यभावशंका न भवेद्वोधस्वरूपसत्तायाः ॥ १६ ॥ अनुभवति विश्वमात्मा विश्वेनासौ न चानुभूयेत । न खलु प्रकार्यतेऽसौ विश्वमरोषं प्रकाशयन्भानुः ॥ १७ ॥ तदिदं ताहशमीहशमेतावत्तावदिति च यन्न भवेत्। ब्रह्म तदिखबधेयं नो चेद्विषयो भवेत्परोक्षं च ॥ १८ ॥ इद्मिद्मिति प्रतीते वस्तुनि सर्वत्र बाध्यमानेऽपि। अनिदमबाध्यं तत्त्वं सत्त्वादेतस्य न च परोक्षत्वम् ॥ १९ ॥ नावेद्यमपि परोक्षं भवति ब्रह्म स्वयंप्रकाशत्वात्। सत्यं ज्ञानमनंतं ब्रह्मेत्येतस्य लक्षणं प्रथते ॥ २०॥ सति कोशशक्त्युपाधौ संभवतस्तस्य जीवतेश्वरते । नो चेत्तयोरभावाद्विगतविशेषं विभाति निजरूपम् ॥ २१॥ सति सकलहर्यवाघे न किमप्यस्तीति लोकसिद्धं चेत्। यन्न किमपीति सिद्धं ब्रह्म तदेवेति वेदतः सिद्धम् ॥ २२ ॥ एवं मतिरहितानां तत्त्वमसीत्यादिवाक्यचितनया । प्रतिभारयेष परोक्षवदात्मा प्रत्यकप्रकाशमानोऽपि ॥ २३ ॥ तस्मात्पदार्थशोधनपूर्वं वाक्यस्य चितयत्रर्थम्। देशिकद्याप्रभावाद्परीक्ष्यति क्षणेन चात्मानम् ॥ २४ ॥

देहेंद्रियादिधर्मानात्मन्यारोपयन्नभेदेन। कर्तृत्वाद्यभिमानी बोधः स्यात्त्वंपदस्य वाच्योऽर्थः ॥ २५ ॥ देहस्य चेंद्रियाणां साक्षी तेभ्यो विलक्षणत्वेन । प्रतिभाति योऽवबोधः प्रोक्तोऽसौ त्वंपद्स्य छक्ष्योऽर्थः ॥ २६ ॥ वेदावसानवाचा संवेद्यं सकलजगदुपादानम्। सर्वज्ञताद्युपेतं चैतन्यं तत्पद्स्य वाच्योऽर्थः ॥ २७ ॥ विविधोपाधिविमुक्तं चिश्वातीतं विशुद्धमद्वैतम्। अक्षरमनुभववेदां चैतन्यं तत्पदस्य लक्ष्योऽर्थः ॥ २८ ॥ सामानाधिकरण्यं तद्तु विशेषणविशेष्यता चेति । अथ लक्ष्यलक्षकत्वं भवति पदार्थात्मनां च संबंधः ॥ २९ ॥ एकत्र वृत्तिरर्थे शब्दानां भिन्नवृत्तिहेतूनाम्। सामानाधिकरण्यं भवतीत्येवं वदन्ति लाक्षणिकाः ॥ ३० ॥ प्रत्यक्तवपरोक्षत्वे परिपूर्णत्वं च सद्वितीयत्वम् । इतरेतरं विरुद्धं तत इह भवितव्यमेव लक्षणया ॥ ३१ ॥ मानान्तरोपरोधात् मुख्यार्थस्यापरित्रहे जाते। मुख्याविनाकृतेऽर्थे या वृत्तिः सैव लक्षणा प्रोक्ता ॥ ३२ ॥ निखिलमपि वाच्यमर्थं त्यक्तवा वृत्तिस्तद्निवतेऽन्यार्थे। जहतीति लक्षणा स्यात् गंगायां घोषवदिह न प्राह्या ॥ ३३ ॥ वाच्यार्थमत्यजन्ता यस्या वृत्तेः प्रवृत्तिरन्यार्थे । इयमजहतीति कथिता शोणो धावतिवदत्र न प्राह्या ॥ ३४ ॥ जहद्जहतीति सा स्याद्या वाच्यार्थैकदेशमपहाय। बोधयति चैकदेशं सोऽयं द्विज इतिवदाश्रयेदेनाम् ॥ ३५ ॥ सोऽयं द्विज इति वाक्यं त्यक्त्वा प्रस्रक्परोक्षदेशाद्यम् । द्विजमात्रलक्षकत्वात्कथयत्यैक्यं पदार्थयोरुभयोः ॥ ३६ ॥ तद्वत्तत्त्वमसीति त्यक्त्वा प्रत्यक्परोक्षतादीनि ।

चिद्वस्तु लक्षयित्वा बोधयति स्पष्टमसिपदेनैक्यम् ॥ ३७ ॥ इत्थं बोधितमर्थं महता वाक्येन द्शितैक्येन। अहमित्यपरोक्षयतां वेदो वेदयति वीतशोकत्वम् ॥ ३८ ॥ प्रायः प्रवर्तकत्वं विधिवचसां लोकवेदयोईष्टम । सिद्धं बोधयतोऽर्थं कथमिव तद्भवति तत्त्वमस्यादेः ॥ ३९ ॥ विधिरेव न प्रवृत्ति जनयस्मिल्षितवस्तुबोधोऽपि। राजा याति सुतोऽभूत् इति बोधेन प्रवर्तते छोकः ॥ ४० ॥ ऐक्यपरैः श्रुतिवाक्यैरात्मा शश्चत्प्रकारयमानोऽपि । देशिकदयाविहीनैरपरोक्षयितुं न शक्यते पुरुषैः ॥ ४१ ॥ विरहितकाम्यनिषिद्धो विहितानुष्ठानिर्मलखान्तः। भजति स्वमेव बोधं गुरुणा किमिति त्वया न मंतव्यम् ॥ ४२ ॥ कर्मभिरेव न बोधः प्रभवति गुरुणा विना द्यानिधिना। आचार्यवान्हि पुरुषो वेदेखर्थस्य वेद्सिद्धत्वात् ॥ ४३ ॥ वेदोऽनादितया वा यद्वा परमेश्वरप्रणीततया। भवति परमं प्रमाणं बाधो नास्ति स्वतश्च परतो वा ॥ ४४ ॥ नापेक्षते यदन्यद्यद्पेक्षन्तेऽखिलानि मानानि। वाक्यं तन्निगमानां मानं ब्रह्माद्यतीं द्वियावगतौ ॥ ४५ ॥ मानं प्रबोधयन्तं बोधं मानेन ये बुभुत्सन्ते । एघोभिरेव दहनं दग्धुं वांछन्ति ते महात्मानः ॥ ४६ ॥ वेदोऽनादिरमुष्य व्यंजक ईशः स्वयंप्रकाशात्मा। तद्भिव्यक्तिमुद्धिय प्रोक्तोऽसौ सूरिभिः प्रमाणमिति ॥ ४७ ॥ । रूपाणामवलोके चक्षुरिवान्यन्न कारणं दृष्टम्। तद्वदृष्टावगतौ वेदवद्न्यो न वेदको हेतुः॥ ४८॥ निगमेषु निश्चितार्थं तंत्रे कश्चिद्यदि प्रकाशयति । तदिद्मनुवाद्मात्रं प्रामाण्यं तस्य सिध्यति न किंचित् ॥ ४९ ॥

अंशद्वयवति निगमे साधयति द्वैतमेव कोऽप्यंशः। अद्वैतमेव वस्तु प्रतिपाद्यति प्रसिद्धमपरोंऽशः ॥ ५०॥ अद्वेतमेव सत्यं तस्मिन्द्वेतं न सत्यमध्यस्तम् । रजतिमव शुक्तिकायां मृगतृष्णायामिवोदकस्फुरणम् ॥ ५१ ॥ आरोपितं यदि स्याद्द्वैतं वस्त्ववस्तुनि द्वैते । तदयुक्तमेव यस्मात्सत्येऽध्यासो भवत्यसत्यानाम् ॥ ५२ ॥ यद्यारोपणमुभयोस्तद्वयतिरिक्तस्य कस्यचिद्भावात् । आरोपणं न जून्ये तस्मादद्वैतसत्यता प्राह्या ॥ ५३ ॥ प्रसक्षाद्यनवगतं श्रुत्या प्रतिपादनीयमद्वैतम् । द्वैतं न प्रतिपाद्यं तस्य स्वत एव छोकसिद्धत्वात् ॥ ५४ ॥ अद्वैतं सुखरूपं दुस्सहदुःखं सदा भवेद्देतम् । यत्र प्रयोजनं स्यात्प्रतिपाद्यति श्रुतिस्तदेवासौ ॥ ५५ ॥ निगमगिरा प्रतिपादं वस्तु यदानंदरूपमद्वैतम् । स्वाभाविकं स्वरूपं जीवत्वं तस्य केचन ब्रुवते ॥ ५६ ॥ स्वाभाविकं यदि स्याज्जीवत्वं तस्य विशद्बिज्ञप्तेः। सकुद्पि न तद्विनाशं गच्छेदुष्णप्रकाशबद्धहेः॥ ५७ ॥ यद्वदयो रसविद्धं कांचनतां याति तद्वदेवासौ। जीवः साधनशक्त्या परतां यातीति केचिदिच्छन्ति ॥ ५८॥ तदिदं भवति न युक्तं गतवति तस्मिश्चिरेण रसवीर्थे। प्रतिपद्यते प्रणाशं हैमो वर्णोऽप्ययस्समारूढः ॥ ५९ ॥ जीवत्वमपि तथेदं बहुविधसुखदुःखलक्षणोपेतम् । गतमिव साधनशक्त्या प्रतिभात्येव प्रयाति न विनाशम् ॥ ६० ॥ तस्मात्स्वतो यदि स्याज्जीवः सततं स एव जीवः स्यात्। एवं यदि परमात्मा परमात्मैवायमिति भवेगुक्तम् ॥ ६१ ॥ यदि वा परेण साम्यं जीवश्चेद्भजति साधनबलेन ।

कालेन तद्पि कियता नइयत्येवेति निश्चितं सकलैः ॥ ६२ ॥ तस्मात्परं स्वकीयं देहं मोहात्मकं च संसारम्। स्वज्ञानेन प्रसित्वा पूर्णः स्वयमेव शिष्यते नान्यत् ॥ ६३ ॥ सत्यं ज्ञानमनंतं प्रकृतं परमात्मरूपमद्वैतम् । अवबोधयन्ति निखिलाः श्रुतयः स्मृतिभिः समं समस्ताभिः ॥६४॥ एकत्वबोधकानां निखिलानां निगमवाक्यजालानाम् । वाक्यान्तराणि सकलान्यभिधीयन्तेऽस्य शेषभूतानि ॥ ६५ ॥ यस्मिन्मिहरवद्दिते तिमिरवद्पयान्ति कर्तुताऽऽदीनि । ज्ञानं विरहितभेदं कथमिव तद्भवति तत्त्वमस्यादेः ॥ ६६ ॥ कर्मप्रकरणनिष्ठं ज्ञानं कर्मांगमिष्यते प्राज्ञैः। भिन्नप्रकरणभाजः कर्मागत्वं कथं भवेज्ज्ञप्तेः॥ ६७॥ अधिकारिविषयभेदौ कर्मज्ञानात्मकावुभौ कांडौ। एवं सति कथमनयोरंगांगित्वं परस्परं घटते ॥ ६८ ॥ ज्ञानं कर्मणि न स्याज्ज्ञाने कर्मेद्मपि तथा न स्यात्। तत्कथमनयोरुभयोस्तपनतमोवत्समुचयो घटते ॥ ६९॥ तस्मान्मोहनिवृत्तौ ज्ञानं न सहायमन्यद्र्थयते । यद्वद्वनतरतिमिरप्रकरपरिध्वंसने सहस्रांशः॥ ७०॥ ज्ञानं तदेवममछं साक्षी विश्वस्य भवति परमात्मा। संबध्यते न धर्मैः साक्षी तैरेव सचिदानंदः ॥ ७१ ॥ रज्ज्वादेरुरगाद्यैः संबंधवदस्य दृश्यसंबंधः। सततमसंगोऽयमिति श्रुतिरप्यमुमर्थमेव साधयति ॥ ७२ ॥ । कर्तु च कर्म च यस्य स्फुरति ब्रह्मैव तन्न जानाति । यस्य न कर्त न कर्म स्फुटतरमयमेव वेदितुं क्रमते ॥ ७३ ॥ कर्तृत्वादिकमेतन्मायाशक्या प्रतीयते निखिलम्। इति केचिदाहुरेषा भ्रान्तिर्ब्रह्मातिरेकतो नान्यत् ॥ ७४ ॥

तिसम्बद्धाणि विदिते विश्वमशोषं भवेदिदं विदितम्। कारणमृद्धि विद्तितायां घटकरकाद्या यथाऽवगम्यन्ते ॥ ७५ ॥ तदिदं कारणमेकं विगतविशेषं विशुद्धचिद्रपम्। तस्मात्सदेकरूपान्मायोपहितादभूदिदं विश्वम् ॥ ७६ ॥ कारणमसदिति केचित्कथयन्त्यसतो भवेन कारणता। अंकुरजननी शक्तिः सति खलु बीजे समीक्ष्यते सकलैः ॥ ७७ ॥ कारणमसदिति कथयन् वंध्यापुत्रेण निर्वहेत्कार्यम् । किंच मृगतुष्णिकां भः पीत्वोदन्यां महीयसी शमयेत् ॥ ७८ ॥ यसान्न सोऽयमसतो वादः संभवति शास्त्रयुक्तिभ्याम्। तस्मात्सदेव तत्त्वं सर्वेषां भवति कारणं जगताम्।। ७९॥ जगदाकारतयाऽपि प्रथते गुरुशिष्यविष्रहतयाऽपि । ब्रह्माकारतयाऽपि प्रतिभातीदं परात्परं तत्त्वम् ॥ ८० ॥ मत्यं जगदिति भानं संसत्ये स्यादपकचित्तानाम । तसादस्यमेतन्निख्छं प्रतिपादयन्ति निगमान्ताः ॥ ८१ ॥ परिपक्तमानसानां पुरुषवराणां पुरातनैः सुकृतैः। ब्रह्मेवेदं सर्व जगदिति भूयः प्रबोधयत्येषः ॥ ८२ ॥ अनवगतकांचनानां भूषणधीरेव भूषणे हैमे । एवमविवेकभाजां जगित जनानां न तात्त्विकी धिषणा ॥ ८३ ॥ अहमालंबनसिद्धं कस्य परोक्षं भवेदिदं ब्रह्म। तदपि विचारविहीनैरपरोक्षयितुं न शक्यते मुग्धेः ॥ ८४ ॥ अहमिदमिति च मतिभ्यां सततं व्यवहरति सर्वछोकोऽपि। प्रथमा प्रतीचि चरमा निवसति वपुरिन्द्रियादिबाह्येऽर्थे ॥ ८५ ॥ वपुरिन्द्रियादिविषये याऽहंबुद्धिमहत्यसौ भ्रान्तिः। तदुबुद्धिरतस्मिन्नित्यध्यासत्वेन शास्यमानत्वात् ॥ ८६ ॥ तस्माद्शेषसाक्षी परमात्मैवाहमर्थ इत्युचितम्।

अजडवदेव जडोऽयं सत्संबंधाद्भवसहंकारः ॥ ८७ ॥ ्तस्मात्सर्वशरीरेष्वहमहमित्येव भासते स्पष्टः। यः प्रत्ययो विद्युद्धस्तस्य ब्रह्मैव भवति मुख्योऽर्थः ॥ ८८ ॥ गोशब्दार्थी गोत्वं तदपि व्यक्तिः प्रतीयतेऽर्थतया । अहमर्थः परमात्मा तद्वदुभ्रान्या भवयहंकारः ॥ ८९ ॥ दग्धत्वादिकमयसः पावकसंगेन भासते यद्वत । तद्वचेतनसंगादहमि प्रतिभान्ति कर्तृताऽऽदीनि ॥ ९० ॥ देहें द्रियादि हर यव्यतिरिक्तं विमलमतुलमद्वैतम् । अहमर्थ इति विदित्वा तद्यतिरिक्तं न कल्पयेरिकचित्॥ ९१॥ यद्वत्सुखदुःखानामवयवभेदादनेकता देहे। तद्वदिहासित भेदेऽप्यनुभववैचित्र्यमात्मनामेषाम् ॥ ९२ ॥ किमिदं किमस्य रूपं कथमिद्मासीद्मुष्य को हेतु:। इति न कदाऽपि विचित्यं चिन्त्यं मायेति धीमता विश्वम् ॥९३॥ दंतिनि दारुविकारे दारु तिरोभवति सोऽपि तत्रैव। जगति तथा परमात्मा परमात्मन्यपि जगत्तिरोधत्ते ॥ ९४ ॥ आत्ममये महति पटे विविधजगच्चित्रमात्मना छिखितम् । स्वयमेव केवलमसौ पञ्चन्त्रमुदं प्रयाति परमात्मा ॥ ९५ ॥ चिन्मात्रममलमक्षयमद्वयमानन्दमनुभवारूढम् । ब्रह्मैवास्ति तद्न्यन्न किमप्यस्तीति निश्चयो विदुषाम् ॥ ९६ ॥ व्यवहारस्य दशेयं विद्याऽविद्येति भेदपरिभाषा। नास्त्येव तत्त्वदृष्ट्या तत्त्वं ब्रह्मैव नान्यदुस्यस्मात् ॥ ९७ ॥ 🖫 अस्यन्यदिति मतं चेत्तदपि ब्रह्मैव चास्तितारूपम् । व्यतिरिक्तमस्तिताया नास्तितया शून्यमेव तित्सद्धम् ॥ ९८ ॥ तत्त्वावबोधशक्त्या सुस्थितया बाधिताऽपि सा माया । आदेहपातमेषां आभात्यात्मानमपि निजं विद्वपाम् ॥ ९९ ॥ :

एष विशेषो विदुषां पर्यन्तोऽपि प्रपंचसंसारम्। पृथगात्मनो न किंचित् पर्येयुः सकलनिगमनिणीतात् ॥ १०० ॥ किं चित्यं किमचित्यं किं कथनीयं किमप्यकथनीयम्। किं कृत्यं किमकृत्यं निखिलं ब्रह्मेति जानतां विदुषाम् ॥ १०१ ॥ निखिलं दृदयविशेषं दृप्रपत्वेन परयतां विदुषाम् । बंधो नाऽपि न मुक्तिने परात्मत्वं न चाऽपि जीवत्वम् ॥ १०२ ॥ असकृद्नुचितितानामव्याहततरनिजोपदेशानाम् । प्रामाण्यपरमसीम्नां निगमनमिद्मेव निखिलनिगमानाम् ॥ १०३ ॥ हित बोधितः स गुरुणा शिष्यो हृष्टः प्रणम्य तं पदयोः। स्वानुभवसिद्धमर्थं स्वयमेवान्तर्विचारयामास ॥ १०४ ॥ अजरोऽहमक्षरोऽहं प्राज्ञोऽहं प्रत्यगात्मबोधोऽहम्। परमानंदमयोऽहं परमञ्जिबोऽहं भवामि परिपूर्णः ॥ १०५ ॥ अाद्योऽहमात्मभाजामात्मानंदानुभूतिरसिकोऽहम् । आबालगोपमिखलैरहमित्यनुभूयमानमिहमाऽहम् ॥ १०६ ॥ इंद्रियसुखविमुखोऽहं निजसुखबोधानुभूतिभरितोऽहम्। इतिमतिदूरतरोऽहं भावेतरसुखनिषक्तचित्तोऽहम् ॥ १०७ ॥ ईशोऽहमीश्वराणां ईब्योद्वेषानुषंगरहितोऽहम् । ईक्षणविषयमतीनामीप्सितपुरुषार्थसाधनपरोऽहम् ॥ १०८ ॥ उद्योऽहमेव जगतामुपनिषदुचानकृतविहारोऽहम् । **ब्रहेळशोकसागरवाडवमुखह्**व्यवाहनार्चिरहम् ॥ १०९ ॥ ऊर्जस्वलनिजविभवैरूध्वेमधस्तिर्यगर्नुवानोऽहम् । ऊहापोहविचारैरुररीकृतवत्त्रतीयमानोऽहम् ॥ ११० ॥ ऋषिरहमृषिगणकोऽहं सृष्टिरहं सुज्यमानमहमेव। ऋद्धिरहं वृद्धिरहं तृप्तिरहं तृप्तिदीपदीप्तिरहम् ॥ १११ ॥ एकोऽहमेतदीदशमेवमितिस्फुरितभेदरहितोऽहम्।

एष्टव्योऽहमनीहैरंतस्सुकृतानुभूतिभूतोऽहम् ॥ ११२ ॥ ऐक्यावभासकोऽहं वाक्यपरिज्ञानपावनमतीनाम् । ऐशमहमेव तत्त्वं नैशतमः प्रायमोहमिहिरोऽहम् ॥ ११३ ॥ 😹 ओजोऽहमोषधीनामोतप्रोतायमानसुवनोऽहम् । ओंकारसारसोह्रसदात्मसुखामोदमत्तभूगोऽहम् ॥ ११४ ॥ औषधमहमञ्जभानामौपाधिकधर्मजाळरहितोऽहम् । औदार्योतिशयोऽहं विविधचतुर्वेगीवितरणपरोऽहम् ॥ ११५ ॥ अंकुशमहमखिळानां महत्तया मत्तवारणेंद्राणाम् । अंबरमिव विमलोऽहं शंबररिपुजातविक्वतिरहितोऽहम् ॥ ११६ ॥ अस्तविकल्पमतीनामस्खलदुपदेशगम्यमानोऽहम् । अस्थिरसुखविमुखोऽहं सुस्थिरसुखबोधसंपदुचितोऽहम् ॥ ११७ ॥ करुणारसभरितोऽहं कवलितकमलासनादिलोकोऽहम्। कलुषाकृतिरहितोऽहं कल्मषसुकृतोपलेपरहितोऽहम् ॥ ११८ ॥ खानामगोचरोऽहं खातीतोऽहं खपुष्पभवगोऽहम्। खळजनदुरासदोऽहं खंडज्ञानापनोदनपरोऽहम् ॥ ११९ ॥ 🤊 गलितद्वैतकथोऽहं देहीभवद्खिलमूलहृदयोऽहम् । गन्तव्योऽहमनीहैर्गत्यागतिरहितपूर्णबोधोऽहम् ॥ १२० ॥ घनतरविमोहतिमिरप्रकरप्रध्वंसभानुनिकरोऽहम् । घटिकावासररजनीवत्सरयुगकल्पकाळभेदोऽम् ॥ १२१ ॥ 🤫 चरदचरदात्मकोऽहं चतुरमतिश्लाघनीयचरितोऽहम्। चपलजनदुर्गमोऽहं चंचलभवजलिषपारदेशोऽहम् ॥ १२२ ॥ छंद्सिसधुनिगूढज्ञानसुखाखादमोदमानोऽहम् 🗤 💎 💢 छलपद्विहितमतीनां छन्नोऽहं शान्तिमार्गगम्योऽहम्॥ १२३॥ जळजासनादिगोचरपंचमहाभूतमूळभूतोऽहम् । जगदानंदकरोऽहं जन्मजरामरणरोगरहितोऽहम् ॥ १२४ ॥

झंकृतिहुं कृतिशिजितबृहितमुखविविधनादभेदोऽहम्। झटितिघटितात्मवेदनदीपपरिस्फुरितहृद्यभवनोऽहम् ॥ १२५ ॥ ज्ञानमहं ज्ञेयमहं ज्ञाताऽहं ज्ञानसाधनगणोऽहम्। ज्ञातज्ञानज्ञेयविनाकृतमस्तित्वमात्रमेवाहम् ॥ १२६ ॥ तत्त्वातीतपदोऽहं तनुरहमस्मीविभावरहितोऽहम्। तामसदुरिंगमोऽहं तत्त्वंपद्बोधबोध्यहृद्योऽहम् ॥ १२७ ॥ दैवतदैसनिशाचरमानवतिर्यञ्जहीधरादिरहम्। देहें द्रियरहितोऽहं दक्षिणपूर्वादिदिग्विभागोऽहम् ॥ १२८ ॥ धर्मोधर्ममयोऽहं धर्मोधर्मोदिबंधरहितोऽहम् । धार्मिकजनसुलभोऽहं धन्योऽहं धातुरादिभूतोऽहम्।। १२९॥ नामादिविरहितोऽहं नरकस्वगीपवर्गरहितोऽहम्। नादान्तवेदितोऽहं नानागमनिखिलविश्वसारोऽहम् ॥ १३० ॥ परजीवभेदबाधकपरमार्थज्ञानशुद्धचित्तोऽहम्। प्रकृतिरहं विकृतिरहं परिणतिरहमस्मि भागघेयानाम् ॥ १३१ ॥ फणधरभूधरवारणविष्रह्विधृतप्रपंचसारोऽहम्। फालतलोदितलोचनपावकपरिभूतपंचबाणोऽहम् ॥ १३२ ॥ बद्धो भवामि नाहं बंधान्मुक्तस्वथापि नैवाहम्। बोध्यो भवामि नाहं बोधोऽहं नैव बोधको नाहम्॥ १३३॥ भक्तिरहं भजनमहं भुक्तिरहं भुक्तिमुक्तिरहमेव। भूतानुशासनोऽहं भूतभवद्भव्यमूलभूतोऽहम् ॥ १३४ ॥ मान्योऽहमस्मि महतां मंद्मतीनाममाननीयोऽहम्। मद्रागमानमोहितमानसदुर्वासनादुरापोऽहम् ॥ १३५ ॥ यजनयजमानयाजकयागमयोऽहं यमादिरहितोऽहम्। यमवरुणयक्षवासवराक्षसमरुदीशविहरूपोऽहम् ॥ १३६ ॥ रक्षाविधानशिक्षावीक्षितलीलावलोकमहिमाऽहम् ।

रजनीदिवसविरामस्फुरदनुभूतिप्रमाणसिद्धोऽहम् ॥ १३७॥ 🕏 ळक्षणळक्ष्यमयोऽहं लाक्षणिकोऽहं लयादिरहितोऽहम्। लाभालाभमयोऽहं लब्धव्यानामलभ्यमानोऽहम् ॥ १३८ ॥ 🤌 वर्णाश्रमरहितोऽहं वर्णमयोऽहं वरेण्यगण्योऽहम्। वाचामगोचरोऽहं वचसामर्थेन गम्यमानोऽहम् ॥ १३९ ॥ शमद्मविरहितमनसां शास्त्रशतैरप्यगम्यमानोऽहम्। शरणमहमेव विदुषां शकलीकृतविविधसंशयगणोऽहम् ॥ १४० ॥ षड्भावविरहितोऽहं षड्गुणरहितोऽहमहितरहितोऽहम्। षट्कोशविरहितोऽहं षट्त्रिंशत्तत्त्वजालरहितोऽहम् ॥ १४१ ॥ संवित्सुखात्मकोऽहं समाधिसंकल्पकल्पवृक्षोऽहम्। संसारविरहितोऽहं साक्षात्कारोऽहमात्मविद्यायाः ॥ १४२ ॥ ह्व्यमहं कव्यमहं हेयोपादेयभावशून्योऽहम्। हरिरहमस्मि हरोऽहं विधिरहमेवास्मि कारणं तेषाम् ॥ १४३ ॥ क्षालितकलुषभयोऽहं क्षपितभवक्लेशजालहृदयोऽहम् । क्षान्ताचक्षरसुघटितविविधव्यवहारमूळमहमेव ॥ १४४॥ बहुभिः किमेभिरुक्तैरहमेवेदं चराचरं विश्वम् । शीकरफेनतरंगाः सिंघोरपराणि न खलु वस्तूनि ॥ १४५ ॥ शरणं न भवति जननी न पिता न सुता न सोदरा नान्ये। परमं शरणिमदं स्याचरणं मम मूर्ष्नि देशिकन्यस्तम् ॥ १४६॥ आस्ते देशिकचरणं निरवधिरास्ते तदीक्षणे करुणा। आस्ते किमपि तदुक्तं किमतः परमास्ति जन्मसाफल्यम् ॥१४०॥ कारुण्यसारसान्द्राः कांक्षितवरदानकल्पकविशेषाः । श्रीगुरुचरणकटाक्षाः शिशिराः शमयन्ति चित्तसंतापम् ॥ १४८ ॥ कवलितचंचलचेतोगुरुतरमंडूकजातपरितोषा । शेते हृदयगुहायां चिरतरमेकैव चिन्मयी भुजगी ॥ १४९ ॥

मयि सुखबोधपयोधौ महति ब्रह्मांडबुद्बुद्सहस्नम् ।

मायामयेन मरुता भूत्वा भूत्वा पुनस्तिरोधत्ते ॥ १५० ॥

गुरुकरुणयेव नावा प्राक्तनभाग्यानुकूळमारुतया ।

दुस्सहदुःखतरंगैस्तुंगः संसारसागरस्तीर्णः ॥ १५१ ॥

सति तमिस मोहरूपे विश्वमपद्यं तदेतिदृत्यखिळम् ।

दुद्तवित बोधभानौ किमिप न पद्यामि किं न्विदं चित्रम् ॥१५२॥

इत्यात्मबोधळाभं सुदुरनुचित्य प्रमोदमानेन ।

प्रारद्धकर्मणोऽन्ते परं पदं प्राप्यते हि कैवल्यम् ॥ १५३ ॥

मोहांधकारहरणं संसारोद्धेळसागरोत्तरणम् ।

स्वात्मनिकृत्पणमेतत्त्रकरणमंतिर्विचित्यतां सद्भिः ॥ १५४ ॥

॥ इति स्वात्मनिरूपणं संपूर्णम् ॥

## ॥ अद्वेतानुभृतिः ॥ →>>>€€

अहमानंदसत्यादिलक्षणः केवलः शिवः। सदानंदादिरूपं यत्तेनाहमचलोऽद्वयः ॥ १ ॥ अक्षिदोषाद्यथैकोऽपि द्वयवद्वाति चंद्रमाः। एकोऽप्यात्मा तथा भाति द्वयवन्मायया मृषा ॥ २ ॥ अक्षिदोषविहीनानामेक एव यथा शशी। मायादोषविहीनानामात्मैवैकस्तथा सदा ॥ ३ ॥ द्वित्वं भात्यक्षिद्रोषेण चंद्रे स्वे मायया जगत्। द्वित्वं मृषा यथा चंद्रे मृषा द्वैतं तथाऽऽत्मनि ॥ ४ ॥ आत्मनः कार्यमाकाशो विनात्मानं न संभवेत्। कार्यस्य पूर्णता सिद्धा किं पुनः पूर्णतात्मनः ॥ ५ ॥ कार्यभूतो यथाकाश एक एव नहि द्विधा। हेतुभूतस्तथात्मायमेक एव विजानतः॥ ६॥ एकोऽपि द्वयवद्वाति यथाकाश उपाधितः ॥ ७ ॥ कारणोपाधिचैतन्यं कार्यसंस्थाच्चितोऽधिकम्। न घटाभ्रान्मृदाकाशः कुत्रचिन्नाधिको भवेत्।। ८॥ निर्गतोपाधिराकाश एक एव यथा भवेत्। एक एव तथात्मायं निर्गतोपाधिकः सदा ॥ ९॥ आकाशादन्य आकाश आकाशस्य यथा नहि । एकत्वादात्मनो नान्य आत्मा सिध्यति चात्मनः ॥ १०॥ मेघयोगाद्यथा नीरं करकाकारतामियात्। मायायोगात्तथैवात्मा प्रपंचाकारतामियात् ॥ ११ ॥ वर्षीपल इवाभाति नीरमेवाभ्रयोगतः। वर्षोपलविनारोन नीरनाशो यथा नहि ॥ १२ ॥

आत्मैवायं तथा भाति मायायोगात्प्रपंचवत्। प्रपंचस्य विनाशेन स्वात्मनाशो नहि कचित्॥ १३॥ जलादन्य इवाभाति जलोत्थो बुद्बुदो यथा। तथात्मनः पृथगिव प्रपंचोऽयमनेकधा ॥ १४ ॥ यथा बुदुबुद्नारोन जलनाशो न कहिंचित । तथा प्रपंचनाशेन नाशः स्यादात्मनो न हि ॥ १५॥ अहिनिर्वयनीजातः ग्रुच्यादिनीहिमाप्नुयात् । तथा स्थ्रलादिसंभूतः शुच्यादिनीप्नुयादिमम् ॥ १६॥ त्यक्तां त्वचमहिर्यद्वदात्मत्वेन न मन्यते। आत्मत्वेन सदा ज्ञानी त्यक्तदेहत्रयं तथा ॥ १७ ॥ अहिनिर्ल्वयनीनाशादहेनीशो यथा नहि। देहत्रयविनाशेन नात्मनाशस्तथा भवेत्॥ १८॥ तकादिलवणोपेतमझैर्लवणवद्यथा । आत्मा स्थूलादिसंयुक्तो दूष्यते स्थूलकादिवत् ॥ १९॥ अयःकाष्ठादिकं यद्वद्वह्निवद्वह्नियोगतः। भाति स्थूलादिकं सर्वमात्मवत्स्वात्मयोगतः ॥ २०॥ दाहको नैव दाह्यं स्यादाह्यं तद्वन्न दाहकः। नैवात्मायमनात्मा स्यादनात्मायं न चात्मकः ॥ २१ ॥ प्रमेयादित्रयं सार्थं भानुना घटकुडयवत्। येन भाति स एवाहं प्रमेयादिविछक्षणः ॥ २२ ॥ भानुस्फुरणतो यद्वत्स्फुरतीव घटादिकम् । स्फुरतीव प्रमेयादिरात्मस्फुरणतस्तथा ॥ २३ ॥ पिष्टादिर्गुलसंपकीद्गुलवत्त्रीतिमान्यथा । आत्मयोगात्प्रमेयादिरात्मवत्प्रीतिमान्भवेत् ॥ २४ ॥ घटनीरात्रपिष्टानामुष्णत्वं वह्नियोगतः। विह्न विना कथं तेषामुष्णता स्याद्यथा कचित्।। २५ ॥ 👫 🖟 भूतभौतिकदेहानां स्फूर्तिवा स्वात्मयोगतः। विनात्मानं कथं तेषां स्फूर्तिता स्यात्तथा कचित् ॥ २६ ॥ 🥕 नानाविषेषु कुंभेषु वसत्येकं नभी यथा। नानाविघेषु देहेषु तद्वदेको वसाम्यहम् ॥ २७ ॥ नानाविघत्वं कुंभानां न यात्येव यथा नभः। नानाविधत्वं देहानां तद्वदेव न याम्यहम् ॥ २८ ॥ यथा घटेषु नष्टेषु घटाकाशो न नश्यति । तथा देहेषु नष्टेषु नैव नइयामि सर्वगः॥ २९॥ 👙 🔑 🧢 उत्तमादीनि पुष्पाणि वर्तन्ते सूत्रके यथा। उत्तमाद्यास्त्रथा देहा वर्तन्ते मिय सर्वदा ॥ ३० ॥ 💎 🥖 यथा न संस्पृशेत्सूत्रं पुष्पाणामुत्तमादिता। तथा नैकं सर्वगं मां देहानामुत्तमादिता ॥ ३१ ॥ पुष्पेषु तेषु नष्टेषु यद्वत्सूत्रं न नश्यति । तथा देहेषु नष्टेषु नैव नरयाम्यहं सदा ॥ ३२ ॥ पर्यंकरञ्जुरंध्रेषु नानेवेकापि सूर्यभा । एकोऽप्यनेकवद्भाति तथा क्षेत्रेषु सर्वगः ॥ ३३ ॥ 🗦 रज्जुरंध्रखदोषादि सूर्यभां न स्पृशेद्यथा । तथा क्षेत्रस्यदोषादि सर्वेगं मां न संस्पृत्रोत् ॥ ३४ ॥ 💛 🖯 तद्रञ्जरंध्रनाशेषु नैव नइयति सूर्यभा । तथा क्षेत्रविनाशेषु नैव नश्यामि सर्वगः॥ ३५ ॥ देहो नाहं प्रदृश्यत्वाद्भौतिकत्वान्न चेंद्रियम्। प्राणी नाहमनेकत्वान्मनी नाहं चलत्वतः ॥ ३६ ॥ बुद्धिनीहं विकारित्वात्तमो नाहं जडत्वतः। देहेंद्रियादिकं नाहं विनाशित्वाद्घटादिवत् ॥ ३७ ॥

देहेंद्रियप्राणमनोबुद्धयज्ञानानि भासयन्। अहंकारं तथा भामि चैतेषामभिमानिनम् ॥ ३८॥ सर्वे जगदिदं नाहं विषयत्वादिदं धियः। अहं नाहं सुषुप्यादौ अहमः साक्षितः सदा ॥ ३९॥ सुप्तौ यथा निर्विकारस्तथावस्थाद्वयेऽपि च 📑 ु द्वयोर्मात्राभियोगेन विकारीव विभाम्यहम् ॥ ४० ॥ उपाधिनीलरक्ताचैः स्फटिको नैव लिप्यते। तथात्मा कोशजैः सर्वैः कामाद्यैनैव लिप्यते ॥ ४१ ॥ फालेन भ्राम्यमाणेन भ्रमतीव यथा मही। अगोऽप्यात्मा विमूढेन चलतीव प्रदृश्यते ॥ ४२॥ देहत्रयमिदं नित्यमात्मत्वेनाभिमन्यते। यावत्तावद्यं मूढो नानायोनिषु जायते ॥ ४३॥ निद्रादेहजदुःखादि जाप्रदेहं न संस्पृशेत्। जामदेहजदुःखादिस्तथात्मानं न संस्पृशेत्॥ ४४॥ जाप्रदेहवदाभाति निद्रादेहस्तु निद्रया। निद्रादेहविनाशेन जायदेहो न नइयति ॥ ४५ ॥ तथायमात्मवद्गाति जाप्रदेहस्तु जागरात्। जाप्रदेहविनाशेन नात्मा नश्यति कर्हिचित् ॥ ४६ ॥ हित्वायं स्वाप्तिकं देहं जाय्रदेहमपेक्षते। जाप्रदेहप्रबुद्धोऽहं हित्वाऽऽत्मानं यथा तथा ॥ ४७॥ स्वप्नभोगे यथैवेच्छा प्रबुद्धस्य न विद्यते। असत्स्वर्गादिके भोगे नैवेच्छा ज्ञानिनस्तथा ॥ ४८ ॥ भोक्त्रा बहियथा भोग्यः सर्पो दृषदि कल्पितः। रूपशीलाद्यश्चाल्पभोगा भोग्यस्वरूपकाः ॥ ४९ ॥ ज्ञस्य नास्त्येव संसारो यद्वद्ज्ञस्य कर्मिणः।

जानतो नैव मीर्थद्वद्रज्जुसर्पमजानतः॥ ५० ॥ सैंधवस्य घनो यद्वज्ञलयोगाज्ञलं भवेत्। स्वात्मयोगात्तथा बुद्धिरात्मैव ब्रह्मवेदिनः॥ ५१॥ तोयाश्रयेषु सर्वेषु भानुरेकोऽप्यनेकवत्। एकोऽप्यात्मा तथा भाति सर्वक्षेत्रेष्वनेकवत् ॥ ५२ ॥ भानोरन्य इवाभाति जलभानुर्जले यथा। आत्मनोऽन्य इवाभासो भाति बुद्धौ तथात्मनः ॥ ५३ ॥ 🥞 विंवं विना यथा नीरे प्रतिविंवो भवेत्कथम्। विनात्मानं तथा बुद्धौ चिदाभासो भवेत्कथम् ॥ ५४ ॥ प्रतिबिंबचलत्वाद्या यथा बिंबस्य किंहिचेत्। न भवेयुस्तथाऽऽभासकर्तृत्वाद्यास्तु नात्मनः ॥ ५५ ॥ जले शैलादिकं यद्वजलभानुं न संस्पृशेत्। बुद्धेः कर्मादिकं तद्वचिदाभासं न संस्पृशेत् ॥ ५६ ॥ बुद्धेः कर्तृत्वभोक्तृत्वदुःखित्वाद्यैस्तु संयुतः । चिदाभासो विकारीव शरावस्थांबुभानुवत्॥ ५७॥ शरावस्थोदके नष्टे तत्स्थो भानुर्विनष्टवत् । बुद्धेर्छये तथा सुप्तौ नष्टवत्प्रतिभात्ययम् ॥ ५८ ॥ जलस्थार्क जलं चोर्मि मासयन्माति भास्करः। आत्माभासं धियं बुद्धेः कर्तृत्वादीनयं तथा ॥ ५९ ॥ मेघावभासको भानुर्मेघच्छन्नोऽवभासते । मोहावभासकस्तद्धन्मोहच्छन्नो विभाखयम् ॥ ६० ॥ भार्यं मेघादिकं भानुभीसयन्त्रतिभासते। तथा स्थूळादिकं भास्यं भासयन्त्रतिभात्ययम् ॥ ६१ ॥ सर्वप्रकाशको भानुः प्रकाश्यैनैव दृष्यते । सर्वप्रकाशको ह्यात्मा सर्वेस्तद्वन दृष्यते ॥ ६२ ॥ वर्षा १०००

मुक्ररस्थं मुखं यद्वन्मुखवत्प्रथते मृषा । बुद्धिस्थाभासकस्तद्वदात्मवत्प्रथते मृषा ॥ ६३ ॥ मुकुरस्थस्य नारोन मुखनाशो भवेत्कथम्। बुद्धिस्थाभासनारोन नाशो नैवासनः कचित् ॥ ६४ ॥ ताम्रकल्पितदेवादिस्ताम्रादन्य इव स्फुरेत्। प्रतिभारयादिरूपेण तथात्मोत्थमिदं जगत् ॥ ६५ ॥ ईशजीवात्मवद्गाति यथैकमपि ताम्रकम् । एकोऽप्यात्मा तथैवायमीशजीवादिवन्मृषा ॥ ६६ ॥ यथेश्वरादिनारोन ताम्रनाशो न विद्यते । तथेश्वरादिनाशेन नाशो नैवात्मनः सदा ॥ ६७ ॥ अध्यस्तो रज्जुसर्पेऽयं सत्यवद्रज्जुसत्तया । तथा जगदिदं भाति सत्यवत्स्वात्मसत्तया ॥ ६८ ॥ अध्यस्ताहेरभावेन रज्जुरेवावशिष्यते । तथा जगदभावेन सदात्मैवावशिष्यते ॥ ६९ ॥ स्फटिके रक्तता यद्वदुपाधेनीलतांबरे। यथा जगदिदं भाति तथा सत्यमिवाद्वये ॥ ७० ॥ स्फटिके रक्तता मिथ्या मुषा खे नीलता यथा। तथा जगदिदं मिध्या एकस्मिन्नद्वये मयि ॥ ७१ ॥ जीवेश्वरादिभावेन भेदं पश्यति मृढधीः। निर्भेदे निर्विशेषेऽस्मिन्कथं भेदो भवेद्ध्रुवम् ॥ ७२ ॥ छिंगस्य धारणादेव शिवोऽयं जीवतां व्रजेत्। छिंगनारो शिवस्थास्य जीवतावेशता कुतः ॥ ७३ ॥ शिव एव सदा जीवो जीव एव सदा शिवः। वेत्त्रयेक्यमनयोर्थस्तु स आत्मज्ञो न चेतरः ॥ ७४ ॥ श्लीरयोगाद्यथा नीरं श्लीरवद्ददयते मृषा ।

आत्मयोगाद्नात्मायमात्मवद्दद्यते तथा ॥ ७५ ॥ नीरात्क्षीरं पृथक्कुल हंसी भवति नान्यथा। स्थूलादेः संपृथक्कुल मुक्तो भवति नान्यथा ॥ ७६ ॥ क्षीरनीरविवेकज्ञो हंस एव न चेतरः। आत्मानात्मविवेकज्ञो यतिरेव न चेतरः॥ ७७॥ अध्यस्तचोरजः स्थाणोर्विकारः स्यान्नहि कचित्। नात्मनो निर्विकारस्य विकारो विश्वजस्तथा ७८॥ ज्ञाते स्थाणौ कुतश्चोरश्चोरामावे भयं कुतः। ज्ञाते स्वस्मिन्कुतो विश्वं विश्वाभावे कुतोऽखिलम् ॥ ७९॥ गुणवृत्तित्रयं भाति परस्परविलक्षणम्। सस्यात्मऌक्षणे यस्मिन्स एवाहं निरंशकः ॥ ८० ॥ देहत्रयमिदं भाति यस्मिन्ब्रह्मणि सत्यवत् । तदेवाहं परं ब्रह्म देहत्रयविलक्षणम् ॥ ८१ ॥ जाप्रदादित्रयं यरिमन्प्रत्यगात्मनि सत्यवत् । स एवाहं परं ब्रह्म जाप्रदादिविलक्षणः ॥ ८२ ॥ विश्वादिकत्रयं यस्मिन्परमात्मनि सत्यवत् । स एव परमात्माहं विश्वादिकविलक्षण: ॥ ८३ ॥ विराडादित्रयं भाति यस्मिन्साक्षिणि सत्यवत्। स एव सिचदानंदलक्षणोऽहं स्वयंप्रभः॥ ८४॥

इति अद्वैतानुभूति: संपूर्णा ॥

- Cientinia y project

## ॥ दशश्लोकी ॥

न भूमिन तोयं न तेजो न वायु-र्ने खं नेंद्रियं वा न तेषां समूहः। अनैकांतिकत्वात्सुषुप्त्येकसिद्ध-स्तदेकोऽवशिष्टः शिवः केवलोऽहम् ॥ १ ॥ न वर्णा न वर्णाश्रमाचारधर्मा न मे धारणाध्यानयोगादयोऽपि । अनात्माश्रयाहं ममाध्यासहाना-त्तदेकोऽवशिष्टः शिवः केवलोऽहम् ॥ २ ॥ न माता पिता वा न देवा न लोका न वेदा न यज्ञा न तीर्थं ब्रुवन्ति। सुष्री निरस्तातिशून्यात्मकत्वात् तदेकोऽवशिष्टः शिवः केवलोऽहम् ॥ ३ ॥ न सांख्यं न शैवं न तत्पांचरात्रं न जैनं न मीमांसकादेभेतं वा। विशिष्टानुभूत्या विशुद्धात्मकत्वात् तदेकोऽवशिष्टः शिवः केवले।ऽहम् ॥ ४ ॥ न चोर्ध्वं न चाधो न चांतर्न बाह्यं न मध्यं न तिर्यङ् न पूर्वाऽपरा दिक्। वियद्वचापकत्वाद्खंडैकरूप-स्तदेकोऽवशिष्टः शिवः केवलोऽहम ॥ ५ ॥ न शुक्कं न कृष्णं न रक्तं न पीतं न कुड़ जंन पीतंन हस्वंन दीर्घम्। अरूपं तथा ज्योतिराकारकत्वात्

तदेकोऽवशिष्टः शिवः केवलोऽहम् ॥ ६ ॥ न शास्ता न शास्त्रं न शिष्यो न शिक्षा न च त्वं न चाहं न चायं प्रपंचः। स्वरूपावबोधो विकल्पासहिष्णु-स्तदेकोऽवशिष्टः शिवः केवलोऽहम् ॥ ७ ॥ न जापन्न में स्वप्नको वा सुषुप्ति-र्न विश्वो न वा तैजसः प्राज्ञको वा । अविद्याऽऽत्मकत्वात्त्रयाणां तुरीय-स्तदेकोऽवशिष्टः शिवः केवलोऽहम् ॥ ८ ॥ अपि व्यापकत्वाद्धि तत्त्वप्रयोगात् स्वतस्सिद्धभावादनन्याश्रयत्वात् । जगतुच्छमेतत्समस्तं तद्ग्यत् तदेकोऽवशिष्टः शिवः केवलोऽहम् ॥ ९ ॥ न चैकं तदन्यद् द्वितीयं कुतः स्था-न्न वा केवलत्वं न चाकेवलत्वम् । न शून्यं न चाशून्यमद्वेतकत्वात् कथं सर्ववेदान्तसिद्धं त्रवीमि ॥ १० ॥

इति दशकोंकी समाप्ता ॥

résidden deireighe illes

likus pung mengebengan dan kebangan salah salah

The Constitution of the Co

H 37 H levine levin levil in the resident was

Hot I have declared in collection to be be because

### ।। प्रवोधसुधाकरः ।।

#### ।। देहनिंदाप्रकरणम् ॥

नित्यानंदैकरसं सचिन्मात्रं स्वयंज्योतिः। पुरुषोत्तममजमीशं वन्द्रे श्रीयादवाधीशम् ॥ १ ॥ यं वर्णयितुं साक्षाच्छ्रितरिप मूकेव मौनमाचरित । सोऽस्माकं मनुजानां किं वाचां गोचरो भवति ॥ २ ॥ यद्यप्येवं विदितं तथापि परिभाषितो भवेदेव। अध्यात्मशास्त्रसारेहेरिचितनकीर्तनाभ्यासैः ॥ ३ ॥ क्लृप्तैबहुभिरुपायैरभ्यासज्ञानभक्यायैः। पुंसो विना विरागं मुक्तेरधिकारिता न स्यात् ॥ ४ ॥ वैराग्यमात्मबोधो भक्तिश्चेति त्रयं गदितम्। मुक्तेः साधनमादौ तत्र विरागो वितृष्णता प्रोक्ता ॥ ५॥ सा चाहंममताभ्यां प्रच्छन्ना सर्वदेहेषु । तत्राहुंता देहे ममता भार्यादिविषयेषु ॥ ६ ॥ देह: किमात्मकोऽयं कः संबंधोऽस्य वा विषयै:। एवं विचार्यमाणेऽहंताममते निवर्तेते ॥ ७ ॥ स्त्रीपुंसोः संयोगात्संपाते शुक्रशोणितयोः। प्रविशक्जीवः शनकैः स्वकर्मणा देहमाधत्ते ॥ ८॥ मातृगुरूदरदर्यो कफमूत्रपुरीषपूर्णायाम्। जठराग्निज्वालाभिनेवमासं पच्यते जंतुः ॥ ९ ॥ दैवात्प्रसृतिसमये शिशुस्तिरश्चीनतां यदा याति । शस्त्रीर्विखंडच स तदा बिहरिह निष्कास्यतेऽतिबळात्॥ १०॥ अथवा यंत्रच्छिद्राचदा तु निःसार्यते प्रबल्ैः। प्रसवसमीरैश्च तदा यः क्वेशः सोऽप्यनिर्वाच्यः ॥ ११ ॥

आधिव्याधिवियोगाःसीयविपत्केलहदीर्घदारिद्यैः । जन्मानंतरमि यः क्वेशः किं शक्यते वक्तुम् ॥ १२ ॥ नरपशुविहंगतिर्थग्योनीनां चतुरशीतिलक्षाणाम् । कर्मनिबद्धो जीवः परिभ्रमन्यातना मुक्ते ॥ १३ ॥ चरमस्तत्रं नुदेहस्तत्रोज्जनमान्वयोत्पत्तिः। स्वकुछाचारविचारः श्रुतिप्रचारश्च तत्रापि ॥ १४ ॥ आत्मानात्मविवेको नो देहस्य च विनाशिताज्ञानम् । एवं सित स्वमायुः प्राज्ञैरिप नीयते मिथ्या ॥ १५ ॥ आयुःक्षणलवमात्रं न लभ्यते हेमकोटिभिः कापि। तचेद्गच्छति सर्वे मुषाततः काधिका हानिः॥ १६॥ नरदेहातिक्रमणात्प्राप्तौ पश्चादिदेहानाम् । स्वतनोरप्यज्ञाने परमार्थस्यात्र का वार्ता ॥ १७ ॥ सततं प्रवाह्यमानैर्वृषभैरश्वेः खरेगेजैमेहिषेः। हा कष्टं श्चत्क्षामैः श्रांतैर्नो शक्यते वक्तुम् ॥ १८ ॥ रुधिरत्रियातुमज्जामेदोमांसास्थिसंहतिर्देहः । स बहिस्त्वचा पिनद्धस्तस्मान्नो भक्ष्यते काकैः॥ ४९ ॥ नासाम्राद्वदनाद्वा कफं मलं पायुतो विस्तजन् । 👵 🚃 🦠 स्वयमेवैति जुगुप्सामंतः प्रसृतं च नो वेत्ति ॥ २०॥ 🖮 🕸 पथि पतितमस्थि दृष्ट्वा स्पर्शभयादन्यमार्गतो याति। 📨 🦙 नो पर्व्यति निजदेहं चास्थिसहस्रावृतं परितः॥ २१ ॥ः केशावधिनखराप्रादिद्मंतः पृतिगंधसंपूर्णम् । बहिरपि चागरुचंद्नकर्पूरादैविंछेपयति ॥ २२ ॥ यत्नादस्य पिधत्ते स्वाभाविकदोषसंघातम् । 🚃 🚃 औपाधिकगुणनिवहं प्रकाशयङक्षाघते मृदः ॥ २३ ॥ क्षतमुत्पन्नं देहे यदि न प्रक्षाल्यते त्रिदिनम्। 💛 🕬 🖰

तत्रोत्पतिनत बहवः क्रमयो दुर्गंधसंकीणीः ॥ २४॥ यो देहः सुप्तोऽभूत्सुपुष्पशय्योपशोभिते तल्पे । संप्रति स रज्जुकाष्ठिनियंत्रितः क्षिप्यते बह्नौ ॥ २५॥ सिंहासनोपविष्टं दृष्ट्वा यं मुदमवाप लोकोऽयम् । तं कालाकृष्टतनुं विलोक्य नेत्रे निमीलयति ॥ २६॥ एवंविधोऽतिमलिनो देहो यत्सत्तया चलति । तं विस्मृत्य परेशं वहत्यहंतामनित्येऽस्मिन् ॥ २७॥ कात्मा सचिद्रूपः क मांसरुधिरास्थिनिर्मितो देहः। इति यो लज्जिति धीमानितरश्रीरं स किं मनुते ॥ २८॥

## विषयनिंदाप्रकरणम् ।

मूढः कुरुते विषयजकदें मसंमार्जनं मिथ्या।
दूरदृष्ट्वविष्टित्ती देहो गेहं पतत्येव॥ २९॥
भायो रूपविहीना मनसः क्षोभाय जायते पुंसाम्।
अत्यंतं रूपाढ्या सा परपुरुषेर्वशिक्रियते॥ ३०॥
यः कश्चित्पपुरुषो मित्रं भृत्योऽथवा मिक्षुः।
पश्यति हि साभिलाषं विलक्षणोदाररूपवतीम्॥ ३१॥
यं कंचित्पुरुषवरं स्वभत्तेरितसुंदरं दृष्ट्वा।
मृगयति कि न मृगाक्षी मनसेव परिक्षयं पुरुषः॥ ३२॥
एवं सुरूपनाया मर्ता कोपात्प्रतिक्षणं क्षीणः।
नो लभते सुखलेशं बलिमिव बलिभुग्वहुष्वेकः॥ ३३॥
विनता नितातम्बा स्वाज्ञामुलंभ्य वर्तते यदि सा।
श्रतीरप्यिक्षत्रा पराभिलाषिण्यसौ किमुत ॥ ३४॥
लोको नापुत्रस्थास्तीति श्रुत्यास्य कः प्रभाषितो लोकः।
मुक्तिः संसरणं वा तदन्यलेकोऽथवा नाद्यः॥ ३५॥
सर्वेऽपि पुत्रभाजस्तन्मुकौ संस्रुतिभवित

श्रवणाद्योऽप्युपाया मृषा भवेयुस्तृतीयेऽपि ॥ ३६ ॥ तत्प्राप्त्युपायसंस्त्राद्द्वितीयपक्षेऽप्यपुत्रस्य । पुत्रेष्ट्रचादिकयागप्रवृत्तये वेदवादोऽयम् ॥ ३७ ॥ -नानाशरीरकष्टेधेनव्ययेः साध्यते पुत्रः । **उत्पन्नमात्रपुत्रे जीवित**चिंता गरीयसी तस्य ॥ ३८ ॥ जीवन्नपि किं मूर्केः प्राज्ञः किंवा सुशीलभाग्भविता। जारख्रोरः पिशुनः पतितो चूतिप्रयः क्रूरः ॥ ३९ ॥ पितृमातृबंधुघाती मनसः खेदाय जायते पुत्रः। चितयति तातनिधनं पुत्रो द्रव्याद्यधीशताहेतोः॥ ४०॥ सर्वगुणैरुपपन्नः पुत्रः कस्यापि कुत्रचिद्भवति । सोऽल्पायू रुग्णो वा ह्यनपत्यो वा तथापि खेदाय ॥ ४१ ॥ पुत्रात्सद्गतिरिति चेत्तद्भि प्रायोऽस्ति युक्यसहम्। इत्थं शरीरकष्टेद्वेःखं संप्रार्थ्यते मृढैः॥ ४२॥ पितृमातृबंधुभगिनीपितृब्यजामातृमुख्यानाम् । मार्गस्थानामिव युतिरनेकयोनिभ्रमात्क्षणिका ॥ ४३ ॥ दैवं यावद्विपुरुं यावस्प्रचुरः परोपकारश्च । तावत्सर्वे सुहृदो व्यसयतः शत्रवः सर्वे ॥ ४४ ॥ अश्रन्ति चेद्नुद्दिनं बंदिन इव वर्णयन्ति संतृप्ताः। तचेद्द्वित्रदिनांतरमभिनिदंतः प्रकुप्यन्ति ॥ ४५ ॥ दुर्भरजठरनिमित्तं समुपार्जयितुं प्रवर्तते चित्तम् । छक्षाविष बहुवित्तं तथाप्यलभ्यं कपर्दिकामात्रम् ॥ ४६ ॥ 🧽 ळब्धश्चेद्धिकोऽर्थः पत्न्यादीनां भवेतस्वार्थैः। नृपचौरतोऽष्यनर्थस्तस्माद्द्रव्योद्यमो व्यर्थः ॥ ४७ ॥ 🗇 अन्यायमर्थभाजं पद्मयति भूतोऽध्वर्गामिनं चौरः । 💉 📶 पिश्चनो व्यसनप्राप्ति दायादानां गणः कलहम् ॥ ४८ ॥ 🖂

पातकभरेरनेकैरर्थं समुपार्जयन्ति राजानः । अश्वमतंगजदेतोः प्रतिक्षणं नाइयते सोऽर्थः ॥ ४९ ॥ राज्यांतराभिगमनाद्रणभंगान्मंत्रिभृत्यदोषाद्वा । विषशस्त्रगुप्तघातान्मग्नाश्चितार्णवे भूपाः ॥ ५० ॥

### मनोनिंदाप्रकरणम् ।

हसित कदाचिद्रौति श्रांतं सहश दिशो श्रमित । हृष्टं कदापि रुष्टं शिष्टं दुष्टं च निंदति स्तौति ॥ ५१ ॥ किमिप दृष्टि सरीषं ह्यात्मानं श्लाघते कदाचिद्पि । चित्तं पिशाचमभवद्राक्षस्या तृष्णया व्याप्तम् ॥ ५२ ॥ दंभाभिमानलोभैः कामक्रोधोरुमत्सरैश्चेतः । आकृष्यते संमताच्छ्वभिरिव पतितास्थिवन्मार्गे ॥ ५३ ॥ तस्माच्छुद्धविरागो मनोऽभिल्लितं लोजेद्र्थम् । तद्नभिल्लितं कुर्यान्निव्यापारं ततो भवति ॥ ५४ ॥

### विषयनिग्रहप्रकरणम् ।

संसृतिपारावरे ह्यगाधिवषयोदकेन संपूर्णे।
नृशरीरमंबुतरणं कर्मसमीरैरितस्ततश्चलित।। ५५॥
छिद्रैनेवभिरुपेतं जीवो नौकापितर्महानलसः।
छिद्राणामनिरोधाज्जलपरिपूर्णं पतत्यधः सततम्॥ ५६॥
छिद्राणां तु निरोधात्सुखेन पारं परं याति।
तस्मादिद्रियनिग्रहसृते न कश्चित्तरत्यनृतम्॥ ५७॥
पद्यति परस्य युवति सकाममपि तन्मनोरथं कुरुते।
ज्ञात्वैव तद्प्राप्ति व्यर्थं मनुजोऽतिपापभाग्भवति॥ ५८॥
पिशुनैः प्रकामसुदितां परस्य निदा श्रुणोति कर्णाभ्याम्।
तेन परः कि म्रियते व्यर्थं मनुजोऽतिपापभाग्भवति॥ ५९॥
अनृतं परापवादं रसना वदित प्रतिक्षणं तेन।

परहानिर्लेब्धः का न्यर्थं मनुजोऽतिपाप्रभाग्भवति ॥ ६० ॥ विषयेंद्रिययोर्थोगे निमेषसमयेन यत्सुखं भवति । विषये नष्टे दुःखं यावज्जीवं च तत्त्तयोर्मध्ये ॥ ६१ ॥ हेयमुपादेयं वा प्रविचार्य सुनिश्चितं तस्मात् । अल्पसुखस्य त्यागादनल्पदुःखं जहाति सुधीः ॥ ६२ ॥ धीवरदत्त्तमहामिषमअन्वैसारिणो म्नियते । तद्वद्विषयान्भुंजन्कालाकृष्टो नरः पतित ॥ ६३ ॥ उरगमस्तार्धतनुर्भेकोऽआतीह मक्षिकाः शतशः॥ एवं गतायुर्पि सन्विषयान्समुपाजयत्यंधः॥ ६४॥

## मनोनिग्रहप्रकरणम्

स्तीयोद्गमतोयवहा सागरमुपयाति नीचमार्गेण ।
सा चेदुद्गम एव स्थिरा सती किं न याति वार्धित्वम् ॥ ६५ ॥
एवं मनः स्वहेतुं विचारयत्मुस्थिरं भवेदंतः ।
न बहिर्वोदेति तदा किं नात्मत्वं स्वयं याति ॥ ६६ ॥
वर्षास्वंभःप्रचयात्कूपे गुरुनिर्झरे पयः क्षारम् ।
ग्रीष्मेणेव तु शुष्के माधुर्यं भजति तत्रांभः ॥ ६७ ॥
तद्वद्विषयोद्रिक्तं तमःप्रधानं मनः कलुषम् ।
तस्मिन्वरागशुष्के शनकेराविभवेत्सत्त्वम् ॥ ६८ ॥
यं विषयमपि लिख्ता धावति बाह्येद्रियद्वारा ।
तस्याप्रातौ खिद्यति तथा यथा स्वं गतं किंचित् ॥ ६९ ॥
नगनगरदुर्गदुर्गमसरितः परितः परिश्लमचेतः ।
यदि नो लभते विषयं विषयंत्रितमिव खिन्नमायाति ॥ ७० ॥
तुंबीफलं जलांत्वेलाद्धः क्षिप्तमप्युपैत्यूर्ष्वम् ।
तद्वन्मनः स्वरूपे निहितं यत्नाद्वहिर्याति ॥ ७१ ॥
इह वा पूर्वभवे वा स्वक्मेणैनार्जितं फलं यद्यत् ।

शुभमशुभं वा तत्तद्भोगोऽप्यप्रार्थितो भवति ॥ ७२ ॥
चेतः पशुमशुभपथं प्रधावमानं निराकर्तुम् ।
वेराग्यमेकमुचितं गलकाष्ठं निर्मितं धात्रा ॥ ७३ ॥
निद्रावसरे यत्मुखमेतिक विषयजं यस्मात् ।
न हि चेंद्रियप्रदेशावस्थानं चेतसो निद्रा ॥ ७४ ॥
अद्वारतुंगकुड्ये गृहेऽवरुद्धो यथा व्याघः ।
बहुनिर्गमप्रयत्नैः श्रांतस्तिष्ठति पतव्श्वसंश्च तथा ॥ ७५ ॥
सर्वेंद्रियावरोधादुद्योगशतैरनिर्गमं वीक्ष्य ।
शांतं तिष्ठति चेतो निरुद्यमत्वं तदा याति ॥ ७६ ॥
प्राणस्पंदनिरोधात्सत्संगाद्वासनात्मात् ।
हरिचरणभक्तियोगान्मनः स्ववेगं जहाति शनैः ॥ ७७ ॥
वैराग्यप्रकरणं

परगृहगृहिणीपुत्रद्रित्रणानामागमे विनाशे वा।
कथितौ हर्षविषादौ किंवा स्यातां क्षणं स्थातुः ॥ ७८॥
दैवातिथतं गतं वा यं कंचिद्विषयमीड्यमल्पं वा।
नो तुष्यत्र च सीदन्वीक्ष्य गृहेष्वतिथिवित्रवसेत् ॥ ७९॥
ममताभिमानशून्यो विषयेषु पराङ्मुखः पुरुषः ।
तिष्ठत्रपि निजसदने न बाध्यते कर्मभिः कापि ॥ ८०॥
कुत्राप्यरण्यदेशे सुनीछन्णवासुकोपचिते ।
शीतस्रतरुतस्रभूमौ सुखं शयानस्य पुरुषस्य ॥ ८१॥
तरवः पत्रफर्साख्याः सुगंधशीतानिस्तः परितः ।
करुकूजितवरविह्गाः सरितो मित्राणि किं न स्युः ॥ ८२॥
वैराग्यभाज्यभाजः प्रसन्नमनसो निराशस्य ।
अप्रार्थितफर्स्रभोक्तः पुंसो जन्मित कृतार्थतेह स्यात् ॥ ८३॥
द्रव्यं पस्नतरुच्युतं यदि भवेत्कापि प्रमादात्तदा

शोकायाथ तद्धितं श्रुतवते तोषाय च श्रेयसे । स्वातंत्र्याद्विषयाः प्रयान्ति यदमी शोकाय ते स्युश्चिरं संयक्ताः स्वयमेव चेत्सुखमयं निःश्रेयसं तन्वते ॥ ८४ ॥

विस्मृत्यात्मनिवासमुत्कटभवाटव्यां चिरं पर्यट-

न्संतापत्रयदीघेदावदहनज्वाळावळीव्याकुळः । वल्गन्फल्गुषु सुप्रदीप्तनयनश्चेतःकुरंगो बळा-दाशापाशवशीकृतोऽपि विषयव्याधेमृषा हन्यते ॥ ८५ ॥

# आत्मसिद्धिप्रकरणम्।

उत्पन्नेऽपि विरागे विना प्रबोधं सुखं न स्थात्। स भवेद्गुरूपदेशात्तसाद्गुरुमाश्रयेत्प्रथमम् ॥ ८६ ॥ यद्यपि जलघेरुदकं यद्यपि वा प्रेरकोऽनिलस्तत्र। तद्पि पिपासाकुलितः प्रतीक्षते चातको मेघम् ॥ ८७ ॥ त्रेधा प्रतीतिरुक्ता शास्त्राद्गुरुतस्तथात्मनस्तत्र। शास्त्रप्रतीतिरादौ यद्वन्मधुरो गुडोऽस्तीति ॥ ८८ ॥ अये गुरुप्रतीतिर्दूराद्गुडदर्शनं यद्वत्। आत्मप्रतीतिरस्माद्गुडभक्षणजं सुखं यद्वत् ॥ ८९ ॥ रसगंधरूपशब्दस्पशी अन्ये पदार्थाश्च। कस्मादनुभूयन्ते नो देहान्नेद्रियप्रामात् ॥ ९०॥ मृतदेहेंद्रियवर्गी यतो न जानाति दाहजं दुःखम्। प्राणश्चेन्निद्रायां तस्करबाधां स कि वेत्ति ॥ ९१॥ CALLERY मनसो यदि वा विषयस्तद्युगपत्कि न जानाति । तस्य पराधीनत्वाद्यतः प्रमादस्य कस्त्राता ॥ ९२ ॥ गाढध्वांतगृहांततः क्षितितले दीपं निधायोज्ज्वलं 💛 🤲 ं पंचिच्छद्रमधोमुखं हि कळशं तस्योपरि स्थापयेत्। तहाह्ये परितोऽनुरंध्रममलां वीणां च कस्तूरिकां

सद्रत्नं व्यजनं न्यसेच कलशिच्छद्राध्वनिर्गच्छताम् ॥ ९३ ॥ तेजोंशेन प्रथक्पदार्थनिवहज्ञानं हि यज्जायते तद्रंध्रेः कलशेन वा किसु मृदो भांडेन तैलेन वा । किं सूत्रेण न चैतद्स्ति रुचिरं प्रस्यक्षबाधादतो दीपज्योतिरिष्टैकमेव शरणं देहे तथात्मा स्थितः॥ ९४ ॥

मायासिद्धिप्रकरणम् ।

चिन्मात्रः परमात्मा ह्यपद्यदात्मानमात्मतया । अभवत्सोऽहंनामा तस्मादासीद्भिदो मूलम् ॥ ९५ ॥ द्वेधैव भाति तस्मात्पतिश्च पत्नी च तौ भवेतां वै। तस्माद्यमाकाशिक्षयेव परिपूर्यते सततम् ॥ ९६ ॥ सोऽयमपीक्षांचके ततो मनुष्या अजायन्त । इत्युपनिषदः प्राहुर्देचितां प्रति याज्ञवल्क्योक्त्या ॥ ९७ ॥ चिरमानंदानुभवात्सुषुप्तिरिव काप्यवस्थाऽभूत्। परमात्मनस्तु तस्मात्स्वप्रवदेवोत्थिता माया ॥ ९८ ॥ सदसद्विलक्षणासौ परमात्मसदाश्रयानादिः। सा च गुणत्रयरूपा सूते सचराचरं विश्वम् ॥ ९९ ॥ माया तावदहरया हरयं कार्यं कथं जनयेत्। तंतुभिरदृश्यरूपैः परोऽत्र दृश्यः कथं भवति ॥ १०० ॥ स्वप्ने सुरतानुभवाच्छुकद्रावी यथा शुभे वसने । अनृतं रतं प्रबोघे वसनोपहतिभेवेत्सत्या ॥ १०१ ॥ स्त्रप्ते पुरुषः सत्यो योषिद्सत्या तयोर्थुतिश्च मृषा । शुक्रद्रावः सत्यस्तद्वत्पकृतेऽपि संभवति ॥ १०२ ॥ 🛒 🐝 एवमदृश्या माया तत्कार्यं जगदिदं दृश्यम् । माया ताबदियं स्थाद्या स्वविनाशेन हर्षदा भवति ॥ १०३ ॥ रजनीवातिदुरंता न लक्ष्यतेऽत्र स्वभावोऽस्याः।

सौदामिनीव नश्यित मुनिभिः संप्रेक्ष्यमाणैव ॥ १०४ ॥
माया ब्रह्मोपगताऽविद्या जीवाश्रया प्रोक्ता ।
चिद्चिद्ग्रंथिश्चेतसदक्ष्यं ज्ञेयमा मोक्षात् ॥ १०५ ॥
घटमठकुडयरावृतमाकाशं तत्तदाह्मयं भवति ।
तद्वद्विद्यावृतमिह चैतन्यं जीव इत्युक्तः ॥ १०६ ॥
ननु कथमावरणं स्यादज्ञानं ब्रह्मणो विशुद्धस्य ।
सूर्यस्येव तमिस्रं रात्रिभवं स्वप्रकाशस्य ॥ १०७ ॥
दिनकरिकरणोत्पन्नेर्मेचैराच्छादाते यथा सूर्यः ।
न खळु दीनस्य दिनत्वं तैर्विकृतैः सांद्रसंघातैः ॥ १०८ ॥
अज्ञानेन तथात्मा शुद्धोऽपि च्छाद्यते सुचिरम् ।
न परं तु लोकसिद्धा प्राणिषु तच्चेतनाशक्तिः ॥ १०८ ॥

## लिंगदेहादिनिरूपणप्रकरणम् ।

स्थूलशरीरस्यांतर्लिंगशरीरं च तस्यांतः ।
कारणमस्याप्यंतस्ततो महाकारणं तुर्यम् ॥ ११० ॥
स्थूलं निरूपितं प्रागधुना सूक्ष्मादितो बूमः ।
अंगुष्ठमात्रः पुरुषः श्रुतिरिति यत्प्राह तत्सूक्ष्मम् ॥ १११ ॥
सूक्ष्माणि महाभूतान्यसवः पंचेंद्रियाणि पंचेव ।
षोडशमंतःकरणं तत्संघातो हि लिंगतनुः ॥ ११२ ॥
तत्कारणं स्मृतं यत्तस्यांतर्वासनाजालम् ।
तस्य प्रवृत्तिहेतुर्वुद्धयाश्रयमत्र तुर्य स्यात् ॥ ११३ ॥
तत्सारभूतबुद्धौ यत्प्रतिफलितं तु शुद्धचैतन्यम् ॥
जीवः स उक्त आधैर्योऽहमिति स्फूर्तिकृद्धपुषि ॥ ११४ ॥
चरतरतरंगसंगात्प्रतिबिंवं भास्करस्य च चलं स्यात् ॥
अस्ति तथा चंचलता चैतन्ये चित्तचांचल्यात् ॥ ११५ ॥
नन्वकंप्रतिविंवः सलिलादिषु यः स चावभासयति ।

किमितरपदार्थं निवहं प्रतिबिंबोऽप्यात्मनस्तद्वत् ॥ ११६॥ प्रतिफलितं यत्तेजः सिवतुः कांस्यादिपात्रेषु । तदनु प्रविष्टमंतर्गृहमन्यार्थान्प्रकाशयति ॥ ११७ ॥ चित्प्रतिबिंबस्तद्वद् बुद्धिषु यो जीवतां प्राप्तः । नेत्रादींद्रियमार्गैबेहिरर्थान्सोऽवभासयति ॥ ११८॥

## अद्वैतप्रकरणम् ।

तदिदं य एवमार्थो वेद ब्रह्माहमस्मीति। स इदं सर्व च स्यात्तस्य हि देवाश्च नेशते भूखा ॥ ११९ ॥ येषां स भवत्यात्मा योऽन्यामथ देवतामुपास्ते यः। अहमन्योऽसावन्यश्चेत्थं यो वेद पशुवत्सः ॥ १२० ॥ इत्युपनिषदामुक्तिस्तथा श्रुतिभगेवदुक्तिश्च । ज्ञानी त्वात्मैवेयं मतिर्ममेत्यत्र युक्तिरिपा। १२१॥ ऋजु वक्रं वा काष्ठं हुताशदग्धं सदमितां याति । तिंक हस्त्याद्यं ऋजुवकाकारसत्त्वेऽपि ॥ १२२ ॥ अविकास एवं य आत्मनिष्ठो ह्यात्माकारश्च जायते पुरुषः। देहीव दृश्यतेऽसौ परं त्वसौ केवलो ह्यात्मा ॥ १२३ ॥ प्रतिफल्लि भानुरेकोऽनेकशरावोदकेषु यथा । 💎 🤫 🥳 तद्वदसौ परमात्मा ह्येकोऽनेकेषु देहेषु ॥ १२४॥ दैवादेकशरावे भग्ने किं वा विलीयते सूर्यः। प्रतिबिंबचंचळत्वादर्कः किं चंचलो भवति ॥ १२५ ॥ 🕬 स्वव्यापारं कुरुते यथैकसवितुः प्रकाशेन । 💛 👵 🕮 तद्वचराचरमिदं द्येकात्मसत्त्रया चलति ॥ १२६॥ 💎 🦈 येनोदकेन कदलीचंपकजात्यादयः प्रवर्धन्ते । मूळकपळांडुळग्रुनास्तेनैवैते विभिन्नरसगंघाः॥ १२७॥ः एको हि सूत्रधारः काष्ट्रप्रकृतीरनेकशो युगपत्।

स्तंमाप्रपट्टिकायां नर्तयतीह प्रगूढतया ॥ १२८ ॥
गुडलंडशर्कराद्या मिन्नाः स्युर्विकृतयो यथैकेक्षोः ।
केयूरकंकणाद्या यथैकहेम्नो मिदाश्च पृथक्॥ १२९ ॥
एवं पृथक्खभावं पृथगाकारं पृथग्वृत्ति ।
जगदुचावचमुचैरेकेनैवातमना चलति ॥ १३० ॥
स्कंघघृतसिद्धमन्नं यावन्नाशाति मार्गगस्तावत् ।
स्पर्शभयक्षुत्पीडे तस्मिन्मुक्ते न ते भवतः ॥ १३१ ॥
मानुषमतगमहिषश्चसूकरादिष्वनुस्यूतम् ।
यः पश्यति जगदीशं स एव भुंक्तेऽद्वयानंदम् ॥ १३२ ॥

कर्तृत्वभोक्तृत्वप्रकरणम् ।

यद्वत्सूर्येऽभ्युदिते स्वव्यवहारं जनः कुरुते ।
तं न करोति विवस्वान्न कार्यित तद्वदात्मापि ॥ १३३ ॥
छोहे हुतभुग्व्याप्ते छोहांतरताड्यमानेऽपि ।
तस्यांतर्गतवहेः किं स्यान्निर्घातजं दुःखम् ॥ १३४ ॥
निष्ठुरकुठारघातैः काष्ठे संछेद्यमानेऽपि ।
अंतर्वर्ती वहिः किं घातैश्छेद्यते तद्वत् ॥ १३५ ॥
तनुसंबंधाज्ञातैः सुखदुःखैर्छिप्यते नात्मा ।
बृते श्रुतिरिप भूयोऽनश्रन्नन्योऽभिचाकशीत्यादि ॥ १३६ ॥
निशि वेश्मनि प्रदीपे दीप्यति चौरस्तु वित्तमपहरित ।
ईरयित वारयित वा तं दीपः किं तथात्मापि ॥ १३७ ॥
गेहांते दैववशात्कस्मिश्चत्समुदिते विपन्ने वा ।
दीपस्तुष्यत्यथवा खिद्यति किं तद्वदात्मापि ॥ १३८ ॥

### स्वप्रकाशताप्रकर्णम् ।

रविचंद्रविह्नदीपप्रमुखाः स्वपरप्रकाशाः स्युः। यद्यपि तथाप्यमीभिः प्रकारयते कापि नैवास्मा ॥ १३६॥ 🗇 चक्षुद्वारैव स्थात्परात्मना भानमेतेषाम् ।
यद्वा तेऽपि पदार्थो न ज्ञायन्तेऽथ केवलालोकात् ॥ १४० ॥
तत्राप्यक्षिद्वारा सहायभूतो न चेदात्मा ।
नो चेत्सत्यालोके पर्यत्यंघः कथं नार्थान् ॥ १४१ ॥
सत्यात्मन्यपि किं नो ज्ञानं तचेद्रियांतरेण स्थात् ।
अंघे हक्प्रतिबंधे करसंबंधे पदार्थभानं हि ॥ १४२ ॥
जानाति येन सर्वं केन च तं वा विज्ञानीयात् ।
इत्युपनिषदामुक्तिबेध्यत आत्मात्मना तस्मात् ॥ १४३ ॥

ा 💯 📉 नादानुसंधानम् । 🦈 💮

यावत्क्षणं क्षणार्धं खरूपपरिचितनं क्रियते ।
तावद्दक्षिणकर्णे त्वनाहतः श्रूयते राब्दः ॥ १४४ ॥
सिद्ध्यारंभिस्थरताविश्रमविश्वासबीजग्रुद्धीनाम् ।
हपलक्षणं हि मनसः परमं नादानुसंघानम् ॥ १४५ ॥
भेरीमृदंगशंखाद्याहतनादे मनः क्षणं रमते ।
कि पुनरनाहतेऽस्मिन्मधुमधुरेऽखंडिते ख्वच्छे ॥ १४६ ॥
चित्तं विषयोपरमाद्यथा यथा याति नैश्चल्यम् ।
वेणोरिव दीर्घतरस्तथा तथा श्रूयते नादः ॥ १४७ ॥
नादाभ्यंतर्वर्ति च्योतिर्यद्वर्तते हि चिरम् ।
तत्र मनो लीनं चेन्न पुनः संसारबंधाय ॥ १४८ ॥
परमानंदानुभवात्सुचिरं नादानुसंधानात् ।
शेष्ठश्चित्तल्योऽयं सत्खन्यल्येष्वनेकेषु ॥ १४९ ॥

**मनोलयः।** 

संसारतापतप्तं नानायोनिञ्जमात्परिश्रांतम्। छज्ज्वा परमानंदं न चलति चेतः कदा कापि ॥ १५० ॥ निर् अद्वैतानंदमरात्किमिदं कोऽहं च कस्याहम्। इति मंथरतां यातं यदा तदा मूर्छितं चेतः ॥ १५१ ॥
चिरतरमात्मानुभवादात्माकारं प्रजायते चेतः ॥
सरिदिव सागरयाता समुद्राभावं प्रयात्युचैः ॥ १५२ ॥
आत्मन्यनुप्रविष्टं चित्तं नापेक्षते पुनर्विषयान् ।
श्रीरादुद्वतमाज्यं यथा पुनः श्रीरतां न यातीहः॥ १५३ ॥
दृष्टीर दृश्ये यदनुस्यूतं च भानमात्रं स्यात् ।
तत्रोपक्षीणं चेचित्तं तन्मूर्छितं भवति ॥ १५४ ॥
याति स्वसंमुखत्वं दृद्धात्रं वा यदा तदा भवति ।
दृश्यद्रष्टृविभेदो द्यसंमुखेऽस्मिन्न तद्भवति ॥ १५५ ॥
एकस्मिन्दृद्धात्रे त्रेघा दृष्ट्रादिकं हि समुदेति ।
त्रिविधे तस्मिन्छीने दृद्धात्रं शिष्यते पश्चात् ॥ १५६ ॥
दर्भणतः प्राक्पश्चादस्ति मुखं प्रतिमुखं तदाभाति ।
आदर्शेऽपि च नष्टे मुखमस्ति मुखं तथैवात्मा ॥ १५७ ॥

### प्रबोधः ।

माधुर्यं गुडपिंडे यत्तत्तस्यांशकेऽणुमात्रेऽपि।
एवं न प्रथग्भावो गुडत्वमधुरत्वयोरिस्त ॥ १५८ ॥
अथवा न भिन्नभावः कर्पूरामोदयोरेवम्।
आत्मस्वरूपमनसां पुंसां जगदात्मतां याति॥ १५९ ॥
यद्भावानुभवः स्यान्नद्रादौ जागरस्यांते।
अंतः स चेत्स्थिरः स्यान्नभते हि तदाऽद्वयानंदम् ॥ १६० ॥
अतिगंभीरेऽपारे ज्ञानचिदानंदसागरे स्फारे।
कर्मसमीरणतरला जीवतरंगाविलः स्फुरति ॥ १६१ ॥
स्फुरति मृषेव समंतादनेकविधजीवमृगनुष्णा ॥ १६२ ॥
अंतरहष्टे यस्मिक्षगद्दिमाराह्यरिस्फुरति ।

दृष्टे यस्मिन्सकृद्पि विलीयते काप्यसदूपम् ॥ १६३ ॥ बाह्याभ्यंतरपूर्णः परमानंदार्णवे निमम्नो यः । चिरमाष्ट्रत इव कल्लशो महाहृदे जह्नुतनयायाः ॥ १६४ ॥ पूर्णात्पूर्णतरे परात्परतरेऽप्यज्ञातपारे हरी । संवित्स्फारसुधार्णवे विरहिते वीचीतरंगादिभिः । भास्त्रकोटिविकासितोज्ज्वलदिगाकाशप्रकाशे परे स्वानंदैकरसे निमम्मनसां न त्वं न चाहं जगत् ॥ १६५ ॥

### द्विधाभाक्तः।

चित्ते सत्त्वोत्पत्तौ तिहिदिव बोधोदयो भवति । तर्धेव स स्थिरः स्याद्यदि चित्तं शुद्धिमुपयाति ॥ १६६ ॥ शुध्यति हि नांतरात्मा कृष्णपदांभोजभक्तिमृते । वसनमिव क्षारोदैभेक्सा प्रश्लाल्यते चेतः ॥ १६७ ॥ यद्वत्समलाद्शें सुचिरं भस्मादिना शुद्धे। प्रतिफलति वक्त्रमुच्चैः शुद्धे चित्ते तथा ज्ञानम् ॥ १६८॥ जानन्तु तत्र बीजं हरिभक्या ज्ञानिनो ये स्युः। मूर्त चैवामूर्त दे एव ब्रह्मणो रूपे ॥ १६९ ॥ इत्युपनिषत्तयोवी हो भक्ती भगवदुपदिष्टी। क्वेशादक्केशाद्वा मुक्तिः स्यादेतयोर्मध्ये ॥ १७० ॥ स्थूला सूक्ष्मा चेति द्वेषा हरिभक्तिरुदिष्टा। प्रारंभे स्थूला स्यात्सृक्ष्मा तस्याः सकाशाच ॥ १७१ ॥ स्वाश्रमधर्माचरणं ऋष्णप्रतिमार्चनोत्सवो नित्यम् । विविधोपचारकरणैर्हरिदासै: संगमः शश्वत् ॥ १७२ ॥ कृष्णकथासंश्रवणे महोत्सवः सत्यवाद्श्य । पर्युवतौ द्रविणे वा परापवादे पराङ्मुखता ॥ १७३ ॥ 🦠 प्राम्यकथासृद्धेगः सुतीर्धगमनेषु तात्पर्यम् ।

यदुपतिकथावियोगे व्यर्थे गतमायुरिति चिंता ॥ १७४ ॥ एवं क्वविति भक्तिं कृष्णकथानुप्रहोत्पन्ना । समुदेति सूक्ष्मभक्तिर्यस्या हरिरंतराविशति ॥ १७५ ॥ स्मृतिसत्पुराणवाक्यैर्यथाश्रुतायां हरेर्मूतौं। मानसपूजाभ्यासो विजननिवासेऽपि तात्पर्यम् ॥ १७६ ॥ सत्यं समस्तजंतुषु कृष्णस्यावस्थितेज्ञीनम्। अद्रोहो भूतगणे ततस्तु भूतानुकंपा स्यात् ॥ १७७ ॥ प्रमितयदृच्छालाभे संतुष्टिद्रीरपुत्रादौ । ममताज्ञून्यत्वमतो निरहंकारत्वमकोधः ॥ १७८ ॥ ः 🏗 🍃 मृदुभाषिता प्रसादो निजनिंदायां स्तुतौ समता। सुखदुःखशीतलोष्णद्वंद्वसहिष्णुत्वमापदो न भयम् ॥ १०९ ॥ निद्राहारविहारेष्वनादरः संगराहित्यम् । वचने चानवकाशः कृष्णस्मरणेन शाश्वती शांतिः ॥ १८० ॥ केनापि गीयमाने हरिगीते वेणुनादे वा। आनंदाविभीवो युगपत्स्याद्ध्रष्टसात्त्विकोद्रेका ॥ १८१ ॥ ी तस्मित्रनुभवति मनः प्रगृह्यमाणं परात्मसुखम् । स्थिरतां याते त्सिन्याति मदोन्मत्तदंतिदशाम् ॥ १८२ ॥ जंतुषु भगवद्भावं भगवति भूतानि परयति क्रमशः। एताहशी दशा चेत्तदैव हरिदासवर्यः स्थात् ॥ १८३ ॥ ा २२) ॥ १४३० **च्यानविधिः** । १००५० : २० :

यमुनातटनिकटस्थितवृंदाचनकानने महारम्ये 📭 💯 🧼 🚃 कल्पद्रमतलभूमौ चरणं चरणोपरि खाप्य ॥ १८४ ॥ 📨 📧 तिष्ठनतं घननीलं स्वतेजसा भासयंत्रमहः विश्वम् । 🔅 🦠 🚉 पीतांबस्परिधानः चंदनकर्पृराठिप्तसर्थागम् ॥ १८५ ॥ 🕬 🕬 आकर्णपूर्णनेत्रं कुंडलयुगसंडितश्रवणम् । मंद्रिमतमुखकमलं सुकौरतुभोदारमणिहारम् ॥ १८६ ॥ वलयांगुलीयकाद्यानुञ्ज्वलयंतं स्वस्ंकारान्। 💛 💮 गलविलुलितवनमालं स्वतेजसापास्तकलिकालम् ॥ १८७ ॥ गुंजारवालिकलितं गुंजापुंजान्विते शिरसि । भुंजानं सह गोपैः कुंजांतरवर्तिनं हरिं स्मरतः ॥ १८८ ॥ 🔑 मदारपुष्पवासितमंदानिल्सेवितं परानंदम्। मंदाकिनीयुतपदं नमत महानंददं महापुरुषम् ॥ १८९ ॥ सुरभीकृतदिग्वलयं सुरभिशतैरावृतं सदा परितः। सुरमीतिश्चपणमहासुरमीमं यादवं नमत ॥ १९० ॥ कंदर्पकोटिसुभवं वांछितफछदं द्याणीवं कृष्णम्। सक्त्वा कमन्यविषयं नेत्रयुगं द्रष्टुमुत्सहते ॥ १९१ ॥ 🏸 पुण्यतमामतिसुरसां मनोभिरामां हरेः कथां त्यक्त्वा । श्रीतुं श्रवणद्वंद्वं प्राम्यं कथमाद्रं भवति ॥ १९२ ॥ 💎 दौर्भाग्यमिद्रियाणां ऋष्णे विषये हि शाश्वतिके। 🕮 🕬 क्षणिकेषु पापकरणेष्वपि सज्यन्ते यदन्यविषयेषु ॥ १९३ ॥ सगुणनिर्गुणयोरैक्यम् ।

श्रुतिभिमेहापुराणैः सगुणगुणातीतयोरैक्यम् । यत्प्रोक्तं गृढतया तदहं वक्ष्येऽतिविशदार्थम् ॥ १९४ ॥ भूतेष्वंतयोमी ज्ञानमयः सिबदानंदः । प्रकृतेः परः परात्मा यदुकुळतिळकः स एवायम् ॥ १९५ ॥ ननु सगुणो दृश्यतनुस्तथैकदेशाधिबासश्च । स कथं भवेत्परात्मा प्राकृतवद्रागरोषयुतः ॥ १९६ ॥ इतरे दृश्यपदार्था ळक्ष्यन्तेऽनेन चक्षुषा सर्वे । भगवाननया दृष्ट्या न ळक्ष्यते ज्ञानदृश्यस्यः ॥ १९७॥ ॥

दिव्यं चक्षुस्तस्माददृद्यता युज्यते नृहरौ ॥ १९८ ॥ साक्षाद्यथैकदेशे वर्तुलमुपलभ्यते रवेर्विवम् । विश्वं प्रकाशयति तत्सर्वैः सर्वत्र दृश्यते युगपत्।। १९९ ॥ यद्यपि साकारोऽयं तथैकदेशी विभाति यदुनाथः। सर्वगतः सर्वात्मा तथाप्ययं सच्चिद्दानंदः ॥ २०० ॥ 🔠 एको भगवान्रेमे युगपद्गोपीष्वनेकासु । अथवा विदेहजनकश्रुतदेवभूदेवयोहरिर्युगपत्।। २०१॥ अथवा कृष्णाकारां स्वचमूं दुर्योधनोऽपदयत्। तस्माद्रयापक आत्मा भगवान्हरिरीश्वरः कृष्णः ॥ २०२ ॥ वक्षसि यदा जघान श्रीवत्सः श्रीपतेः स किं द्वेष्यः। भक्तानामसुराणामन्येषां वा फलं सदृशम् ॥ २०३॥ तस्मान्न कोऽपि शत्रुनी मित्रं नाप्युदासीनः। नृहरिः सन्मार्गस्थः सफलः शाखीव यदुनाथः॥ २०४॥ 🚁 लोहरालाकानिवहैः स्पर्शादमनि भिद्यमानेऽपि । स्वर्णत्वमेति छोहं द्वेषाद्पि विद्विषां तथा प्राप्तिः ॥ २०५ ॥ नन्वात्मनः सकाशादुत्पन्ना जीवसंततिश्चेयम्। जगतः प्रियतर आत्मा तत्प्रकृते नैव संभवति ॥ २०६ ॥ 🗇 वत्साहरणावसरे पृथग्वयोरूपेवासनाभूपान् । हरिरजमोहं कर्तुं सवत्सगोपान्विनिर्ममे स्वस्मात्।। २०७ ॥ अग्नेर्यथा स्फुलिंगाः क्षुद्रास्तु व्युच्चरन्तीति । श्रुत्यर्थं दर्शयितुं स्वतनोरतनोत्स जीवसंदोहम् ॥ २०८ ॥ 🥛 यमुनातीरनिकुंजे कदाचिदपि वस्सकांश्च चारयति । कृष्णे तथार्थगोपेषु च वरगोष्ठेषु चारयत्स्वारात्॥ २०९॥ वर्सं निरीक्ष्य दूराद्वावः स्नेहेन संभ्रांताः । तदभिमुखं धावन्यः प्रययुर्गेषिश्च दुर्वाराः ॥ २१० ॥ ॐ छ

प्रसवभरेण भूयः स्नुतस्तनाः प्राप्य पूर्ववद्वत्सान् । 💛 🦈 पृथुरसनया लिहन्सस्तर्णकवसः प्रषाययन्त्रमुद्रा ॥ २११ ॥ गोपा अपि निजबालाञ्जगृहुमुधीनमाद्याय । इत्थमछौकिकछाभस्तेषां तत्र क्षणं चवृधे ॥ २१२ ॥ गोपा वत्साश्चान्या पूर्व कृष्णात्मका ह्यभवन् । तेनात्मनः प्रियत्वं द्शितमेतेषु कृष्णेन ॥ २१३ ॥ प्रेयः पुत्राद्वित्तारप्रेयोऽन्यस्माच सर्वस्मात् । अंतरतरं यदात्मेत्युपनिषदः सत्यतामिहिता ॥ २१४ ॥ नन्युचावचभूतेष्वात्मा सम एव वर्ततेऽथ हरिः। दुर्योधनेऽर्जुने वा तरतमभावं कथं तु गतवान्सः ॥ २१५ ॥ बिधरांघपंगुमूका दीर्घाः खर्वाः सह्रपाश्च । सर्वे विधिना दृष्टाः सवत्सगोपाश्चतुर्भुजास्तेन ॥ २१६ ॥ 🕝 भूतसमत्वं नृहरेः समो हि मशकेन नागेन। छोकैः समिब्रिभिर्वेत्युपनिषदा भाषितः साक्षात् ॥ २१७ ॥ आत्मा तावद्भोक्ता तथैव ननु वासुदेवश्चेत्। नानाकैतवयत्नैः पर्रमणीभिः कथं रमते ॥ २१८॥ सुंदरमभिनवरूपं कृष्णं दृष्ट्वा विमोहिता गोप्यः। तमभिल्पन्त्यो मनसा कामाद्विरहव्यथां प्रापुः ॥ २१९ ॥ गच्छन्यस्तिष्ठन्यो गृहकुत्यपराश्च भुंजानाः। कुष्णं विनान्यविषयं समक्षमि जातु नाविदन् ॥ २२०॥ दुःसहविरहभ्रांत्या स्वपतीन्दहगुस्तरूत्ररांश्च पशून्। हरिरयमिति सुप्रीताः सरभसमाहिंगयांचकुः ॥ २२१ ॥ कापि च कुष्णायन्ती कस्याश्चितपृतनायन्याः। अपिबत्स्तनमिति साक्षाद्वयासी नारायणः प्राह ॥ २२२ ॥ तस्मान्निजनिजद्यितान्कृष्णाकारान्त्रजित्यो वीक्ष्य। स्वपरनृपतिपत्नी नामंतर्थामी हरिः साक्षात् ॥ २२३ ॥
परमार्थतो विचारे गुडतन्मधुरत्वदृष्टांतात् ।
नश्वरमपि नरदेहं परमात्माकारतां याति ॥ २२४ ॥
किं पुनरनंतशक्तेर्लीळावपुरीश्वरस्येह ।
कर्माण्यळीकिकानि स्वमायया विद्धतो नृहरेः ॥ २२५ ॥
मृद्रक्षणेन कुपितां विकसितवद्नां स्वमातरं वक्त्रे ।
विश्वमद्श्येयद्खिळं किं पुनर्थ विश्वरूपोऽसौ ॥ २२६ ॥

#### अनुग्रहः ।

विषविषमस्तनयुगलं पायियेतुं पूतना गृहं प्राप्ता । तस्याः पृथुभाग्याया आसीत्कृष्णार्पणो देहः ॥ २२७॥ अनयत्पृथुतरशकटं निजनिकटं वा कृतापराधमपि। कंठाश्लेषविशेषादवधीद्वाल्येऽसुरं कृष्णः ।। २२८ ॥ यमलार्जुनौ तरू उन्मूल्योद्धललगतश्चिरं लिन्नौ । रिंगन्नंगणभूमौ स्वमालयं प्रापयन्नृहरिः ॥ २२९॥ नित्यं त्रिद्शद्वेषी येन च मृत्योर्धशीकृतः केशी। काक: कोऽपि वराको बकोऽप्यशोकं गतो लोकम् ॥ २३०॥ गोगोपीगोपानां निकरमहिं पीडयन्तमतिवेगात्। अनघमघासुरमकरोत्पृथुतरमुरगेश्वरं भगवान् ॥ २३१ ॥ पीत्वारण्यहुताशनमसद्यतत्तेजसी हेतोः। दग्धान्मुग्धानखिलाञ्जुगोप गोपान्क्रपासिश्चः॥ २३२॥ पातुं गोकुलमाकुलमशनितडिद्वर्षणैः कृष्णः। असहाय एकहरते गोवर्धनमुद्दधारोचैः ॥ २३३ ॥ वासोछोभाकलितं धावद्रचकं शिलातलैईत्वा । 💎 🚈 विस्मृत्य तद्पराधं विकुंठवासोऽर्षितस्तस्मै ॥ २३४ ॥ त्रेधा वक्रशरीरामतिलंबोष्ठी स्वलद्वपुर्वचनात्।

स्वकंदनपरितोषात्कुब्जामृज्वाननामकरोत् ॥ २३५ ॥
निहतः पपात हरिणा हरिचरणाग्नेण कुवल्यापीडः ।
तुंगोन्मत्तमतंगः पतंगवद्दीपकस्याग्ने ॥ २३६ ॥
युद्धमिषात्मह रंगे श्रीरंगेनांगसंगमं प्राप्य ।
सृष्टिकचाणूराख्यो ययतुर्निःश्रेयसं सपदि ॥ २३७ ॥
देहकताद्पराधाद्वेकुंठोत्कंठितांतरात्मानम् ।
यदुवरकुलावतंसः कंसं विध्वंसयामास ॥ २३८ ॥
हरिसंदर्शनयोगात्पृथुरणतीर्थे निमंज्जते तस्मै ।
भगवान्तु प्रद्राद्यः सद्यश्चेद्याय सायुज्यम् ॥ २३९ ॥
सीनादिभिरवतारिर्निहताः सुरविद्विषो बहवः ।
नीतास्ते निजरूपं तत्र च मोक्षस्य का वार्ता ॥ २४९ ॥
ये यदुनंदननिहतास्ते तु न भूयः पुनर्भवं प्रापुः ।
तस्मादवताराणामंतर्थामी प्रवर्तकः कृष्णः ॥ २४१ ॥
ब्रह्मांडानि बहूनि पंकजभवान्त्रसंडमत्यद्भुताः
नगोपान्वत्सयुतानदर्शयद् जं विष्णूनशेषांश्च यः ।

शंभुर्यचरणोदकं स्वशिरसा धत्ते च मूर्तित्रया त्कृष्णो वै प्रथगस्ति कोऽप्यविकृतः सचिन्मयो नीलिमा ॥२४२॥

क्रुपापात्रं यस्य त्रिपुररिपुरंभोजवसतिः

सुता जहोः पूता चरणनखनिर्णेजनजलम् । 👙 💯 💯 🦠

निदानं सोऽस्माकं जयित कुछदेवो यदुपितः ॥ २४३ ॥ मायाहस्तेऽपैयित्वा भरणकृतिकृते मोहमूछोद्भवं मां मातः कृष्णामिधाने चिरसमयमुदासीनभावं गतासि । कारुण्यैकाधिवासे सकुद्पि वदनं नेक्षसे त्वं मदीयं

तत्सर्वज्ञे न कर्तुं प्रभवसि भवती किं तु मूलस्य शांतिम् ॥२४४॥

**उदासीनः स्तब्धः सततमग्रुणः संगरहितो** भवांस्तातः कातः परमिहः भवेष्जीवनगतिः । अकस्मादस्माकं यदि न करुते स्नेहमथ तः द्वसस्व स्वीयांतर्विमळजठरेऽस्मिन्पुनरपि ॥ २४५ ॥ छोकाधीशे त्वयीशे किमिति भवभवा वेदना स्वाश्रितानां 🤝 संकोचः पंकजानां किमिह समुदिते मंडले चंडरइमेः। 🔻 भोगः पूर्वोर्जितानां भवति भुवि नृणां कर्मणां चेदवदयं तन्मे दृष्टैर्नुष्टैनेनु दनुजन्पैरूर्जितं निर्जितं ते ॥ २४६ ॥

नित्यानंदसुधानिधरधिगतः सन्नीलमेघः सता-मोत्कंट्यप्रबलप्रभंजनभरेराकर्षितो वर्षति। विज्ञानामृतमद्भुतं निजवचो धाराभिरारादिदं चेत्रश्चातक चेन्न वांछिति मृषाकांतोऽसि सुप्तोऽसि किम् ॥२४७॥

चेतश्चंचलतां विहाय पुरतः संघाय कोटिद्वयं तत्रैकत्र निघेहि सर्वविषयानन्यत्र च श्रीपतिम्। विश्रांतिर्हितमप्यहो क नु त्योर्भध्ये तदालोच्यतां युक्सा वानुभवेन यत्र परमानंदश्च तत्सेव्यताम् ॥ २४८ ॥

पुत्रान्पौत्रमथ स्त्रियोऽन्ययुवतीर्वित्तान्यथोऽन्यद्धनं भोज्यादिष्वपि तारतम्यवशतो नालं समुत्कंठया। नैतादृग्यदुनायके समुदिते चेतस्यनंते विभौ सांद्रानंद्सुधार्णवे विहरति स्वैरं यतो निर्भयम् ॥ २४९ ॥

काम्योपासनयार्थयन्त्यनुदिनं किंचित्फलं सेप्सितं किंचित्स्वर्गमथापवर्गमपरैर्योगादियज्ञादिभिः। अस्माकं यदुनंदनां घ्रियुगलध्यानावधानार्थिनां किं लोकेन दमेन किं नृपतिना स्वर्गापवर्गेश्च किम् ॥ २५० ॥

आश्रितमात्रं पुरुषं स्वाभिमुखं कर्षति श्रीशः ।

लोहमपि चुंबकाइमा संमुखमात्रं ज्ञढं यद्वत् ॥ २५१ ॥
अयमुत्तमोऽयमधमो जात्या रूपेण संपदा वयसा ।
ऋाध्योऽऋाध्यो वेत्थं न वेत्ति भगवाननुप्रहावसरे ॥ २५२ ॥
अंतःस्थभावभोक्ता ततोंऽतरात्मा महामेघः ।
खिर्द्ध्यंपक इव वा प्रवर्षणं किं विचारयति ॥ २५३ ॥
यद्यपि सर्वत्र समस्तथापि नृहरिस्तथाच्येते ।
भक्ताः परमानंदे रमन्ति सद्यावलोकेन ॥ २५४ ॥
सुतरामनन्यशरणाः क्षीराचाहारमंतरा यद्वत् ।
स्वल्या स्नेहद्दशा कच्छपतनयाः प्रजीवन्ति ॥ २५५ ॥
यद्यपि गगनं शून्यं तथापि जलदामृतांशुरूपेण ।
चातकचकोरनाम्नोद्दंढभावात्पूर्यत्याशाम् ॥ २५६ ॥
तद्वद्भजतां पुंसां द्रम्बाङ्मनसामगोचरोऽपि हरिः ।
कृपया फल्ल्यकस्मात्सत्यानंदामृतेन विपुलेन ॥ २५७ ॥

इति प्रबोधसुधाकरः समाप्तः ॥

LPS Upon the Land of Charge and

SE TRUE CONTROL DEPT NEEDS

l som anna med en rût sakêr. Din en din en gelîden ye ûn kir. Li sal bijî din en gelîde êr.

Barry Carl A. Harry Strategy Co.

आधिकातं पुरां स्थापन के विकास

### 🖟 😕 ा। प्रश्नोत्तरस्तमालिका ॥

कः खळ नालंकियते दृष्टादृष्टार्थसाधनपटीयान्। अमुया कंठस्थितया प्रश्नोत्तररत्नमालिकया ॥ १ ॥ भगवन्किमुपादेयं गुरुवचनं हेयमपि च किमकार्यम्। को गुरुरिधगततत्त्वः शिष्यहितायोद्यतः सततम् ॥ २ ॥ त्वरित किं कर्तव्यं विदुषां संसारसंततिच्छेदः। किं मोक्षतरोबींजं सम्यग्ज्ञानं क्रियासिद्धम् ॥ ३ ॥ कः पथ्यतरो धर्मः कः शुचिरिह यस्य मानसं शुद्धम्। कः पंडितो विवेकी किं विषमवधीरणा गुरुषु ॥ ४ ॥ किं संसारे सारं बहुशोऽपि विचित्यमानमिद्मेव। किं मनुजेष्विष्टतमं स्वपरहितायोद्यतं जन्म ॥ ५ ॥ मदिरेव मोहजनकः कः स्नेहः के च दस्यवो विषयाः। का भववङ्की तृष्णा को वैरी यस्त्वनुद्योगः ॥ ६ ॥ कस्माद्भयमिह भरणादंधादिह को विशिष्यते रागी। कः शूरो यो छछनाछोचनबाणैर्न च व्यथितः ॥ ७ ॥ पातुं कर्णाजलिभिः किममृतमिह युज्यते सदुपदेशः। कि गुरुताया मूछं यदेतद्प्रार्थनं नाम ॥ ८॥ किं गहनं स्त्रीचरितं कश्चतुरो यो न खंडितस्तेन। किं दुःखमसंतोषः किं लाघवमधमतो याच्या ॥ ९ ॥ किं जीवितमनवद्यं किं जाड्यं पाठतोऽप्यनभ्यासः। को जागर्ति विवेकी का निद्रा मृहता जंतोः॥ १०॥ निलनीद्रुगतजलबत्तरलं कि यौवनं धनं चायुः। कथय पुनः के शशिनः किरणसमाः सज्जना एव ॥ ११ ॥ 👉 को नरकः परवशता किं सौख्यं सर्वसंगविरितया ।

किं सत्यं भूतहितं प्रियं च किं प्राणिनामसवः॥ १२॥ कोऽनर्थफलो मानः का सुखदा साधुजनमैत्री। सर्वव्यसनविनारो को दक्षः सर्वथा त्यागी ॥ १३ ॥ किं मरणं मूर्वेत्वं किं चानर्घं यदवसरे दत्तम्। आमरणार्तिक शस्यं प्रच्छन्नं यत्कृतं पापम् ॥ १४ ॥ कुत्र विधेयो यत्नो विद्याभ्यासे सदौषधे दाने। अवधीरणा क कार्या खळपरयोषित्परघनेषु ॥ १५ ॥ काहर्निशमनुचित्या संसारासारता न तु प्रमदा। का प्रेयसी विधेया करुणा दीनेषु सज्जने मैत्री ॥ १६ ॥ 🔑 कंठगतैरप्यसुभिः कस्य ह्यात्मा न शक्यते जेतुम् । मृर्खस्य शंकितस्य च विषादिनो वा कृतन्नस्य ॥ १७ ॥ कः साधः सद्वृत्तः कमधममाचक्षते त्वसद्वृत्तम् । केन जितं जगदेतत्सत्यतितिक्षावता पुंचा ॥ १८ ॥ कस्मै नर्मासि देवाः कुर्वन्ति दयाप्रधानाय । कस्मादुद्वेगः स्यात्संसारारण्यतः सुघियः ॥ १९ ॥ कस्य वरो प्राणिगणः सत्यप्रियभाषिणो विनीतस्य । क स्थातव्यं न्याय्ये पथि दृष्टादृष्टलाभाद्ये ॥ २० ॥ कोंऽघो योऽकार्यरतः को बिघरो यो हितानि न शूणोति। को मूको यः काले प्रियाणि वक्तुं त जानाति ॥ २१ ॥ 🚕 किं दानमनाकांक्षं किं मित्रं यो निवारयति पापात्। कोऽलंकारः शीलं कि वाचां मंदनं सत्यम् ॥ २२ ॥ 🕧 🦙 विद्यद्विलसितचपलं किं दुर्जनसंगतिर्युवतयश्च 🗈 💛 🦐 कुलशीलनिष्प्रकंपाः के कलिकालेऽपि सज्जना एव ॥ २३॥। चितामणिरिव दुर्छभमिह कि कथयामि तचतुर्भद्रम्। 🔻 🦠 किं तद्वदन्ति भूयो विधूततमसो विशेषेण ॥ २४ ॥ 🥨 🧦

दानं प्रियवाक्सहितं ज्ञानमगर्वे क्षमान्वितं शौर्यम् । 💛 🦈 वित्तं त्यागसमेतं दुर्छभमेतचतुर्भद्रम् ॥ ३५ ॥ कि शोच्यं कार्पण्यं सति विभवे कि प्रशस्तमौदार्यम्। कः पुज्यो विद्वद्भिः स्वभावतः सर्वदा विनीतो यः ॥ २६ ॥ कः कुलुकमलदिनेशः सति गुणविभवेऽपि यो नम्नः। कस्य वशे जगदेतिहप्रयहितवचनस्य धर्मनिरतस्य ॥ २७ ॥ विद्वन्मनोहरा का सत्कविता बोधवनिता च। कं न स्पृशति विपत्तिः प्रवृद्धवचनानुवर्तिनं दान्तम् ॥ २८॥ कस्मै स्पृह्यति कमला त्वनलसचित्ताय नीतिवृत्ताय। त्यजति च कं सहसा द्विजगुरुसुरनिंदाकरं च सालस्यम् ॥ २९ ॥ क्कन्न विधेयो वासः सञ्जननिकटेऽथवा काइयाम् । कः परिहार्यो देशः पिशुनयुतो लुब्धभूपश्च ॥ ३० ॥ 💎 🥕 केनाशोच्यः पुरुषः प्रणतकलत्रेण धीरविभवेन । इह भुवने कः शोच्यः सत्यपि विभवे न यो दाता ॥ ३१ ॥ कि लघुताया मूलं प्राकृतपुरुषेषु या याच्या । रामादपि कः ग्रूरः स्मरशरनिहतो न यश्चलति ॥ ३२ ॥ 🗇 किमहर्निशमनुचित्यं भगवश्चरणं न संसारः। चक्षुष्मन्तोऽप्यंधाः के स्युर्ये नास्तिका मनुजाः ॥ ३३ ॥ 🦠 कः पंगुरिह प्रथितो ब्रजति न यो वार्धके तीर्थम् 🖂 👙 किं तीर्थमपि च मुख्यं चित्तमलं यन्निवर्तयति ॥ ३४ ॥ कि स्मर्तव्यं पुरुषेर्हरिनाम सदान यावनी भाषा । 🚟 🐬 को हि न वाच्यः सुधिया परदोषश्चानतं तद्वत्॥ ३५॥ 📁 कि संपाद्यं मनुजैविंद्या वित्तं बलं यश्ः पुण्यम् । 💮 🦠 कः सर्वेगुणविनाङ्गी छोभः रात्रुश्च कः कामः ॥ ३६ ॥ का च सभा परिहार्यो हीना या घृद्धसचिवेन।

इह कुत्रावहितः स्थान्मनुजः किछ राजसेवायाम् ॥ ३७ ॥ प्राणाद्पि को रम्यः कुछधर्मः साधुसंगश्च। का संरक्ष्या कीर्तिः पतित्रता नैजबुद्धिश्च ॥ ३८ ॥ का करपळता छोके सच्छिष्यायार्पिता विद्या। कोऽक्षयवटवृक्षः स्याद्विधिवत्सत्पात्रदत्तदानं यत् ॥ ३९ ॥ किं शस्त्रं सर्वेषां युक्तिमीता च का धेनुः। किं नु बलं यद्धैर्य को मृत्युर्यदवधानरहितत्वम् ॥ ४० ॥ कुत्र विषं दुष्टजने किमिहाशौचं भवेदणं नृणाम्। किमभयमिह वैराग्यं भयमपि किं वित्तमेव सर्वेषाम्॥ ४१॥ का दुर्छभा नराणां हरिभक्तिः पातकं च किं हिंसा। को हि भगवरिष्रयः स्याद्योऽन्यं नोद्वेजयेदनुद्विमः ॥ ४२ ॥ कस्मात्सिद्धिस्तपसो बुद्धिः क नु भूसुरे कुतो बुद्धिः। वृद्धोपसेवया के वृद्धा ये धर्मतत्त्वज्ञाः ॥ ४३ ॥ संभावितस्य मरणाद्धिकं किं दुर्यशो भवति। लोके सुखी भवेत्को धनवान्धनमपि च किं यतश्चेष्टम् ॥ ४४ ॥ सर्वेसुखानां बीजं किं पुण्यं दुःखमिप कुतः पापात् । कस्यैश्वर्यं यः किल शंकरमाराधयेद्भवत्या ॥ ४५ ॥ को वर्धते विनीतः को बा हीयेत यो द्याः। को न प्रत्येतव्यो ब्रुते यश्चानृतं शश्चन् ॥ ४६॥ कुत्रानृतेऽप्यपापं यचोक्तं धर्मरक्षार्थम् । को धर्मीऽभिमतो यः शिष्टानां निजकुलीनानाम् ॥ ४७ ॥ साधुबलं किं दैवं कः साधुः सर्वदा तुष्टः। दैवं किं यत्मुकृतं कः सुकृती ऋाध्यते च यः सद्भिः ॥ ४८ ॥ गृहमेधिनश्च मित्रं किं भार्या को गृही च यो यजते । को यज्ञो यः श्रुत्या विहितः श्रेयस्करो नृणाम् ॥ ४९ ॥

कस्य क्रिया हि सफला यः पुनराचारवाञ्चिष्टः। कः शिष्टो यो वेदप्रमाणवान्को हतः कियाभ्रष्टः॥ ५०॥ को धन्यः संन्यासी को मान्यः पंडितः साधः। कः सेव्यो यो दाता को दाता योऽर्थितृतिमातनुते ॥ ५१ ॥ किं भाग्यं देहवतामारोग्यं कः फली कृषिकृत्। कस्य न पापं जपतः कः पूर्णो यः प्रजावानस्थात् ॥ ५२ ॥ किं दुष्करं नराणां यन्मनसो निग्रहः सततम्। को ब्रह्मचर्यवान्स्याद्यश्चास्त्वलितोध्वरेतस्कः॥ ५३॥ का च परदेवतोक्ता चिच्छक्तिः को जगद्भती। सूर्यः सर्वेषां को जीवनहेतुः स पर्जन्यः ॥ ५४ ॥ कः शूरो यो भीतत्राता त्राता च कः स गुरुः । को हि जगद्गुरुरुक्तः शंभुक्तानं कुतः शिवादेव ॥ ५५॥ मुक्ति लभेत कस्मान्मुकुंदभक्तेर्मुकुंदः कः। यस्तारयेदविद्यां का चाविद्या यदात्मनोऽस्फूर्तिः ॥ ५६ ॥ कस्य न शोको यः स्यादकोधः किं सुखं तुष्टिः। को राजा रंजनकृत्कश्च श्वा नीचसेवको यः स्यात् ॥ ५०॥ को मायी परमेशः क इंद्रजालायते प्रपंचोऽयम्। कः स्वप्निमो जाप्रद्वयवहारः सत्यमि च किं ब्रह्म ॥ ५८ ॥ किं मिथ्या यद्विद्यानार्यं तुच्छं तु शशविषाणादि । का चानिवेचनीया माया किं कल्पितं द्वैतम् ॥ ५९॥ किं पारमार्थिकं स्यादद्वैतं चाज्ञता कुतोऽनादिः। वपुषश्च पोषकं किं प्रारब्धं चान्नदायि किं चायुः॥ ६०॥ को ब्राह्मणैरुपास्यो गायज्यकीन्निगोचरः शंभुः। गायज्यामादित्ये चामौ शंभो च किं नु तत्तत्त्वम् ॥ ६१ ॥ प्रत्यक्षदेवता का माता पूज्यो गुरुश्च कस्तातः।

कः सर्वदेवतात्मा विद्याकर्मान्वितो विप्रः॥ ६२॥ कश्च कुळक्षयहेतुः संतापः सज्जतेषु योऽकारि । केषाममोघवचनं ये च पुनः सत्यमौनशमशीलाः॥ ६३॥ किं जन्म विषयसंगः किमुत्तरं जन्म पुत्रः स्यात् । कोऽपरिहार्यो मृत्युः कुत्र पदं विन्यसेच हक्पूते॥ ६४॥ पात्रं किमन्नदाने क्षुधितं कोऽच्गों हि भगवदवतारः। कश्च भगवान्महेशः शंकरनारायणात्मैकः॥ ६५॥ फलमपि भगवद्भक्तेः किं तल्लोकस्वरूपसाक्षात्त्वम्। मोक्षश्च को छविद्यास्तमयः कः सर्ववेदसूर्थ चोम् ॥ ६६॥ इत्येषा कंठस्था प्रश्लोत्तरत्नमालिका येषाम्। ते मुक्ताभरणा इव विमलाश्चाभान्ति ससत्माजेषु॥ ६७॥

।। इति प्रश्नोत्तरस्नमालिका समाप्ता ॥

Hand has a second as the contract of

Plante Transfer School Control of the

I h (pr.) as detailed and a second of the se

子解的事业 医自然性 医三种黄酸盐

# । श्रह्मानुचितनम् ॥ •>>>€€

अहमेव परं ब्रह्म वासुद्वाख्यमञ्जयम् । इति स्यान्निश्चितो मुक्तो बद्ध एवान्यथा भवेत् ॥ १ ॥ अहमेव परं ब्रह्म निश्चितं चित्त चित्यताम्। चिद्रपत्वादसंगत्वादबाध्यत्वात्त्रयत्नतः ॥ २ ॥ अहमेव परं ब्रह्म न चाहं ब्रह्मणः पृथक् । इत्येवं समुपासीत ब्राह्मणो ब्रह्मणि स्थितः ।। ३ ।। सर्वोपाधिविनिर्मुक्तं चैतन्यं च निरंतरम्। तद्भह्याहमिति ज्ञात्वा कथं वर्णाश्रमी भवेत्।। ४ ॥ अहं ब्रह्मास्मि यो वेद स सर्व भवति त्विदम्। नाभूत्या ईशते देवास्तेषामात्मा भवेद्धि सः ॥ ५ ॥ अन्योऽसाबहमन्योऽस्मीत्युपास्ते योऽन्यदेवताम् । न स वेद नरो ब्रह्म स देवानां यथा पशुः ॥ ६ ॥ 🐪 🔆 🚎 अहमात्मा न चान्योऽस्मि ब्रह्मैबाहं न शोकभाक्। सच्चिदानंदरूपोऽहं नित्यमुक्तस्वभाववान् ॥ ७ ॥ आत्मानं सततं ब्रह्म संभाव्य विहरन्ति ये। न तेषां दुष्कृतं किंचिद्दुष्कृतोत्था न चापदः ॥ ८ ॥ आत्मानं सततं ब्रह्म संभाव्य विहरेत्सुखम् । क्षणं ब्रह्माहमस्मीति यः कुर्योदात्मचितनम् ॥ ९ ॥ तन्महापातकं हन्ति तमः सूर्योदयो यथा । अज्ञानाद्त्रहाणो जातमाकाशं बुद्बुदोपमम् ॥ १०॥। 🕬 😘 आकाशाद्वायुरुत्वन्नी वायोस्तेजस्ततः पयः। अद्भग्रश्च पृथिवी जाता तती त्रीहियवादिकम् ॥ ११ ॥ पृथिव्यप्सु पयो वह्नो वह्निवायो नभस्यसौ ।

नभोऽप्यव्याकृते तच शुद्धे शुद्धोऽस्म्यहं हरिः ॥ १२ ॥ अहं विष्णुरहं विष्णुरहं विष्णुरहं हरिः। कर्तृभोक्त्रादिकं सर्वे तद्विद्योत्थमेव च ॥ १३ ॥ अच्युतोऽहमनंतोऽहं गोविंदोऽहमहं हरिः। आनंदोऽहमशेषोऽहमजोऽहममृतोऽस्म्यहम् ॥ १४ ॥ 🦠 🦠 निस्रोऽहं निर्विकल्पेऽहं निराकारोऽहमव्ययः। सचिदानंदरूपोऽहं पंचकोशातिगोऽस्म्यहम् ॥ १५ ॥ अकर्ताहमभोक्ताहमसंगः परमेश्वरः । सदा मत्संनिधानेन चेष्टते सर्वभिद्रियम् ॥ १६ ॥ आदिमध्यांतमुक्तोऽहं न बद्धोऽहं कदाचन। स्वभावनिर्मेलः शुद्धः स एवाहं न संशयः ॥ १७ ॥ ब्रह्मेवाहं न संसारी मुक्तोऽहमिति भावयेत्। अशक्नुवन्भावयितुं बाक्यमेतत्सदाऽभ्यसेत् ॥ १८ ॥ यद्भ्यासेन तद्भावो भवेद्धमरकीटवत्। अत्रापहाय संदेहमभ्यसेत्कृतिनश्चयः ॥ १९ ॥ ध्यानयोगेन मासैकादुब्रह्महत्यां व्यपोहति। संवत्सरं सदाभ्यासात्सिद्धबष्टकमवाप्नुयात् ॥ २० ॥ यावङ्जीवं सद्दाभ्यासाङ्जीवन्मुक्तो भवेद्यतिः 🕛 😘 🎋 नाहं देहो न च प्राणो नेंद्रियाणि तथैव च ॥ २१ ॥ जान्यान न मनोऽहं न बुद्धिश्च नैव चित्तमहंक्रतिः। नाहं पृथ्वी न सिलिलं न च विह्नस्तथानिलः ॥ २२ ॥ न चाकाशो न शब्दश्च न च स्पर्शस्तथा रसः। नाहं गंधो न रूपं च न मायाहं न संस्रतिः ॥ २३ ॥ सदा साक्षिश्वरूपरकाच्छित्र एवारिम केवळः । मच्येव सकलं जातं मयि सर्व प्रतिष्ठितम् ॥ २४ ॥

मयि सर्व छयं याति तद्ब्रह्मास्म्यहमद्वयम् ।
सर्वज्ञोऽहमनंतोऽहं सर्वेशः सर्वशक्तिमान् ॥ २५ ॥
आनंदः सत्यवोधोऽहमिति ब्रह्मानुचितनम् ।
अयं प्रषंचो मिथ्यैव सत्यं ब्रह्माहमन्ययम् ॥ २६ ॥
अत्र प्रमाणं वेदान्ता गुरवोऽनुभवस्तथा ।
ब्रह्मवाहं न संसारी न चाहं ब्रह्मणः पृथक् ॥ २० ॥
नाहं देहो न मे देहः केवलोऽहं सनातनः ।
एकमेवाद्वितीयं वे ब्रह्मणो नेह किंचन ॥ २८ ॥
हदयकमलमध्ये दीपवद्वेदसारं
प्रणवमयमतक्ये योगिभिध्यानगम्यम् ।
हरिगुरुशिवयोगं सर्वभूतस्थमेकं
सक्कदंपि मनसा वे चिंतयेद्यः स मुक्तः ॥ २९ ॥

इति ब्रह्मानुचितनं समाप्तम् ॥

II a that is been share you have placed to

l'istant, a ces un ces album no ante

of a sign and her for entrement eiters!

source of the foreign entrement of the control for th

# ा। मोहसुद्गरः ॥

11 15 16

भज गोविंदं भज गोविंदं भज गोविंदं मृहमते। प्राप्ते सन्निहिते मरणे न हि न हि रक्षति इकुन करणे ॥ १ ॥ मढ जहीहि धनागमतृष्णां कुरु सद्बुद्धिं मनसि वितृष्णाम् । यहभसे निजकर्मीपात्तं वित्तं तेन विनोदय चित्तम् ॥ २ ॥ नारीस्तनभरनाभीदेशं दृष्टवा मा गा मोहावेशम । एतन्मांसवसादिविकारं मनसि विचितय वारं वारम्॥ ३॥ नलिनीदलगतजलमतितरलं तद्वज्जीवितमतिशयचपलम्। विद्धि व्याध्यभिमानप्रस्तं लोकं शोकहतं च समस्तम् ॥ ४ ॥ याबद्वित्तोपार्जनसक्तस्ताबन्निजपरिवारो रक्तः। पश्चाब्जीवति जर्जरदेहे वार्ता पृच्छति कोऽपि न गेहे ॥ ५ ॥ यावत्पवनो निवसति देहे तावत्पृच्छति कुशलं गेहे। गतवति वायौ देहापाये भार्या बिभ्यति तस्मिन्काये ॥ ६ ॥ बालस्तावत्क्रीडासक्तस्तरेणस्तावत्तरुणीसकः । वृद्धस्ताविंवताममः परे ब्रह्मणि कोऽपि न सक्तः॥ ७॥ का ते कांता करते पुत्रः संसारोऽयमतीव विचित्रः। कस्य त्वं कः कुत आयातस्तत्त्वं चिंतय यदिदं भ्रातः ॥ ८ ॥ सत्संगत्वे निःसंगत्वं निःसंगत्वे निर्मोहत्वम् । निर्मोहत्वे निश्चलितत्वं निश्चलितत्वे जीवन्मुक्तिः ॥ ९ ॥ वयसि गते कः कामविकारः शुष्के नीरे कः कासारः। क्षीणे वित्ते कः परिवारो ज्ञाते तत्त्वे कः संसारः ॥ १०॥ मा कुरु धनजनयौवनगर्वे हरति निमेषात्कालः सर्वम् । मायामयमिदमखिलं हित्वा ब्रह्मपदं त्वं प्रविश विदित्वा ॥ ११ ॥ दिनयामिन्यौ सायं प्रातः शिशिरवसंतौ पुनरायातः।

कालः क्रीडित गच्छत्यायुस्तदपि न मंचत्याशावायः ॥ १२ ॥ का ते कांताधनगतचिंता वातुल कि तव नास्ति नियंता। त्रिजगति सज्जनसंगतिरेका भवति भवार्णवतरणे नौका ॥ १३ ॥ जटिली मुंडी लुंचितकेशः काषायांवरबहुकृतवेषः। परयत्रिप च न परयति मृढो ह्युद्रिनिमित्तं बहुकुतवैषः।। १४॥ अंगं गलितं पलितं मुंडं दशनविहीनं जातं तुंडम् । वृद्धो याति गृहीत्वा दंडं तद्पि न मुंचलाशापिंडम् ॥ १५ ॥ अप्रे वहिः पृष्ठे भानू रात्रौ चुबुकसमर्पितजातुः । करतलभिक्षातरुतलवासस्तदपि न मुचलाशापाशः ॥ १६॥ क्रुरुते गंगासागरगमनं व्रतपरिपालनमथवा दानम्। ज्ञानविहीनः सर्वमतेन मुक्ति न भजति जन्मशतेन ॥ १७॥ सुरमंदिरतरुमूलनिवासः शय्या भूतलमजिनं वासः। सर्वपरिग्रहभोगत्यागः कस्य सुखं न करोति विरागः ॥ १८॥ योगरतो वा भोगरतो वा संगरतो वा संगविहीनः। यस्य ब्रह्मणि रमते चित्तं नंदति नंदति नंदत्येव ॥ १९॥ भगवद्गीता किंचिद्धीता गंगाजलखबकणिका पीता। सकुद्पि येन मुरारिसमर्चा क्रियते तस्य यमेन न चर्चा ॥ २० ॥ पुनरिप जननं पुनरिप मरणं पुनरिप जननीजठरे शयनम् । इह संसारे बहुदुलारे ऋपयापारे पाहि मुरारे ॥ २१ ॥ रध्याकर्पटविरचितकंथः पुण्यापुण्यविवर्जितपंथः । योगी योगनियोजितचित्तो रमते बालोन्मत्तवदेव ॥ २२॥ कस्त्वं कोऽहं क्रत आयातः का मे जननी को मे तातः। इति परिभावय सर्वेमसारं विश्वं त्यक्तवा स्वप्नविचारम् ॥ २३ ॥ त्विय मिय चान्यत्रैको विष्णुर्व्यर्थे कुप्यसि मय्यसहिष्णुः। सर्वरिमन्नपि पश्यात्मानं सर्वत्रोत्स्ज भेदाज्ञानम् ॥ २४ ॥

शत्रौ मित्रे पुत्रे बंधौ मा कुरु यत्नं विमहसंधौ।

भव समिचित्तः सर्वत्र त्वं वांछस्यचिराद्यदि विष्णुत्वम्।। २५॥

कामं क्रोधं छोमं मोहं त्यक्त्वात्मानं भावय कोऽहम्।

आत्मज्ञानविहीना मूटास्ते पच्यन्ते नरकिन्यूढाः॥ २६॥

नेयं गीतानामहसस्रं ध्येयं श्रीपतिरूपमजस्रम्।

नेयं सज्जनसंगे चित्तं देयं दीनजनाय च वित्तम्॥ २७॥

सुखतः क्रियते रामाभोगः पश्चाद्धंत शरीरे रोगः।

यद्यपि छोके मरणं शरणं तदिष न मुंचित पापाचरणम्॥ २८॥

अर्थमनर्थं भावय नित्यं नास्ति ततः सुखलेशः सत्यम्।

पुत्रादिष धनभाजां भीतिः सर्वत्रैषा विहिता रीतिः॥ २९॥

प्राणायामं प्रत्याहारं नित्यानित्यविवेकविचारम्।

जाप्यसमेतसमाधिविधानं कुर्ववधानं महद्वधानम्॥ ३०॥

गुरुचरणांबुजनिर्भरभक्तः संसारादिचराद्भव सुक्तः।

सेंद्रियमानसनियमादेवं द्रक्ष्यसि निजहद्वयस्थं देवम्॥ ३१॥

।। इति मोहमुद्गरः समाप्तः ॥

Paga ay ay <u>kamana</u> ya kata makamba k

ો મુક્તિ **દર** આ પ્રોતાના પ્રાપ્યાસ્થિત સિફાઇ લેકો સ્ટ્રીફોર્ટ પ્રાપ્ય કરે છે. જે જે તે કો સ્ટ્રીફોર્ટ

a politika piantara kata mata perandara pendiran dan kata dan berandaran kata dan kata dan berandaran berandar Berandaran berandaran berandaran berandaran berandaran berandaran berandaran berandaran berandaran berandaran

H. K. K. L. CHRESTON CONTROL FROM THE STAND OF THE STAND FOR STANDS OF THE STAND OF

# ।। योगतारावली ॥

वंदे गुरूणां चरणारविदे संदर्शितस्वात्मसुखावबोधे । जनस्य ये जांगलिकायमाने संसारहालाहलमोहशांत्यै ॥ १ ॥ सदाशिवोक्तानि सपाद्छक्ष-लयावधानानि वसन्ति लोके। नादानुसंघानसमाधिमेकं मन्यामहे मान्यतमं खयानाम् ॥ २ ॥ सरेचपूरैरनिलस्य कुंभैः सर्वासु नाडीषु विशोधितासु । अनाहताख्यो बहुभिः प्रकारै-रंतः प्रवर्तेत सदा निनादः॥ ३॥ नादानुसंधान नमोऽस्तु तुभ्यं त्वां साधनं तत्त्वपदस्य जाने । भवत्प्रसादात्पवनेन साकं विलीयते विष्णुपदे मनो मे।। ४॥ जालंधरोड्याणनम्लबंधा-ञ्जल्पन्ति कठोदरपायुमूलान्। बंधत्रयेऽस्मिन्परिचीयमाने बंधः कुतो दारुणकालपाशात् ॥ ५ ॥ ओह्याणजालंधरम्लबंधै रुन्निद्रितायामुरगांगनायाम्। प्रस<del>ङ्</del>मुखत्वात्प्रविशन्सुषुम्नां

गमागमौ मुंचति गंधवाहः ॥ ६ ॥ **उत्थापिताधारहुताशनोरुकै**-राकुंचनैः शश्वदपानवायोः । संतापिताचंद्रमसः पतंतीं पीयूषधारां पिबतीह धन्यः ॥ ७ ॥ बंधत्रयाभ्यासविपाकजातां विवर्जितां रेचकपूरकाभ्याम्। विशोषयन्तीं विषयप्रवाहं विद्यां भजे केवळकुंभरूपाम् ॥ ८ ॥ ः अनाहते चेतसि सावधानै · रभ्यासशूरैरनुभूयमाना । संस्तंभितश्वासमनःप्रचारा सा ज़ंभते केवलकुंभकश्रीः ॥ ९ ॥ सहस्रशः सन्तु हठेषु कुंभाः संभाव्यते केवलकुंभ एव। कुंभोत्तमे यत्र तु रेचपूरी प्राणस्य न प्राकृतवैकृताख्यौ ॥ १० ॥ ित्रिकूटनाम्नि स्तिमितेंऽतरंगे खे स्तंभिते केवलकुंभकेन। प्राणानिलो भानुशशांकनाडयौ विहाय सद्यो विलयं प्रयाति ॥ ११ ॥ प्रसाहतः केवलकुंभकेन प्रबुद्धकुंडल्युपभुक्तरोषः ।

प्रसाहतः केवलकुभकेन प्रबुद्धकुंडल्युपभुक्तरोषः । प्राणः प्रतीचीनपथेन मंदं विलीयते विष्णुपदांतराले ॥ १२ ॥

निरंकुशानां श्वसनोद्धमानां निरोधनैः केवलक्रंभकाख्यैः। उदेति सर्वेन्द्रियवृत्तिशून्यो मरुख्यः कोऽपि महामतीनाम् ॥ १३॥ न दृष्टिलक्ष्याणि न चित्तबंधो न देशकाली न च वायुरोधः। न धारणाध्यानपरिश्रमो वा समेधमाने सति राजयोगे ॥ १४ ॥ अशेषदृश्योज्झतदृद्धायाना-मवस्थितानामिह राजयोगे। न जागरी नापि सुषुप्तिभावी न जीवितं नो मरणं विचित्रम् ॥ १५॥ अहंममत्वाद्यपहाय सर्वे श्रीराजयोगे स्थिरमानसानाम् । न द्रष्ट्रता नास्ति च दृश्यभावः सा जुंभते केवलसंविदेव॥ १६॥ नेत्रे ययोग्मेषनिभेषशून्ये वायुर्यया वर्जितरेचपूरः। 🗦 मनश्च संकल्पविकल्पशून्यं 💎 🚟 मनोन्मनी सा मिथ संनिधत्ताम्।। १७॥ चित्तेंद्रियाणां चिरनिम्रहेण श्वासप्रचारे शमिते यमीदाः। निवातदीपा इव निश्चलांगा मनोन्मनीमग्नधियो अवन्ति ॥ १८ ॥

उन्मन्यवस्थाधिगमाय विद्व-

न्तुपायमेकं तव निर्दिशामः। पश्यन्तुदासीनतया प्रपंचं संकल्पमुनमूलय सावधानः ॥ १९॥ त्रसद्य संकल्पपरंपराणां संभेदने संततसावधानम् । आलंबनाशादपचीयमानं शनैः शनैः शांतिमुपैति चेतः॥ १०॥ निश्वासलोपैर्निभृतैः शरीरै-र्नेत्रांबुजैरधीनमीलितैश्च । आविभेवन्तीममनस्कमुद्रा-मालोकयामो मुनिपुंगवानाम् ॥ २१ ॥ अमी यमींद्राः सहजामनस्का-द्हंममत्वे शिथिलायमाने। मनोतिगं मारुतवृत्तिशून्यं गच्छन्ति भावं गगनावशेषम् ॥ २२ ॥ निवर्तयन्तीं निखिलेंद्रियाणि प्रवर्तयन्ती परमात्मयोगम् । संविन्मर्थी तां सहजामनस्कां कदा गमिष्यामि गतान्यभावः ॥ २३॥ प्रसम्बमशीतिशयेन पुंसां प्राचीनगंधेषु पलायितेषु । प्रादुर्भवेत्काचिदजाडयनिद्रा प्रपंचितां परिवर्जयन्ती ॥ २४ ॥ विच्छिन्नसंकल्पविकल्पमूले नि:शेषनिर्मृह्यितकर्मजाले ।

DAN STANK

11 12 15 15 15

निरंतराभ्यासनितातभद्रा सा जुंभते योगिनि योगनिद्रा ॥ २५ ॥ विश्रांतिमासाद्य तुरीयतरुपे विश्वाद्यवस्थात्रितयोपरिस्थे । संविन्मयी कामपि सर्वकालं निद्रां सखे निर्विश निर्विकल्पाम् ॥ २६ ॥ प्रकाशमाने परमात्मभानी नर्यत्यविद्यातिमिरे समस्ते। अहो बुधा निर्मेटरष्टयोऽपि किंचित्र पर्यन्ति जगत्समप्रम् ॥ २७ ॥ ी सिद्धि तथाविधमनोविछयां समाधौ श्रीशैलश्ंगकुहरेषु कदोपलप्स्ये। गात्रं यदा मम छताः परिवेष्टयन्ति कर्णे यदा विरचयन्ति खगाश्च नीडान् ॥ २८॥ विचरतु मतिरेषा निर्विकल्पे समाधौ कुचकलशयुगे वा कृष्णसारेक्षणानाम्। चतुरजडमते वा सज्जनानां मते वा मतिकृतगुणदोषा मा विभुं न स्पृशन्ति ॥ २९ ॥

।। इति योगतारावळी संपूर्णा।।

ing paggapan ng paggapan ng mga dalah. Mga paggapan keping manggapan ng mga dalah s

BEIGHT TO THE SET WAS TRANSPORTED BY

We consider the constant of the constant of

### ॥ शतश्लोकी ॥

दृष्टान्तो नैव दृष्टिसुवनजठरे सद्गुरोर्ज्ञानदातुः स्पर्शश्चेत्तत्र कल्प्यः स नयति यदहो स्वणतामरमसारम् । न स्पर्शत्वं तथापि श्रितचरणयुगे सद्गुरुः स्वीयशिष्ये स्वीयं साम्यं विधत्ते भवति निरुपमस्तेन वाऽछौकिकोऽपि ॥१॥ यद्रच्छ्रीखंडवृक्षप्रसृतपरिमलेनाभितोऽन्येऽपि वृक्षाः शदवत्सौगंध्यभाजोऽप्यतनुतनुभृतां तापमुन्मूलयन्ति । आचार्योद्धव्धवोधां अपि विधिवशतः सन्निधौ सेस्थितानां त्रेघा तापं च पापं सकरुणहृदयाः स्वोक्तिमिः श्लालयन्ति ॥ २ ॥ आत्मानात्मप्रतीतिः प्रथममभिहिता सत्यमिध्यात्वयोगात् द्वेधा ब्रह्मप्रतीतिर्निगमनिगदिता खानुभूत्योपपत्त्या। आद्या देहानुवंधाद्भवति तदपरा सा च सर्वीत्मकत्वात् आदौ ब्रह्माहमस्मीत्रनुभव उदिते खल्विदं ब्रह्म पश्चात् ॥ ३ ॥ आत्मा चिद्वित्सुखात्माऽनुभवपरिचितः सर्वदेहादियंता सत्येवं मूढबुद्धिभेजित ननु जनोऽनिसदेहातमबुद्धिम्। बाह्योऽस्थिकायुमन्जापलरुधिरवसाचर्ममेदोयुगन्त-विष्मूत्रश्लेष्मपूर्णं स्वपरवपुरहो संविदित्व।ऽपि भूयः॥ ४॥ देहस्रीपुत्रमित्रानुचरहत्रवृषास्तोषहेतुर्ममेत्थं सर्वे खायुर्नयन्ति प्रथितमलममी मांसमीमांसयेह । एते जीवन्ति येन व्यवहृतिपटवो येन सौभाग्यभाज-स्तं प्राणाधीशमंतर्गतममृतममुं नैव मीमांसयन्ति ॥ ५ ॥ कश्चित्कीटः कथंचित्पदुमतिर्भितः कंटकानां कुटीरं कुर्वस्तेनैव साकं व्यवहृतिविधये चेष्टते यावदायः। तद्वजीवोऽपि नानाचरितसमुदितैः कर्मभिः स्थूछदेहं

ि 🥦 निर्मायात्रैव तिष्ठन्ननुद्निममुना साकमभ्येति भूमो ॥ ६ ॥ स्वीकुर्वन्व्याघ्रवेषं स्वजठरभृतये भीषयन्यश्च मुग्धान् मत्या व्याच्रोऽहमित्थं स नरपशुमुखान्बाधते किं नु सत्त्वान्। मत्वा स्त्रीवेषधारी स्त्रयहमिति कुरुते किं नटो भर्तुरिच्छां तद्वच्छारीर आत्मा पृथगनुभवतो देहतो यः स साक्षी ॥ ७ ॥ स्वं बालं रोदमानं चिरतरसमयं शांतिमानेतुममे द्राक्षं खार्जूरमाम्नं सुकद्छमथवा योजयत्यंबिकाऽस्य । तद्वचेतोऽतिमृढं बहुजननभवान्मौढयसंस्कारयोगात् बोधोपायैरनेकैरवशमुपनिषद्वोधयामास सम्यक् ॥ ८॥ यत्त्रीत्या श्रीतिपात्रं तनुयुवतितन् जार्थमुख्यं स तस्मात् प्रेयानात्माऽथ शोकास्पदमितरद्तः प्रेय एतत्कथं स्थात् । भार्याऽऽद्यं जीवितार्थे वितरति च वपुः स्वात्मनः श्रेय इच्छन् तस्मादात्मानमेव प्रियमधिकमुपासीत विद्वान चान्यत् ॥ ९ ॥ यसाद्यावत्त्रियं स्यादिह हि विषयतस्तावद्स्मिन्प्रियत्वं यावहुःखं च यस्माद्भवति खलु ततस्तावदेवाप्रियत्वम् । नैकस्मिन्सर्वकालेऽस्त्युभयमपि कदाऽप्यप्रियोऽपि प्रियः स्यात् प्रेयानप्यप्रियो वा सततमपि ततः प्रेय आत्माख्यवस्तु ॥ १० ॥ श्रेयः प्रेयश्च लोके द्विविधमभिहितं काम्यमात्यंतिकं च काम्यं दुः खैकबीजं क्षणलविष्यं तिचकीषेन्ति मंदाः। ब्रह्मेवात्यंतिकं यन्निरतिशयसुखस्यास्पदं संश्रयन्ते तत्त्वज्ञास्तच काठोपनिषद्भिहितं षड्विधायां च वह्नयाम्।।११॥ आत्मांभोधेस्तरंगोऽस्म्यहमिति गमने भावयन्नासनस्थः संवित्सूत्रानुविद्धो मणिरहमिति वाऽस्मीद्रियार्थप्रतीतौ । 🖟 🖔 दृष्टोऽस्म्यात्मावळोकादिति ज्ञयनविधी मम आनंदर्सिधी

ं अंतर्निष्ठो मुमुक्षुः स खलु तनुभृतां यो नयसेवमायुः॥ १२॥ वैराजव्यष्टिरूपं जगद्खिलमिदं नामरूपात्मकं स्था-दंतःस्थपाणमुख्यात्प्रचलति च पुनर्वेत्ति सर्वान्पदार्थान् । नायं कर्ता न भोक्ता सवितृवदिति यो ज्ञानविज्ञानपूर्णः साक्षादित्थं विजानन्व्यवहरति परात्मानुसंधानपूर्वम् ॥ १३ ॥ नैर्वेद्यं ज्ञानगर्भे द्विविधमभिहितं तत्र वैराग्यमाद्यं प्रायो दुःखावलोकाद्भवति 'गृहसुहृत्पुत्रवित्तैषणादेः । अन्यञ्ज्ञानोपदेशाद्यदुदितिभवये वान्तवद्धेयता स्यात् अन्नज्याऽपि द्विधा स्यान्नियमितमनसां देहतो नेहतश्च ॥ १४ ॥ यः कश्चित्सौख्यहेतोस्त्रिजगति यतते नैव दुःखस्य हेतोः देहेऽहंता तदुत्था खविषयममता चेति दुःखास्पदे द्वे। जानन्रोगाभिघाताद्यनुभवति यतोऽनित्यदेहात्मबुद्धि-र्भार्योपुत्रार्थनाहो विपदमथ परामेति नारातिनाहो ॥ १५ ॥ तिष्ठनगेहे गृहेशोऽप्यतिथिरिव निजं धाम गंतुं चिकीर्षुः देहस्थं दुःखसौख्यं न भजति सहसा निर्ममत्वाभिमानः। आयात्रायास्यतीदं जलदपटलवद्यातः यास्यत्यवद्यं देहार्यं सर्वमेव प्रविदितविषयो यस्त्र तिष्ठत्ययतः॥ १६॥ शक्त्या निर्मोकतः स्वाद्वहिरहिरिव यः प्रव्रजन्स्वीयगेहात् छायां मार्गद्वमोत्थां पथिक इव मनाक् संश्रयेदेहसंस्थाम् । क्षुत्पर्यातं तरुभ्यः पतितफलमयं प्रार्थयेद्भैक्ष्यमन्नं स्वात्मारामं प्रवेष्टुं स खलु सुखमयं प्रव्रजेदेहतोऽपि ॥ १७ ॥ कामो बुद्धाबुदेति प्रथमिह मनस्युद्दिशस्यर्थजातं तद्गृह्वार्तीद्रियास्यैस्तद्निधगमतः क्रोध आविभेवेच । प्राप्तावर्थस्य संरक्षणमतिरुदितो लोभ एतत्त्रयं स्यात् सर्वेषां पातहेतुस्तदिह मतिमता त्याज्यमध्यात्मयोगात्।। १८॥

दानं ब्रह्मार्पणं यत्क्रियत इह नृभिः स्यात्क्षमाऽक्रीधसंज्ञा श्रद्धाऽऽस्तिक्यं च सत्यं सदिति परमतः सेतुसंज्ञं चतुष्कम्। तत्स्याद्वंधाय जंतोरिति चतुर इमान्दानपूर्वेश्चतुर्भिः तीर्त्वा श्रेयोऽमृतं च श्रयत इह नरः स्वर्गति ज्योतिराप्तिम् ॥१९॥ अनं देवातिथिभ्योऽपितममृतिमदं चान्यथा मोघमनं यश्चात्मार्थं विधत्ते तदिह निगदितं मृत्युरूपं हि तस्य। छोकेऽसौ केवलाघो भवति तनुभृतां केवलादी च यः स्यात् त्यक्त्वा प्राणामिहोत्रं विधिवद्नुदिनं योऽइनुते सोऽपि मर्त्यः॥२०॥ लोके भोजः स एवार्पयित गृहगतायार्थिनेऽत्रं कुशाय यस्तरमै पूर्णमन्नं भवति मखविधौ जायतेऽजातशत्रुः। सब्ये नान्नार्थिने योऽर्पयति न स सखा सेवमानाय नित्यं संसक्तायात्रमस्माद्विमुख इव परावृत्तिमिच्छेत्कद्यात् ॥ २१ ॥ स्वाज्ञानज्ञानहेतू जगदुदयलयौ सर्वसाधारणौ स्तः जीवेष्वास्वर्णगर्भे श्रुतय इति जगुहूँयते स्वप्रबोधे । ा विश्वं ब्रह्मण्यवोधे जगति पुनरिदं हूयते ब्रह्म यहत्। शुक्तां रौष्यं च रौष्येऽधिकरणमथवा हूयतेऽन्योन्यमोहात् ॥२२॥ कुच्छत्वात्रासदासीद्गगनकुसुमवद्भेदकं नो सदासीत् कित्वाभ्यामन्यदासीद्वयवहृतिगतिसन्नास छोकस्तदानीम् । कित्वर्वागेव शुक्ती रजतवद्परी नो विराड् व्योमपूर्वः शर्मण्यात्मन्यथैतत्कुहकसिळिळवरिक भवेदावरीवः॥ २३॥ बंधो जन्मात्ययात्मा यदि न पुनरभूत्तर्हि मोक्षोऽपि नासीत् यद्वद्रात्रिदिनं वा न भवति तरणौ किंतु हुग्दोष एषः। अप्राणं शुद्धमेकं समभवद्थ तन्मायया कर्त्रसंज्ञं तस्मादन्यच नासीत्परिवृतमजया जीवभूतं तदेव ॥ २४॥ प्रागासीद्भावरूपं तम इति तमसा गृहमस्मादतक्ये 🗀 🕬

श्रीरांतर्यद्वदंभो जनिरिह जगतो नामरूपात्मकस्य। कामाद्धातुः सिस्क्षोरनुगतजगतः कर्मभिः संप्रवृत्तात् रेतोरूपैर्मनोभिः प्रथममनुगतैः संततैः कार्यमाणैः ॥ २५ ॥ चित्रवारोऽस्याः कपदी युत्रतिरथ भवेन्नूतना नित्यमेषा माया वा पेशला स्याद्घटितघटनापाटवं याति यसात्। स्यादारंभे घृतास्या श्रुतिभववयुनान्येवमाच्छादयन्ती तस्यामेतौ सुपर्णाविव परपुरुषौ तिष्ठतोऽर्थप्रतीत्या ॥ २६ ॥ एकस्तत्रास्त्यसंगस्तद्नु तद्परोऽज्ञानसिंधुं प्रविष्टो विस्मृत्यात्मखरूपं स विविधजगदाकारमाभासमैक्षत् । बुद्धवाडन्तर्यावदेश्वद्विसृजति तमजा सोऽपि तामेवमेक-स्तावद्विप्रास्तमेकं कथमपि बहुधा कल्पयन्ति खवाग्मिः ॥ २७ ॥ 👫 नायाति प्रत्यगातमा प्रजननसमये नैव यात्यंतकाले यत्सोऽ खंडोऽस्ति छैंगं मन इह विशति प्रव्रजत्यूर्ध्वमवीक्। तत्कादर्यं स्थूलतां वा न भजति वपुषः किंतु संस्कारजाते तेजोमात्रा गृहीत्वा ब्रजित पुनरिहायाति तैस्तैस्सहैव ॥ २८ ॥ 🥯 आसीत्पूर्व सुबंधुभूशमवनिसुरो यः पुरोधाः सनाते-त्रीह्मचात्कूटामिचारात्स खलु मृतिमितस्तन्मनोऽगात्कृतान्तम्। तद्भाता श्रीतमंत्रैः पुनरनयदिति प्राह सूक्तेन वेदः तस्मादात्माभियुक्तं त्रजति ननु मनः किहिचित्रांतरात्मा ॥ २९ ॥ एको निष्कंप आत्मा प्रचलित मनसा धावमानेन तस्मिन् तिष्ठन्नप्रेऽथ पश्चान हि तमनुगतं जानते चक्षुराद्याः। यद्वत्पाथस्तरंगः प्रचलित परितो धावमानैस्तदंतः प्राक्पश्चाद्स्त्रितेषां पवनसमुदितेस्तैः प्रशान्तैर्यथावत् ॥ ३० ॥ एकाक्यासीत्सं पूर्वे मृगयति विषयानानुपूर्व्योऽन्तरात्मा जाया मे स्यात्रजा वा धनमुपकरणं कर्म कुर्वस्तद्रथम् ।

क्षेशैः प्राणावशेषेमीहद्पि मनुते नान्यद्साद्गरीय-स्त्वेकालाभेऽप्यक्तस्नो मृत इव विरमत्येकहान्याऽकृतार्थः॥३१॥ नात्सीत्पूर्वे न पश्चादतनुदिनकराच्छादको वारिवाहः दृश्यः किं त्वंतराऽसौ स्थायति स दृशं पद्यतो नाकेविवम् । नो चेदेवं विनाऽर्के जल्धरपटलं भासते तर्हि कस्मात् तद्वद्विश्वं पिधत्ते दशमथ न परं भासकं चालकं स्वम् ॥ ३२॥ भुंजानः स्वप्रराज्यं ससकलविभवो जागरं प्राप्य भूयः राज्यभ्रष्टोऽहमित्थं न भजति विषमं तन्मृषा मन्यमानः। स्वप्ने कुर्वन्नगम्यागमनमुखमघं तेन न प्रखवायी तद्रजाग्रह्शायां व्यवहृतिमखिलां स्वप्नवद्विसारेच्चेत् ॥ ३३ ॥ स्वप्रावस्थाऽनुभूतं शुभमथ विषमं तन्मृषा जागरे स्यात् जाप्रत्यां स्थूलदेहव्यवहृतिविषयं तन्मृषा स्वापकाले । 🖂 🤫 इत्थं मिथ्यात्वसिद्धावनिशमुभयथा सज्जते तत्र मृ्ढः सत्ये तद्भासकेऽस्मिन्निह हि कुत इदं तन्न निद्मो वयं हि ॥३४॥ जीवन्तं जाप्रतीह स्वजनमथ मृतं स्वप्नकाले निरीक्ष्य निर्वेदं यासकस्मान्मृतममृतममुं वीक्ष्य हुषै प्रयाति । समृत्वाऽप्येतस्य जंतोर्निधनमसुयुर्ति भाषते तेन साकं सत्येवं भाति भूयोऽल्पकसमयवशात्सत्यता वा मृषात्वम् ॥३५॥ स्वाप्रस्त्रीसंगसीख्यादपि भृशमसतो या च रेतरच्युतिः स्यात् सा दृश्या तद्वदेतत्स्फुरति जगदसत्कारणं सत्यकल्पम् । स्वप्ने सत्यः पुमान्स्याद्यवतिरिह मृषैवानयोः संयुतिश्च प्रातः शुक्रेण वस्त्रोपहतिरिति यतः कल्पनामूलमेतत् ॥ ३६ ॥ पद्मयन्याराममस्य प्रतिदिवसममी जंतवः स्वापकाले पर्यत्येनं न कश्चित्करणगणमृते मायया क्रीडमानम्। जाप्रत्यथे बजानीमथ च ततुभूतां भासकं चालकं वा 🚧 🦯 🗀

नो जानीते सुषुतौ परमसुखमयं कश्चिदाश्चर्यमेतत् ॥ ३७॥ 🖐 स्वप्ने मंत्रोपदेशः श्रवणपरिचितः सत्य एव प्रबोधे स्वप्रादेव प्रसादादभिल्षितफलं सत्यतां प्रातरेति । स्याप्राप्तिस्त्वस्याद्पि भवति तथा किंच तत्स्वप्रकाशं येनेदं भाति सर्वं चरमचरमथोज्ञावचं दृश्यजातम्।। ३८॥ िमध्यप्राणं सुषुप्तौ स्वजनिमनुविशन्त्यग्निसूर्यादयोऽमी वागाद्याः प्राणवायुं तदिह निगदिता ग्लानिरेषां न वायोः। तेभ्यो दृश्यावभासी भ्रम इति विदितः शुक्तिकाराष्यकल्पः प्राणायामत्रतं तच्छृतिशिरसि मतं स्वात्मल्रहभौ न चान्यत् ॥३९॥ िनोऽकस्मादार्द्रमेधः स्पृशिति च दहनः किंतु शुष्कं निदाघा-दाई चेतोऽनुबंधैः कृतसुकृतमपि स्वोक्तकर्मप्रजार्थैः। तद्वज्ज्ञानामिरेतत्स्पृशति न सहसा किंतु वैराग्यशुष्कं तस्माच्छुद्धो विरागः प्रथममभिहितस्तेन विज्ञानसिद्धिः ॥ ४०॥ ि यस्किचित्रामरूपात्मकमिद्मसदेवीदितं भाति भूमौ येनानेकप्रकारैव्यवहरति जगद्येन तेनेश्वरेण। तद्वत्प्रच्छादनीयं निभृतरशनया यद्वदेष द्विजिह्न-स्तेन खक्तेन भोज्यं सुखमनतिशयं मा गृघोऽन्यद्धनाद्यम् ॥४१॥ जीवन्मुक्तिर्भुमुक्षोः प्रथममथ ततो मुक्तिरात्यंतिकी च तेऽभ्यासज्ञानयोगाद्गुरुचरणक्रपाऽपांगसंगेन लब्धात्। अभ्यासोऽपि द्विधा स्याद्धिकरणवशाहै हिको मानसञ्च शारीरस्त्वासनाद्यो ह्युपरतिरपरो ज्ञानयोगः पुरोक्तः ॥ ४२ ॥ सर्वानुन्मूल्य कामान् हृदि कृतनिल्यान्श्विप्तशंकृतिवोच्चैः दीर्थेदेहाभिमानस्यजति चपळतामात्मदत्तावधानः। यात्यू ध्वस्थानमुच्चैः कृतसुकृतभरो नाडिकाभिविचित्रं

नीलर्वेतारुणाभिः स्वद्मृतभरं गृह्यमाणात्मसौख्यः ॥ ४३ ॥ प्रापश्यद्विश्वमात्मेखयमिह पुरुषः शोकमोहाद्यतीतः शुक्रं ब्रह्माध्यगच्छत्स खलु सकलवित्सर्वसिद्धशास्पदं हि । ंविस्मृत्य स्थूलसूक्ष्मप्रभृतिवपुरसौ सर्वसंकल्पशून्यो जीवन्युक्तस्तुरीयं पदमधिगतवान्पुण्यपापैविंहीनः ॥ ४४ ॥ यः सत्त्वाकारवृत्तौ प्रतिफल्लति युवा देहमात्रावृतोऽपि तद्धर्में बील्यवाद्धर्यादिभिरनुपहतः प्राण आविबेभूव। श्रेयान्साध्यस्तमेतं सुनिपुणमतयः सत्यसंकल्पभाजो द्यभ्यासादेवयन्तः परिणतमनसा साकमूर्ध्व नयन्ति ॥ ४५ ॥ प्रायोऽकामोऽस्तकामो निरतिशयसुखायात्मकामस्तदाऽसौ तत्प्राप्तावाप्तकामः स्थितचरमद्शस्तस्य देहावसाने। प्राणा नैवोत्क्रमन्ति क्रमविरतिमिताः स्वस्वहेतौ तदानीं कायं जीवो विलीनो लवणिमव जलेऽखंड आत्मैव पश्चात् ॥४६॥ पिंडी मृतं यदंतर्जेलनिधिसलिलं याति तत्सैंधवाख्यं भूयः प्रक्षिप्तमस्मिन्बिलयमुपगतं नामरूपे जहाति । प्राज्ञस्तद्वत्परात्मन्यथ भजति छयं तस्य चेतो हिमांशौ वागग्री चक्षुरर्के पयसि पुनरसृयेतसी दिक्षु कर्णों ॥ ४७ ॥ श्लीरांतर्यद्वदाच्यं मधुरिमविदितं तत्पृथग्भृतमस्मात् भूतेषु ब्रह्म तद्वद्वयवहृतिविदितं श्रांतविश्रांतिवीजम् । ं यं छज्ज्वा छाभमन्यं तृणमिव सनुते यत्र नोदेति मीतिः सान्द्रानंदं यदंतः स्फुरति तद्मृतं विद्धवतो ह्यन्यदार्तम् ॥ ४८ ॥ ओतः प्रोतश्च तंतुष्विह विततपटश्चित्रवर्णेषु चित्रः तस्मिञ्जिज्ञास्यमाने ननु भवति पटः सूत्रमात्रावरोषः ।

4

प्रोतं वैराजरूपे स वियति तद्पि ब्रह्मणि प्रोतमोतम् ॥ ४९ ॥

🏗 तद्वद्विश्वं विचित्रं नगनगरनरप्रामपद्वादिरूपं

्ररूपं रूपं प्रतीदं प्रतिफलनवशात्प्रातिरूप्यं प्रपेदे छेको द्रष्टा द्वितीयो भवति च सलिले सर्वतोऽनंतरूपः। इंद्रो मायामिरास्ते श्रुतिरिति वद्ति व्यापकं ब्रह्म तस्मात् जीवत्वं यात्यकस्माद्तिविमलतरे विवितं बुद्धयुपाधौ ॥ ५० ॥ तज्ज्ञाः पर्यन्ति बुद्धा परमबलवती माययाऽकं पतंगं बुद्धावंतःसमुद्रे प्रतिफलितमरीच्यास्पदं वेधसस्तम्। यादृग्यावानुपाधिः प्रतिफलिति तथा ब्रह्म तस्मिन्यथाऽऽस्यं प्राप्तादर्शानुरूपं प्रतिफलति यथाऽवस्थितं सत्सदैव ॥ ५१ ॥ एको भानुस्तटस्थः प्रतिफल्लनवशाद्यस्त्वनेकोदकान्त-नीनात्वं यात्युपाधिस्थितिगतिसमतां चापि तद्वत्परात्मा। भूतेषूचावचेषु प्रतिफलति इवाभाति तावत्स्वभावाः वच्छिन्नो यः परं तु स्फुटमनुपहतो भाति तावत्स्वभावैः॥ ५२ ॥ व्यद्वत्पीयूषरद्रमौ दिनकरिकरणैर्विवितैरेति सांद्रं नाशें नैशं तमिस्रं गृहगतमथवा मूर्चिछतैः कांस्यपात्रे । तद्ववुद्धौ परात्मद्यतिभिरनुपदं विविताभिः समंता-द्धासन्ते हीद्रियास्यप्रभृतिभिरनिशं रूपमुख्याः पदार्थाः ॥ ५३ ॥ पूर्णात्मानात्मभेदात्त्रिविधमिह परं बुद्धयवच्छिन्नमन्यत् तत्रैवाभासमात्रं गगनमिव जले त्रिप्रकारं विभाति। अंभोऽविच्छन्नमस्मिन्प्रतिफलितमतः पाथसोऽतबेहिश्च पूर्णावच्छित्रयोगे त्रजति लयमविद्या स्वकार्यैः सहैव ॥ ५४ ॥ हर्यन्ते दारुनार्यो युगपदगणिताः स्तंभसूत्रप्रयुक्ताः संगीतं दुर्शयन्त्यो व्यवहृतिमपरां लोकसिद्धां च सर्वाम् । सर्वत्रातुप्रविष्टादभिनवविभवाद्यावदर्थातु बंधात् तद्वत्सूत्रात्मसंज्ञाद्वयवहरति जगद्भूभुवस्त्वमेहान्तम् ॥ ५५ ॥ तस्सत्यं यत्त्रिकालेष्वनुपहतमदः प्राणद्ग्व्योममुख्यं

यस्मिन्विश्रान्तमास्ते तदिह निगदितं ब्रह्म सत्यस्य सत्यम् । नास्यन्यत्किच यद्वत्परमधिकमतो नाम सत्यस्य सत्यं सच सच्चेति मूर्तोचुपहितमवरं सस्मास्यापि सस्मम्॥ ५६॥ यत्किचिद्भात्यसत्यं व्यवहृतिविषये रौप्यसपींबुमुख्यं तद्वै सत्याश्रयेणेत्ययमिह नियमः सावधिर्छोकसिद्धः। तद्वत्सत्यस्य सत्ये जगद्खिलमिदं ब्रह्मणि प्राविरासीत् मिथ्याभूतं प्रतीतं भवति खलु यतस्तच सत्यं वदन्ति ॥५७॥ यत्राकाशावकाशः कलयति च कलामात्रतां यत्र कालो यत्रैवाशावसानं बृहदिह हि विराट् पूर्वमर्वागिवास्ते। सूत्रं यत्राविरासीनमहदपि महतस्तद्धि पूर्णाच पूर्ण संपूर्णादर्णवादेरिप भवति यथा पूर्णमेकार्णवांभः॥ ५८॥ अंतः सर्वोषधीनां पृथगमितरसैर्गधवीयैर्विपाकै रेकं पाथोदपाथः परिणमति यथा तद्वदेवान्तरात्मा । नानाभूतस्वभावैर्वहति वसुमती येन विश्वं पयोदो वर्षत्युचैर्द्धताशः पचित दहति वा येन सर्वान्तरोऽसौ ॥ ५९ ॥ भूतेष्वात्मानमात्मन्यनुगतमखिळं भूतजातं प्रपश्येत् प्रायः पाथस्तरंगान्वयवद्थ चिरं सर्वमात्मैव पर्येत्। एकं ब्रह्माद्वितीयं श्रुतिशिरसि मतं नेह नानाऽस्ति किंचित् मृत्योराप्रोति मृत्युं स इह जगदिदं यस्तु नानेव पश्येत्॥ ६०॥ प्राक्पश्चाद्स्ति कुंभाद्गगनिमद्मितिं प्रत्यये सत्यपीदं कुंभोत्पत्तावुदेति प्रलयमुपगते नइयतीयन्यदेशम्। नीते कुंभेन साकं व्रजित भजित वा तत्प्रमाणानुकारी इत्थं मिथ्याप्रतीतिः स्फुरति तनुभृतां विश्वतस्तद्वदातमा ॥ ६१ ॥ यावस्पिंडो गुडस्य स्फुरित मधुरिमैवास्ति सर्वोऽपि तावान् यावान्कपूरिपंडः परिणमति सदामोद एवात्र तावान् ।

विश्वं यावद्विभाति द्रमनगनगरारामचैत्याभिरामं तावच्चैतन्यमेकं प्रविकसति यतोऽन्ते तदात्मावशेषम् ॥ ६२ ॥ वाद्यात्रादानुभूतिर्यद्पि तद्पि सा नूनमाघातगम्या 'वाद्याघातध्वनीनां न पृथगतुभवः किंतु तत्साहचर्यात्। मायोपादानमेतत्सहचरितमिव ब्रह्मणाऽऽभाति तद्वत् तस्मिन्प्रत्यक्प्रतीते न किमपि विषयीभावमाप्नोति यस्मात् ।।६३॥ दृष्टः साक्षादिदानीमिह खळु जगतामीश्वरः संविदात्मा विज्ञातः स्थाणुरेको गगनवद्भितः सर्वभूतान्तरात्मा । दृष्टं ब्रह्मातिरिक्तं सक्छमिद्मसद्रूपमाभासमात्रं शुद्धं ब्रह्माहमस्मीत्यविरतमधुनाऽत्रैव तिष्ठेदनीहः ॥ ६४ ॥ इंद्रेंद्राण्योः प्रकामं सुरतसुखजुषोः स्याद्रतान्तः सुषुप्ति-स्तस्यामानंद्सांद्रं पद्मतिगहनं यत्स आनंदकोशः। तस्मिन्नो वेद किंचिन्निरतिशयसुखाभ्यन्तरे लीयमानो दुःखी स्याद्वोधितः सन्निति कुश्रत्मतिर्बोधयेन्नैव सुप्तम् ॥ ६५ ॥ सर्वे नंद्नित जीवा अधिगतयशसा गृह्वता चक्षुरादीन् अंतः सर्वोपकत्री बहिरपि च सुषुप्ती यथा तुरुयसंस्थाः। एतेषां किल्बिषस्पृग्जठरभृतिक्कते यो बहिर्वृत्तिरास्ते त्वक्चक्षःश्रोत्रनासारसनवशमितो याति शोकं च मोहम् ॥६६॥ जाप्रसामंतरात्मा विषयसुखकुतेऽनेकयत्नान्विधास्यन् श्राम्यत्सर्वेद्रियौघोऽधिगतमपि सुखं विस्मरन्याति निद्राम्। विश्रामाय स्वरूपे त्वतितरसुलभं तेन चातींद्रियं हि सुखं सर्वोत्तमं स्यात्परिणतिविरसादिद्वियोत्थात्सुखाच ॥ ६० ॥ पक्षावभ्यस्य पक्षी जनयति मरुतं तेन यात्युच्चदेशं लब्बा बायुं महान्तं श्रममपनयति स्वीयपक्षौ प्रसार्य । दुःसंकल्पैर्विकल्पैर्विषयमनु कदर्थीकृतं चित्तमेतत्

खिन्नं विश्रामहेतोः स्विपिति चिरमहो हस्तपादान्त्रसार्थ ।। ६८ ॥ आश्चिष्यात्मानमात्मा न किमपि सहसैवान्तरं वेद बाह्यं यद्वत्कामी विदेशात्सदनमुपगतो गाढमाश्चिष्य कान्ताम् । यासस्तं तत्र लोकव्यवहृतिरखिला पुण्यपापानुबंधः शोको मोहो भयं वा समविषममिदं न स्मरत्येव किंचित् ॥६९॥ अल्पानल्पप्रपंचप्रलय उपरतिश्चेंद्रियाणां सुखाप्ति-र्जीवन्मुक्तौ सुषुप्तौ त्रितयमपि समं किंतु तत्रास्ति भेदः। प्राक्संस्कारात्प्रसुप्तः पुनरिष च परावृत्तिमेति प्रबुद्धो नइयत्संस्कारजातो न स किल पुनरावर्तते यश्च मुक्तः॥ ७०॥ आनंदान्यश्च सर्वाननुभवति नृपः सर्वेसंपत्समृद्धः तस्यानंदः स एकः स खलु शतराजाः संप्रदिष्टः पितृणाम् । आदेवब्रह्मछोकं शतशतगुणितास्ते यदंतर्गताः स्यः ब्रह्मानंदः स एकोऽस्त्यथ विषयसुखान्यस्य मात्रा भवन्ति ॥७१॥ यत्रानंदाश्च मोदाः प्रमुद इति मुदश्चासते सर्व एते यत्राप्ताः सर्वेकामाः स्युरखिछितरमात्केवलीभाव आस्ते । मां तत्रानंदसांद्रे क्रिधि चिरममृतं सोमपीयूषपूर्णां धारामिंद्राय देहीत्यपि निगमिगरी भ्रूयुगान्तर्गताय ॥ ७२॥ आत्माऽकंपः सुखात्मा स्फुरति तदपरा त्वन्यथैव स्फुरन्ती स्थेयं वा चंचछत्वं मनसि परिणतिं याति तत्रत्यमस्मिन्। चांचल्यं दुःखहेतुर्मनस इदमहो यावदिष्टार्थेलिङ्धः तस्यां यावत्स्थरत्वं मनसि विषयजं स्यात्सुखं तावदेव ॥७३॥ यद्वत्सौख्यं रतान्ते निमिषमिह मनस्येकताने रसे स्यात् स्थैर्य यावत्सुषुप्तौ सुखमनतिशयं तावदेवाथ सुक्तौ । नित्यानंदः प्रशान्ते हृदि तदिह सुखरथैर्ययोः साहचर्य नित्यानंदस्य मात्रा विषयसुखिमदं युज्यते तेन वक्तुम् ॥ ७४ ॥

श्रान्तं स्वान्तं सबाह्यव्यवहृतिभिरिदं ताः समाक्रुव्य सर्वो-स्तत्तत्संस्कारयुक्तं द्यपरमति परावृत्तमिच्छन्निदानम्। स्वप्नान्संस्कारजातप्रजनितविषयान्स्वाप्नदेहेऽनुभूतान् प्रोज्ङ्यान्तः प्रत्यगात्मप्रवणमिद्मगाद्भूरि विश्राममस्मिन् ॥७५॥ स्वप्ने भोगः सुखादेभवति ननु कुतः साधने मूर्च्छमाने स्वाप्नं देहान्तरं तद्वयवहृतिकुश्चं नव्यमुत्पद्यते चेत्। तत्सामप्रया अभावात्कुत इदमुदितं तद्धि सांकल्पिकं चेत् तिक खाप्ने रतान्ते वपुषि निपतिते दृश्यते शुक्रमोक्षः ॥७६॥ भीता रोदिलनेन प्रवद्ति हसति श्लाघते नूनमस्मात् स्वप्नेऽप्यंगेऽनुबंधं स्वजित न सहसा मूर्च्छितेऽप्यंतरात्मा । पूर्व ये येऽनुभूतास्तनुयुवतिहयव्याघदेशादयोऽर्था-स्तत्संस्कारस्वरूपानसृजति पुनरमूञ्श्रिस संस्कारदेहम् ॥ ७७ ॥ संधो जाप्रत्सुषुप्त्योरनुभवविदिता स्वाप्न्यवस्था द्वितीया तत्रात्मच्योतिरास्ते पुरुष इह समाकृष्य सर्वेद्रियाणि। संवेदय स्थूलदेहं समुचितशयने स्वीयभासाऽन्तरात्मा पद्यन्संस्काररूपानभिमतविषयान्याति कुत्रापि तद्वत् ॥ ७८ ॥ रक्षन्प्राणैः कुलायं निजशयनगतं श्वासमात्रावशेषै-मी भूत्तत्त्रेतकल्पाकृतिकमिति पुनः सारमेयादिभक्ष्यम्। स्वप्ने स्वीयप्रभावात्सुजति हयरथान्निम्नगाः परुवलानि क्रीडास्थानान्यनेकान्यपि सुहृद्बलापुत्रमित्रानुकारान् ॥ ७९ ॥ मातंगव्याघदस्युद्धिषदुरगकपीन्कुत्रचित्प्रेयसीभिः क्रीडन्नास्ते हसन्वा विहरति कुहचिन्मृष्टमश्राति चान्नम्। म्लेच्छत्वं प्राप्तवानस्म्यहमिति कुहचिच्छंकितः स्वीयलोका-दास्ते व्याघादिभीता प्रचलति कुहचिद्रोदिति प्रस्यमानः ॥८०॥ यो यो हग्गोचरोऽर्थो भवति स स तदा तद्गतात्मस्वरूपाः

ऽविज्ञानोत्पद्यमानः ग्फुरति ननु यथा शुक्तिकाऽज्ञानहेतुः । रौप्याभासो मृषैव स्फुरति च किरणज्ञानतोंऽभो भुजंगो रज्ज्बज्ञानान्निमेषं सुखभयकुद्तो दृष्टिसृष्टं किलेदम् ॥ ८१ ॥ मायाऽध्यासाश्रयेण प्रविततमखिलं यन्मया तेन मत्स्था-न्येतान्येतेषु नाहं यदिप हि रजतं भाति शुक्तो न राैप्ये। शुक्तयंशस्तेन भूतान्यपि मयि न वसन्तीति विष्विग्वनेता प्राहास्माद्देरयजातं सकलमपि मृषेवेंद्रजालोपमेयम् ॥ ८२ ॥ हेतुः कर्मेव लोके सुखतदितरयोरेवमज्ञोऽविदित्वा मित्रं वा शत्रुरित्थं व्यवहरति मृषा याज्ञवल्क्यार्तभागौ । यत्कर्मेवोचतुः प्राग्जनकनृपगृहे चक्रतुस्तत्प्रशंसां वंशोत्तंसो यदूनामिति वद्ति न कोऽप्यत्र तिष्ठत्यकर्मा ॥ ८३ ॥ वृक्षच्छेदे कुठारः प्रभवति यदपि प्राणिनोद्यस्तथाऽपि प्रायोऽत्रं तृप्तिहेतुस्तद्पि निगदितं कारणं भोक्तृयत्नः। प्राचीनं कर्म तद्वद्विषमसमफलप्राप्तिहेतुस्तथाऽपि स्वातंत्रयं नश्वरेऽस्मिन्न हि खळु घटते प्रेरकोऽस्यान्तरात्मा ॥८४॥ स्मृत्या छोकेषु वर्णाश्रमविहितमदो नित्यकाम्यादि कर्म सर्वे ब्रह्मार्पणं स्यादिति निगमगिरः संगिरन्तेऽतिरम्यम् । यन्नासानेत्रजिह्वाकरचरणशिरःश्रोत्रसन्तर्पणेन तुष्येदंगीव साक्षात्तरुरिव सकलो मूलसंतर्पणेन ॥ ८५ ॥ यः प्रैत्यात्मानभिज्ञः श्रुतिविद्पि तथाकमैक्रत्कर्मणोऽस्य नाशः स्यादल्पभोगात्पुनरवतरणे दुःखभोगो महीयान् । आत्माभिज्ञस्य लिप्सोरपि भवति महाञ्शाश्वतः सिद्धिभोगो .ह्यात्मा तस्मादुपास्यः खळु तद्धिगमे सर्वसौख्यान्यळिप्सोः ॥८६॥ सूर्याद्यैरर्थभानं न हि भवति पुनः केवलैर्नात्र चित्रं सूर्यात्सूर्यप्रतीतिने भवति सहसा नापि चन्द्रस्य चन्द्रात्।

अग्नेरप्रेश्च किन्तु स्फुरति रविमुखं चक्षुपश्चित्प्रयुक्तात् आत्मज्योतिस्ततोऽयं पुरुष इह महो देवतानां च चित्रम्॥८७॥ प्राणेनाम्भांसि भूयः पिबति पुनरसावन्नमञ्चाति तत्र तत्पाकं जाठरोऽग्रिस्तदुपहितबलो द्राक् शनैवी करोति । व्यानः सर्वागनाडीष्वथ नयति रसं प्राणसंतर्पणार्थ निस्सारं पूर्तिगंधं स्रजति बहिरयं देहतोऽपानसंज्ञः ॥ ८८ ॥ व्यापारं देहसंखः प्रतिवपुरखिलं पंचवृत्त्यात्मकोऽसौ प्राणः सर्वेद्रियाणामधिपतिरनिशं सत्तया निर्विवादम् । यस्येत्थं चिद्घनस्य एफुटमिह कुरुते सोऽस्मि सर्वस्य साक्षी प्राणस्य प्राण एषोऽप्यखिलतनुभृतां चक्षुषश्चक्षुरेषः ॥ ८९ ॥ यं भान्तं चिद्घनैकं क्षितिजलपवनादिखचंद्रादयो ये भासा तस्यैव चानु प्रविरळगतयो भान्ति तस्मिन्वसन्ति । विद्युत्युंजोऽग्निसंघोऽप्युडुगणविततिभीसयेतिक परेशं ज्योतिइशान्तं ह्यनंतं कविमजममरं शाइवतं जन्मशून्यम् ॥ ९० ॥ तद्वह्रैवाहमस्मीत्रनुभव उदितो यस्य कस्यापि चेहै पुंसः श्रीसद्गुरूणामतुलितकरुणापूर्णपीयूषदृष्टया । जीवन्मुक्तः स एव भ्रमविधुरमना निर्गतेऽनाद्युपाधौ नित्यानंदैकधाम प्रविशति परमं नष्टसंदेहवृत्तिः ॥ ९१ ॥ नो देहो नेंद्रियाणि क्षरमतिचपलं नो मनो नैव बुद्धिः प्राणो नैवाहमस्मीत्यखिळजडमिदं वस्तुजातं कथं स्याम् । नाहंकारो न दारा गृहसुतसुजनक्षेत्रवित्तादि दूरं साक्षी चित्प्रस्यगात्मा निखिलजगद्धिष्ठानभूतः शिवोऽहम्॥९२॥ दृश्यं यद्रुपमेतद्भवति च विशदं नीलपीताद्यनेकं सर्वस्यैतस्य दृग्वै स्फुरदनुभवतो लोचनं चैकरूपम्।

तदहर्यं मानसं हक्परिणतविषयाकारधीवृत्तयोऽपि 🦠 🦠 दृश्या दृश्य एव प्रभुरिह स तथा दृश्यते नैव साक्षी ॥ ९३ ॥ रञ्ज्वज्ञानाट्मुजंगस्तदुपरि सहसा भाति मंदांधकारे स्वात्माज्ञानात्त्रथाऽसौ भृशमसुखमभूदात्मनो जीवभावः। आप्तोक्साऽहिभ्रमान्ते स च खळु विदिता रज्जुरेका तथाऽहं कूटस्थो नैव जीवो निजगुरुवचसा साक्षिभृतः शिवोऽहम् ॥९४॥ किं ज्योतिस्ते वदस्वाहनि रविरिह में चंद्रदीपादि रात्रौ स्यादेवं भानुदीपादिकपरिकलने किं तव ज्योतिरस्ति । चक्षुस्तन्मीलने कि भवति च सुतरां धीर्धियः कि प्रकाशे तत्रैवाहं ततस्त्वं तद्सि परमकं ज्योतिरस्मि प्रभोऽहम् ॥ ९५ ॥ कंचित्कालं स्थितः कौ पुनरिह भजते नैव देहादिसंघं यावत्प्रारब्धभोगं कथमपि स सुखं चेष्टतेऽसंगबुद्धया। निर्देहो निस्यशुद्धो विगलितममताऽहंकृतिर्निस्यतृप्तो ब्रह्मानंदस्वरूपः स्थिरमतिरचलो निर्गतारोषमोहः ॥ ९६ ॥ जीवात्मब्रह्मभेदं दलयति सहसा यत्प्रकाशैकरूपं विज्ञानं तच बुद्धौ समुदितमतुलं यस्य पुंसः पवित्रम् । माया तेनैव तस्य क्षयमुपगमिता संसृतेः कारणं या नष्टा सा कार्यकर्त्री पुनरिप भविता नैव विज्ञानमात्रात् ॥ ९७ ॥ विश्वं नेति प्रमाणाद्विगलितजगदाकारभानस्यजेद्वै पीत्वा यद्वत्फलांभस्त्यजति च सुतरां तत्फलं सौरभाढ्यम् । सम्यक्सिइयनैकामृतसुखकवलास्वादपूर्णौ हदाऽसौ ज्ञात्वा निस्सारमेवं जगद्खिलमिदं खप्रभः शांतचित्तः ॥ ९८ ॥ क्षीयन्ते चास्य कमीण्यपि खलु हृदयप्रंथिरुद्भिद्यते वै छिद्यन्ते संशया ये जनिमृतिफलदा दृष्टमात्रे परेशे। तिसमिश्चन्मात्ररूपे गुणमलरहिते तत्त्वमस्यादिलक्ष्ये

क्ट्रस्थे प्रत्यगात्मन्यखिलविधिमनोऽगोचरे ब्रह्मणीशे ॥ ९९ ॥
आदौ मध्ये तथाऽन्ते जिनमृतिफलदं कर्ममूलं विशालं
ज्ञात्वा संसारवृक्षं भ्रममद्मुदिताशोकताऽनेकपत्रम् ।
कामक्रोधादिशाखं सुतपशुवनिताकन्यकापिक्ष्सिंचं
छित्त्वाऽसंगासिनैनं पदुमितरिभतिश्चितयेद्वासुदेवम् ॥ १०० ॥ जातं मय्येव सर्व पुनरिप मिय तत्संस्थितं चैव विश्वं
सर्व मय्येव याति प्रविलयमिति तद्भद्म चैवाहमित्म ।
यस्य स्मृत्या च यज्ञाचिखलशुभविधौ सुप्रयातीह कार्यं
न्यूनं संपूर्णतां वै तमहमितमुदैवाच्युतं संनतोऽसि ॥ १०१ ॥

इति शतस्त्रोकी समाप्ता ॥

有明显不同的是否,是不是自己的意思是是自己的意义。

#### स्वात्मप्रकाशिका ।

## ी। खात्मप्रकाशिका ॥

जगत्कारणमज्ञानमेकमेव चिद्निवतम्। एक एव मनः साक्षी जानात्येवं जगत्त्रयम् ॥ १ ॥ विवेकयुक्तबुद्धाहं जानाम्यात्मानमद्वयम्। तथापि बंधमोक्षादिव्यवहारः प्रतीयते ॥ २ ॥ विवर्तोऽपि प्रपंचो मे सत्यवद्भाति सर्वदा। इति संशयपाशेन बद्घोऽहं छिद्धि संशयम् ॥ ३ ॥ एवं शिष्यवचः श्रुत्वा गुरुराहोत्तरं स्फुटम् । नाज्ञानं नच बुद्धिश्च न जगन्न च साक्षिता ॥ ४॥ गंधमोक्षाद्यः सर्वे कृताः सत्येऽद्वये त्विय । भातीत्युक्ते जगत्सर्वे सदूपं ब्रह्म तद्भवेत् ॥ ५ ॥ सर्पादौ रज्जुसत्तेव ब्रह्मसत्तेव केवलम् । प्रपंचाधाररूपेण वर्तते सज्जगन्न हि ॥ ६ ॥ यथेक्ष्मभिसंव्याप्य शर्करा वर्तते तथा। आश्चर्यब्रह्मरूपेण त्वं व्याप्तोऽसि जगत्त्रयम् ॥ ७ ॥ मरुभूमी जलं सर्व मरुभूमात्रमेव तत्। जगत्त्रयमिदं सर्वे चिन्मात्रं सुविचारतः ॥ ८ ॥ ब्रह्मादिस्तंबपर्यंताः प्राणिनस्त्वयि कल्पिताः। बुदुबुदादितरंगांता विकाराः सागरे यथा ॥ ९ ॥ तरंगत्वं ध्रुवं सिधुने वांछति यथा तथा। विषयानंदवांछा ते महदानंदरूपतः ॥ १०॥ पिष्टं व्याप्य गुडं यद्दनमाधुर्यं न हि वांछति । पूर्णानंदो जगद्वयाप्य तदानंदं न वांछति ॥ ११ ॥ दारिद्याशा यथा नास्ति संपन्नस्य तथा तव।

ब्रह्मानंद्निमग्रस्य विषयाशा न संभवेत्।। १२॥ विषं दृष्वाऽमृतं दृष्ट्वा विषं त्यजित बुद्धिमान्। आत्मानमपि दृष्वा त्वं त्यजानात्मानमाद्रात्॥ १३॥ घटावभासको भानुर्घटनारो न नर्यति। देहावभासकः साक्षी देहनाशे न नश्यति ॥ १४ ॥ निराकारं जगत्सर्वं निर्मेलं सचिदात्मकम्। द्वैताभावात्कथं कस्माद्भयं पूर्णस्य मे वद् ॥ १५॥ ब्रह्मादिकं जगत्सर्वं त्वय्यानंदे प्रकल्पितम् । त्वय्येव लीनं जगत्त्वं कथं लीयसे वद् ॥ १६॥ न हि प्रपंचो न हि भूतजातं न चेंद्रियं प्राणगणों न देह:। न बुद्धिचित्तं न मनो न कर्ता ब्रह्मैव सत्यं परमात्मरूपम् ॥ १७॥ सर्वे सुखं विद्धि सुदुःखनाशा-त्सर्वे च सदूपमस्यनाशात्। चिद्रपमेव प्रतिभानयुक्तं तस्माद्खंडं परमात्मरूपम् ॥ १८॥ चिद्व देहस्त चिद्व लोका-श्चिदेव भूतानि चिदिंद्रियाणि। कर्ता चिदंतः करणं चिदेव चिदेव सत्यं परमार्थरूपम् ॥ १९ ॥ न में बंधो न में मुक्तिन में शास्त्रं न में गुरुः। मायामात्रविलासो हि मायातीतोऽहमद्वयः ॥ २०॥ राज्यं करोतु विज्ञानी भिक्षामटतु निर्भयः। दोषैर्न लिप्यते शुद्धः पद्मपत्रमिवांभसा ॥ २१॥

प्रण्यानि पापकर्माणि स्वप्नगानि न जाप्रति। एवं जात्रत्पुण्यपापकर्माणि न हि से प्रभोः ॥ २२ ॥ कायः करोतु कर्माणि वृथा वागुच्यतामिह । राज्यं ध्यायतु वा बुद्धिः पूर्णस्य मम का क्षतिः ॥ २३ ॥ प्राणाश्चरन्तु तद्धमैंः कामैवी हन्यतां मनः। आनंदामृतपूर्णस्य मम दुःखं कथं भवेत् ॥ २४ ॥ आनंदांबुधिमग्रोऽसौ देही तत्र न दृश्यते । लवणं जलमध्यस्थं यथा तत्र लयं गतम् ॥ २५ ॥ इंद्रियाणि मनः प्राणा अहंकारः परस्परम् । जाड्यसंगतिमुत्सुज्य मग्ना मयि चिदर्णवे ॥ २६ ॥ आत्मानमंजसा वेद्या त्वज्ञानं प्रपटायितम् । कर्तृत्वमद्य मे नष्टं कर्तव्यं वापि न कचित् ॥ २७ ॥ चिद्मृतसुखराशौ चित्तफेनं विलीनं क्षयमधिगत एव वृत्तिचंचत्तरंगः। स्तिमितसुखसमुद्रो निर्विचेष्टः सुपूर्णः कथिमह मम दुःखं सर्वदैकोऽहमस्मि ॥२८॥ आनंदरूपोऽहमखंडबोधः परात्परोऽहं घनचित्प्रकाशः। मेघा यथा व्योम न च स्पृशन्ति संसारदुःखानि न मां स्पृशन्ति ॥२५॥ अस्थिमांसपुरीषांत्रचर्मलोमसमन्वितः। अन्नादः स्थृछदेहः स्यादतोऽहं शुद्धचिद्धनः ॥३०॥ स्थू छदेहाश्रिता एते स्थू छाद्रिन्नस्य मे न हि। लिंगं जडात्मकं नाहं चित्खरूपोऽहमद्रयः ॥३१॥ थ्रुत्पिपासांध्यबाधिर्यकामक्रोधादयोऽखिलाः । 🦾

लिंगदेहाश्रिता होते नैवालिंगस्य मे विभो: ॥ ३२ ॥ अनाद्यज्ञानमेवात्र कारणं देहमुच्यते । नाहं कारणदेहोऽपि स्वप्रकाशो निरंजन: ॥ ३३॥ जडत्वित्रयमोद्दवधर्माः कारणदेहगाः। न सन्ति मम नित्यस्य निर्विकारस्वरूपिणः ॥ ३४॥ जीवाद्भिन्नः परेशोऽस्ति परेशत्वं कुतस्तव। इसज्जनसंवादो विचारः क्रियतेऽधुना ॥ ३५॥ अधिष्ठानं चिदाभासो बुद्धिरेतत्त्रयं यदा। अज्ञानादेकवद्भाति जीव इत्युच्यते तदा ॥ ३६॥ अधिष्ठानं न जीवः स्यात्प्रत्येकं निर्विकारतः। अवस्तुत्वाचिदाभासी नास्ति तस्य च जीवता ॥ ३७॥ प्रत्येकं जीवता नास्ति बुद्धेरिप जडत्वतः। जीव आभासकूटस्थबुद्धित्रयमतो भवेत् ॥ ३८॥ मायाभासो विशुद्धात्मा त्रयमेतन्महेश्वरः। मायाभासोऽप्यवस्तुत्वात्प्रत्येकं नेश्वरो भवेत् ॥ ३९॥ पूर्णत्वान्निर्विकारत्वाद्विशुद्धत्वान्महेश्वरः । जडत्वहेतोमीयायामीश्वरत्वं नु दुर्घटम् ॥ ४०॥ तसादेतत्त्रयं मिथ्या तद्थीं नेश्वरो भवेत्। इति जीवेश्वरौ भातः स्वाज्ञानात्र हि वस्तुतः ॥ ४१ ॥ घटाकाशमठाकाशौ महाकाशे प्रकल्पितौ। एवं मयि चिदाकाशे जीवेशी परिकल्पिती ॥ ४२॥ मायातत्कार्यविलये नेश्वरत्वं च जीवता। ततः शुद्धचिदेवाहं चिद्वयोमनिरुपाधितः ॥ ४३॥

सत्यचिद्धनमनंतमद्वयं सर्वदृश्यरहितं निरामयम् । यत्पदं विमलमद्वयं शिवं

तत्सदाहमिति मौनमाश्रये ॥ ४४ ॥
पूर्णमद्वयमखंडचेतनं
विश्वभेदकलनादिवर्जितम् ।
अद्वितीयपरसंविदंशकं

तत्सदाहमिति मौनमाश्रये ॥ ४५ ॥
जन्ममृत्युसुखदुःखवर्जितं
जातिनीतिकुलगोत्रदूरगम् ।
चिद्विवर्तजगतोऽस्य कारणं
तत्सदाहमिति मौनमाश्रये ॥ ४६ ॥

उल्कस्य यथा भानावंधकारः प्रतीयते।
स्वप्रकाशे परानंदे तमो मृहस्य भासते।। ४७॥
यथा दृष्टिनिरोधार्तो सूर्यो नास्तीति मन्यते।
तथाऽज्ञानावृतो देही ब्रह्म नास्तीति मन्यते॥ ४८॥
यथाऽमृतं विषाद्भिन्नं विषदोषैनं लिप्यते।
न स्प्रशामि जडाद्भिन्नो जडदोषान्प्रकाशयन्॥ ४९॥
स्वस्पापि दीपकणिका बहुलं नाशयेत्तमः।
स्वस्पापि दीपकणिका बहुलं नाशयेत्तमः।
स्वस्पोऽपि वोधो महतीमविद्यां शमयेत्तथा॥ ५०॥
चिद्रूपत्वान्न मे जाडवं सत्यत्वान्नानृतं मम।
आनंदत्वान्न मे दुःखमज्ञानाद्भाति तत्त्रयम्॥ ५१॥
कालत्रये यथा सर्पो एंजौ नास्ति तथा मित्र।
अहंकारादि देहांतं जगन्नास्यहमद्वयः॥ ५२॥
भानौ तमःप्रकाशत्वान्नांगीकुर्वन्ति सज्जनाः।
तमस्तत्कार्यसाक्षीति भ्रांतबुद्धिरहो मित्र॥ ५३॥
यथा शीतं जलं बिह्संबंधादुष्णबद्धवेत्।

बुद्धितादात्म्यसंबंधात्कर्तत्वं वस्तुतो न हि ॥ ५४ ॥ जलबिंदुभिराकाशं न सिक्तं न च शुष्यति। तथा गंगाजलेनायं न शुद्धो निसशुद्धतः॥ ५५ ॥ वृक्षोत्पन्नफलेवेक्षो यथा वृप्ति न गच्छति । मय्यध्यस्तान्नपानाद्यैस्तथा तृप्तिने विद्यते ॥ ५६ ॥ स्थाणौ प्रकल्पितश्चोरः स स्थाणुत्वं न बाधते। स्वस्मिन्कल्पितजीवश्च स्वं बाधितुमशक्यते ॥ ५७ ॥ अज्ञाने बुद्धिविलये निद्रा सा भण्यते बुधैः। विलीनाज्ञानतत्कार्ये मयि निद्रा कथं भवेत्।। ५८॥ बुद्धेः पूर्णविकासोऽयं जागरः परिकीर्त्यते । विकारादिविहीनत्वाङ्जागरो में न त्रिद्यते ॥ ५९ ॥ सृक्ष्मनाडीषु संचारो बुद्धेः स्वप्नः प्रजायते । संचारधर्मरहिते स्वप्नो नास्ति तथा मित्र ॥ ६०॥ परिपूर्णस्य नित्यस्य शुद्धस्य ज्योतिषो मम । आगंतुकमलाभावात्कि स्नानेन प्रयोजनम् ॥ ६१ ॥ देशाभावात्क गंतव्यं स्थानाभावात्क वा स्थितिः। पूर्णे मिय स्थानदेशौ कल्पितावहमद्वयः ॥ ६२ ॥ प्राणसंचारसंशोषात्पपासा जायते खळु । शोषणानहीचिद्रपे मय्येषा जायते कथम् ॥ ६३ ॥ नाडीषु पीडयमानासु वाय्वग्निभ्यां भवेत्क्षुघा । तयोः पीडनहेतुत्वात्संविद्रपे कथं मयि ।। ६४ ॥ शरीरस्थितिशैथिल्यं श्वेतलोमसमन्वितम् । जरा भवति सा नास्ति निरंशे मयि सुवेगे ॥ ६५ ॥ योषित्क्रीडा सुखस्यांतर्गवीढयं यौवनं किल । आत्मानंदे परे पूर्णे मयि नास्ति हि यौवनम् ॥ ६६ ॥

मृढबुद्धिपरिव्याप्तं दुःखानामालयं सदा । बाल्यं कोपनशीलांतं न मे सुखजलांबुधेः ॥ ६७ ॥ एवं तत्त्विचाराज्धौ निमग्नानां सदा नृणाम् । परमाद्वैतविज्ञानमपरोक्षं न संशयः ॥ ६८ ॥

्रै इति स्वात्मप्रकाशिका समाप्ता ॥

# ॥ सर्ववेदान्तसिद्धान्तसारसंग्रहः ॥

अखंडानंदसंबोधो वंदनाद्यस्य जायते। गोविंदं तमहं वंदे चिदानंदतनुं गुरुम् ॥ १ ॥ अखंडं सचिदानंदमवाङ्मनसगोचरम् । आत्मानमखिलाघारमाश्रयेऽभीष्ट्रसिद्धये ॥ २ ॥ यदालंबो दरं हन्ति सतां प्रत्यूहसंभवम्। तदालंबे दयालंबं लंबोद्रपदांबुजम् ॥ ३ ॥ वेदान्तशास्त्रसिद्धान्तसारसंग्रह उच्यते। प्रेक्षावतां मुमुक्षूणां सुखबोधोपपत्तये ॥ ४ ॥ अस्य शास्त्रानुसारित्वादनुबंधचतुष्टयम् । यदेव मूळं शास्त्रस्य निर्दिष्टं तदिहोच्यते ॥ ५ ॥ अधिकारी च विषयः संबंधश्च प्रयोजनम्। शास्त्रारंभफलं प्राहुरनुबंधचतुष्टयम् ॥ ६ ॥ चतुर्भिः साधनैः सम्यक्संपन्नो युक्तिदक्षिणः । मेघावी पुरुषो विद्वानधिकार्यत्र संमतः॥ ७॥ विषयः शुद्धचैतन्यं जीवब्रह्मैक्यलक्षणम् । यत्रैव दृश्यते सर्ववेदान्तानां समन्वयः ॥ ८ एतदैक्यप्रमेयस्य प्रमाणस्यापि च श्रुते । संबंधः कथ्यते सिद्धबीध्यबोधकलक्षणः ॥ ९ ॥ ब्रह्मात्मैकत्वविज्ञानं सन्तः प्राहुः प्रयोजनम्। येन निःशेषसंसारबंधात्सद्यः प्रमुच्यते ॥ १० ॥ प्रयोजनं संप्रवृत्तेः कारणं फललक्षणम् । प्रयोजनमनुद्दिश्य न मंदोऽपि प्रवर्तते ॥ ११ ॥ साधनचतुष्ट्रयसंपत्तिर्यस्यास्ति धीमतः पुंसः।

तस्यैवैतत्फलसिद्धिनीन्यस्य किंचिद्नस्य ॥ १२॥ चत्वारि साधनान्यत्र वदन्ति परमर्षयः। मुक्तिर्येषां नु सद्भावे नाभावे सिध्यति ध्रुवम् ॥ १३ ॥ आद्यं नित्यानित्यवस्तुविवेकः साधनं मतम्। इहामुत्रार्थफलभोगविरागो द्वितीयकम् ॥ १४॥ शमादिषद्कसंपत्तिस्तृतीयं साधनं मतम्। तुरीयं तु मुमुक्षुत्वं साधनं शास्त्रसंमतम् ॥ १५॥ ब्रह्मेव नित्यमन्यतु ह्यनित्यमिति वेदनम्। सोऽयं नियानियवस्तुविवेक इति कथ्यते ॥ १६ ॥ मृदादिकारणं नित्यं त्रिषु कालेषु दर्शनात्। घटाद्यनित्यं तत्कार्यं यतस्तन्नाश ईक्ष्यते ॥ १७ ॥ तथैवैतज्जगत्सर्वमनित्यं ब्रह्मकार्यतः। तत्कारणं परं ब्रह्म भवेत्रित्यं मृदादिवत् ॥ १८ ॥ सर्ग वक्सस्य तस्माद्वा एतस्मादिस्यपि श्रुतिः। सकाशाद्वह्मणस्तस्मादनित्यत्वे न संशयः ॥ १९॥ सर्वस्यानित्यत्वे सावयवत्वेन सर्वतःसिद्धे । वैकुंठादिषु नित्यत्वमतिश्रेम एव मृढबुद्धीनाम् ॥ २० ॥ अनिस्रत्वं च निस्रत्वमेवं यच्छृतियुक्तिभिः। विवेचनं नित्यानित्यविवेक इतिं कथ्यते ॥ २१॥ ऐहिकामु िनकार्थेषु ह्यानिसत्वेन निश्चयात्। नैःस्पृद्धं तुच्छबुद्ध्या यत्तद्वैराग्यमितीर्थते ॥ २२ ॥ निस्रानिस्पदार्थविवेकात्पुरुषस्य जायते सद्यः। स्रक्चंद्रनवनितादौ सर्वत्रानित्यवस्तुनि विरक्तिः ॥ २३ ॥ काकस्य विष्ठावद्सह्यबुद्धिर्भाग्येषु सा तीव्रविरक्तिरिष्यते। विरक्तितीव्रत्वनिदानमाहुर्भीग्येषु दोषेक्षेणमेव सन्तः॥ २४॥ प्रहरयते वस्तुनि यत्र दोषो न तत्र पुसोऽस्ति पुनः प्रवृत्तिः। अन्तर्भहारोगवर्ती विजानन्को नाम वेदयामपि रूपिणी ब्रजेत् ॥२५॥ अत्रापि चान्यत्र च विद्यमानपदार्थसंमर्शनमेव कार्यम् । यथाप्रकारार्थगुणाभिमर्शनं संदर्शयत्येव तदीयदोषम् ॥ २६ ॥ कुक्षो स्वमातुर्मेलमूत्रमध्ये स्थिति तदा विट्किमिदंशनं च। तदीयकौक्षेयकबिहुदाहं विचार्य को वा विरति न याति॥ २७॥ स्वकीयविण्मूत्रविसर्जनं तचोत्तानगत्या शयनं तदा यत्। बालप्रहाद्याहतिभाक्च शैशवं विचार्य को वा विरति न याति ॥२८॥ स्वीयै: परैस्ताडनमज्ञभावमत्यंतचापरुयमसत्क्यां च। कुमारभावे प्रतिषिद्धवृत्तिं विचार्य को वा विर्तति न याति ॥ २९॥ मदोद्धितं मान्यतिरस्कृतिं च कामातुरत्वं समयातिछंघनम्। तां तां युवत्योदितदुष्टचेष्टां विचार्य को वा विरति न याति ॥३०॥ विरूपतां सर्वजनादवज्ञां सर्वत्र दैन्यं निजबुद्धिहैन्यम् । बृद्धत्वसंभावितदुर्दशां तां विचार्य को वा विरति न याति ॥ ३१ ॥ वित्तज्वरार्शःक्षयगुरुमशूलऋष्मादिरोगोदिततीत्रदुःखम्। दुर्गंधमस्वास्थ्यमनूनचितां विचार्य को वा विरति न याति ॥ ३२ ॥ यमावलोकोदितभीतिकंपमर्भव्यथोच्छ्वासगतीश्च वेदनाम्। प्राणप्रयाणे परिदृश्यमानां विचार्य को वा विरतिं न याति ॥ ३३ ॥ अंगारनद्यां तपने च कुंभीपाकेऽपि वीच्यामसिपत्रकानने । द्तैर्यमस्य क्रियमाणबाधां विचार्य को वा विरति न याति ॥ ३४ ॥ पुण्यक्षये पुण्यकृतो नभःस्थैनिपासमानान्शिथलीकृतांगान् । नक्षत्ररूपेण दिवदच्युतांस्तान्विचार्य को वा विरति न याति ॥३५॥ वाञ्वकेवहींद्रमुखान्सुरेंद्रानीशोप्रभीत्या प्रथितांतरंगान्।

विपक्षलोकैः परिदूयमानान्विचार्य को वा विरतिं न याति ॥ ३६ ॥ श्रुत्या निरुक्तं सुखतारतम्यं ब्रह्मांतमारभ्य महीमहेशम् । औपाधिकं तत्तु न वास्तवं चेदाळोच्य को वा विर्दात न याति।।३७॥ सालोक्यसामीप्यसरूपतादिभेदस्तु सत्कर्मविशेषसिद्धः। न कर्मसिद्धस्य तु निखतेति विचार्य को वा विरतिं न याति॥ ३८॥ यत्रास्ति लोके गतितारतम्यं उचावचत्वान्वितमत्र तत्कृतम् । यथेह तद्वत्वलु दुःखमस्तीत्यालोच्य को वा विरति न याति॥ ३९॥ को नाम लोके पुरुषो विवेकी विनश्वरे तुच्छसुखे गृहादौ। कुर्याद्रतिं नित्यमवेक्षमाणो वृथैव मोहान्म्रियमाणजंतून् ॥ ४० ॥ सुखं किमस्यत्र विचार्यमाणे गृहेऽपि वा योषिति वा पदार्थे। मायातमों ऽधीकृतचक्षुषो ये त एव मुह्यन्ति विवेकजून्याः ॥ ४१॥ अविचारितरमणीयं सर्वमुदुंबरफळोपमं भोग्यम्। अज्ञानापमुभोग्यं न तु तज्ज्ञानां योषिति वा पदार्थे ॥ ४२ ॥ गतेऽपि तोये सुषिरं कुलीरो हातुं हाशको म्रियते विमोहात्। यथा तथा गेहसुखानुषक्तो विनाशमायाति नरो भ्रमेण ॥ ४३॥ कोशिकिमिस्तंतुभिरात्मदेहमावेष्ट्य चावेष्ट्य च गुप्तिमिच्छन्। स्वयं विनिर्गन्तुमशक्त एव संस्ततस्तद्ते म्रियते च छम्नः॥ ४४॥ यथा तथा पुत्रकलत्रमित्रस्नेहानुबंधेर्प्रथितो गृहस्थः। कदापि वा तान्परिमुच्य गेहादून्तुं न शक्तो म्रियते मुधैव ॥ ४५ ॥ कारागृहस्यास्य च को विशेषः प्रहृश्यते साधु विचार्यमाणे। मुक्तेः प्रतीपत्विमहापि पुंसः कांतासुखाभ्युत्थितमोहपाद्यैः ॥ ४६ ॥ गृहस्पृहा पादनिबद्धश्रंखला कांतासुताशा पदुकठपाशः। रीचिं पतद्भूर्यशनिर्हि साक्षात्प्राणान्तहेतुः प्रबला धनाशा ॥ ४७ ॥ आशापाशशतेन पाशितपदो नोत्थातुमेव क्षमः

कामकोधमदादिभिः प्रतिमदैः संरक्ष्यमाणोऽनिशम्।

434

संमोहावरणेन गोपनवतः संसारकारागृहा-

न्निर्गन्तुं त्रिविधेषणापरवशः कः शक्तुयाद्रागिषु ॥ ४८ ॥ कामांधकारेण निरुद्धदृष्टिर्मुद्धायसयप्यवलाखरूपे । न ह्यंधदृष्टेरसतः सतो वा सुखत्वदुःखत्वविचारणास्ति ॥ ४९ ॥ श्रेष्मोद्गारि मुखं स्रवन्मलवती नासाश्रुमहोचनं

स्वेदसावि मलाभिपूर्णमभितो दुर्गेधदुष्टं वपुः। अन्यद्वक्तुमशक्यमेव मनसा मन्तुं कचित्राईति

स्त्रीरूपं कथमीदशं सुमनसां पात्रीभवेन्नेत्रयोः ॥ ५० ॥ दूराद्वेक्ष्याग्निशिखां पतंगो रम्यत्वबुद्धया विनिपत्य नश्यति । यथा तथा नष्टदगेष सूक्ष्मं कथं निरीक्षेत विमुक्तिमार्गम् ॥ ५१ ॥ कामेन कान्तां परिगृद्ध तद्वज्जनोऽप्ययं नश्यति नष्टदृष्टिः । मांसास्थिमज्ञामलमूत्रपात्रं स्त्रियं स्वयं रम्यतयैव पश्यति ॥ ५२ ॥ काम एव यमः साक्षात्कान्ता वैतरणी नदी । विवेकिनां मुमुक्षुणां निलयस्तु यमालयः ॥ ५३ ॥

यमालये वापि गृहेऽपि नो नृणां तापत्रयक्केशनिवृत्तिरस्ति ।
किंचित्समालोक्य तु तद्विरामं सुखात्मना परयति मृढलोकः ॥ ५४॥
यमस्य कामस्य च तारतम्यं विचार्यमाणे महदस्ति लोके ।
हितं करोत्सस्य यमोऽप्रियः सन्कामस्त्वनर्थं कुरुते प्रियः सन् ।
यमोऽसतामेव करोत्यनर्थं सतां तु सौख्यं कुरुते हितः सन् ।
कामः सतामेव गर्ति निरुंधन्करोत्यनर्थं द्यसतां तु का कथा॥ ५६॥
विश्वस्य वृद्धि स्वयमेव कांक्षन्प्रवर्तकं कामिजनं समर्ज ।
तेनैव लोकः परिमुद्धमानः प्रवर्धते चंद्रमसेव चाव्धिः॥ ५७॥

कामो नाम महाञ्जगद्श्रमयिता स्थित्वांतरंगे स्वयं स्त्रीपुंसावितरेतरांगकगुणहासिश्च भावेः स्फुटम् । अन्योन्यं परिमोह्य नैजतमसा प्रेमानुवंघेन तौ

बद्धवा भ्रामयति प्रपंचरचनां संवर्धयन्त्रह्यहा ॥ ५८॥ अतोंऽतरंगस्थितकामवेगाद्भोग्ये प्रवृत्तिः स्वत एव सिद्धा । सर्वस्य जंतोध्रवमन्यथा चेदबोधितार्थेषु कथं प्रवृत्तिः ॥ ५९ ॥ तेनैव सर्वजंतूनां कामना बलवत्तरा। जीर्यत्यि च देहेऽस्मिन्कामना नैव जीर्यते ॥ ६० ॥ अवेक्ष्य विषये दोषं बुद्धियुक्तो विचक्षणः। कामपाशेन यो मुक्तः स मुक्तेः पथि गोचरः ॥ ६१ ॥ कामस्य विजयोपायं सूक्ष्मं वक्ष्याम्यहं सताम् । संकल्पस्य परित्याग उपायः सुलभो मतः ॥ ६२ ॥ श्रुते दृष्टेऽपि वा भोग्ये यस्मिन्कस्मिश्च वस्तुनि । समीचीनत्वधीद्यागात्कामो नोदेति कर्हिचित् ॥ ६३ ॥ कामस्य बीजं संकल्पः संकल्पादेव जायते । बीजे नष्टेंऽकुर इव तस्मिन्नष्टे विनश्यति ॥ ६४ ॥ न कोऽपि सम्यक्त्विधया विनैव भोग्यं नरः कामियतुं समर्थः। यतस्ततः कामजयेच्छुरेतां सम्यक्त्वबुद्धि विषये निहन्यात् ॥ ६५ ॥ भोग्ये नरः कामजयेच्छुरेतां सुखत्वबुद्धिं विषये निहन्यात्। यावत्सुखत्वभ्रमधीः पदार्थे तावन्न जेतुं प्रभवेद्धि कामम्।। ६६॥ संकल्पानुद्ये हेतुर्यथाभूतार्थदर्शनम्। अनर्थचितनं चाभ्यां नावकाशोऽस्य विद्यते ॥ ६७ ॥ रत्ने यदि शिलाबुद्धिजीयते वा भयं ततः। समीचीनत्वधीनैति नोपादेयत्वधीरि ॥ ६८ ॥ 🖟 यथार्थदर्शनं वस्तुन्यनर्थस्यापि चिंतनम् । संकल्पस्यापि कामस्य तद्वधोपाय इध्यते ॥ ६९ ॥ धनं भयनिबंधनं सततदुःखसंवर्धनं प्रचंडतरकर्दनं स्फुटितबंधुसंवर्धनम्।

विशिष्टगुणबाधनं कृपणधीसमाराधनं न मुक्तिगतिसाधनं भवति नापि हुच्छोधनम् ॥ ७०॥ राज्ञो भयं चोरभयं प्रमादाद्भयं तथा ज्ञातिभयं च वस्तुतः। धनं भयमस्तमनर्थमूळं यतः सतां नैव सुखाय करवते ॥ ७१॥ अर्जने रक्षणे दाने व्यये वापि च वस्तुतः। दुःखमेव सदा नृणां न धनं सुखसाधनम् ॥ ७२ ॥ सतामपि पदार्थस्य लाभाह्योभः प्रवर्धते । विवेको छुप्यते छोभात्तस्मिँन्छुप्ते विनइयति ॥ ७३ ॥ दहत्यलाभे निःखत्वं लाभे लोभो दहत्यमुम्। तस्मात्संतापकं त्रित्तं कस्य सौख्यं प्रयच्छति ॥ ७४॥ भोगेन मत्तता जंतोदीनेन पुनरद्भवः। वृथैवोभयथा वित्तं नास्त्येव गतिरन्यथा ॥ ७५ ॥ धनेन मद्वृद्धिः स्यान्मदेन स्मृतिनाशनम् । स्मृतिनाशाद्बुद्धिनाशो बुद्धिनाशात्प्रणश्यति ॥ ७६ ॥ सुखयति धनमेवेत्यंतराशापिशाच्या दृढतरमुपगृढो मृढलोको जडात्मा। निवसति तदुपान्ते संततं प्रक्षमाणो त्रजति तद्पि पश्चात्प्राणमेतस्य हृत्वा ॥ ७७ ॥ संपन्नोंऽधवदेव किंचिदपरं नो वीक्षते चक्कुषा सद्भिवर्जितमार्गे एव चरति प्रोत्सारितो बालिशै:। तस्मिन्नेव मुहुः स्वलन्प्रतिपदं गत्वान्धकूपे पत-त्यस्यांधत्वनिवर्तकौषधमिदं दारिद्रयमेवांजनम् ॥ ७९ ॥ लोभः कोधश्च दंभश्च मदो मस्सर एव च। वर्धते वित्तसंप्राप्या कथं तिचत्त्रशोधनम् ॥ ७९ ॥ अलाभाद्दिगुणं दुःखं वित्तस्य व्ययसंभवे ।

ततोऽपि त्रिगुणं दुःखं दुर्व्यये विदुषामपि ॥ ८० ॥ निखाहितेन वित्तेन भयचितानपायिना। चित्तस्वास्थ्यं कुतो जंतोर्गृहस्थेनाहिना यथा ॥ ८१ ॥ कांतारे विजने वने जनपदे सेती निरीती च वा चोरैंबीपि तथेतरैर्नरवरैर्युक्तो वियुक्तोऽपि वा। निःस्वः स्वस्थतया सुखेन वसति ह्याद्रीयमाणी जनैः क्रिशारयेव धनी सदाकुलमितभीतश्च पुत्रादिष ॥ ८२ ॥ तस्मादनर्थस्य निदानमर्थः पुमर्थसिद्धिन भवत्यनेन । ततो वनान्ते निवसन्ति सन्तः संन्यस्य सर्वे प्रिकृत्रमर्थम् ॥ ८३ ॥ श्रद्धाभक्तिमतीं सतीं गुणवतीं पुत्राञ्श्रुतान्संमता-नक्षय्यं वसुधानुभोगविभवैः श्रीसुंद्रं मंदिरम्। सर्वे नश्वरमित्यवेत्य कवयः श्रुत्युक्तिभियुक्तिभिः संन्यस्यन्यपरे तु तत्सुखमिति भ्राम्यन्ति दुःखार्णवे ॥ ८४ ॥ सुखमिति मलराशौ ये रमन्तेऽत्र गेहे क्रिमय इव कलत्रक्षेत्रपुत्रानुषक्त्या। सुरपद इव तेषां नैव मोक्षप्रसंग-स्त्विप तु निरयगुभीवासदुःखप्रवाहः॥ ८५॥ येषामाशा निराशा स्याद्दारापत्यधनादिषु । तेषां सिध्यति नान्येषां मोक्षाशाभिमुखी गतिः॥ ८६॥ सत्कर्मक्षयपाप्मनां श्रुतिमतां सिद्धात्मनां धीमतां नित्यानित्यपदार्थशोधनमिदं युक्त्या मुहुः कुवेताम्। ्तस्मादुत्थमहाविरक्यसिमतां मोक्षेककांक्षावतां धन्यानां सुलभं स्त्रियादिविषयेष्वाशालताच्छेदनम् ॥ ८७ ॥ संसारमुखोर्बलिनः प्रवेष्टुं द्वाराणि तु त्रीणि महान्ति लोके।

कान्ता च जिह्वा कनकं च तानि रुणद्धि यस्तस्य भयं न मृत्योः ॥८८॥

मुक्तिश्रीनगरस्य दुर्जयतरं द्वारं यदस्यादिमं तस्य द्वे अररे धनं च युवती ताभ्यां पिनद्धं दृढम् । कामाख्यार्गलदारुणा बलवता द्वारं तदेतत्त्रयं धीरो यस्तु भिनत्ति सोऽईति सुखं भोक्तुं विमुक्तिश्रियः॥८९॥ आरूढस्य विवेकाश्वं तीत्रवैराग्यखडगिनः। तितिक्षावर्भयुक्तस्य प्रतियोगी न दृश्यते ॥ ९० ॥ विवेकजां तीव्रविरक्तिमेव, मुक्तेर्निदानं निगदन्ति सन्तः। तस्माद्विवेकी विरतिं मुमुक्षः संपाद्येत्तां प्रथमं प्रयत्नात्।।९१॥ पुमानजातनिर्वेदो देहबंधं जिहासितुम्। न हि शक्नोति निर्वेदो बंधभेदो महानसौ ॥ ९२ ॥ वैराग्यरहिता एव यमालय इवालये। क्किअन्ति त्रिविधैस्तापैमीहिता अपि पंडिताः॥ ९३॥ शमो दमस्तितिक्षोपरतिः श्रद्धा ततः परम् । समाधानमिति शोक्तं षडेवैते शमादयः ॥ ९४ ॥ एकवृत्त्यैव मनसः स्वलक्ष्ये नियतस्थितिः। शम इत्युच्यते सद्भिः शमलक्षणवेदिभिः ॥ ९५ ॥ उत्तमो मध्यमश्चैव जघन्य इति च त्रिधा। निरूपितो विपश्चिद्धिः तत्तत्त्वक्षणवेदिभिः ॥ ५६ ॥ स्वविकारं परित्यच्य वस्तुमात्रतया स्थितिः। मनसः सोत्तमा शांतिर्बद्धानिवीणलक्षणा ॥ ९७॥ प्रत्यक्प्रत्ययसंतानप्रवाहकरणं धियः। यदेषा मध्यमा शान्तिः शुद्धसत्त्वैकलक्षणा॥ ९८॥ विषयव्यापृतिं त्यक्तवा अवणैकमनःस्थितिः। मनसञ्चेतरा शान्तिर्मिश्रसत्त्वैकलक्षणा ॥ ९९ ॥ ्राच्योदीच्यांगसद्भावे शमः सिध्यति नान्यथा ।

तीत्रा विरक्तिः प्राच्यांगमुदीच्यांगं दमादयः ॥ १००॥ कामः क्रोधश्च लोभश्च मदो मोहश्च मत्सरः। न जिता: षडिमे येन तस्य शान्तिन सिध्यति ॥ १०१ ॥ शब्दादिविषयेभ्यो यो विषवन्न निवर्तते। तीव्रमोक्षेच्छया मिक्षोस्तस्य शान्तिर्ने सिध्यति॥ १०२ ॥ येन नाराधितो देवो यस्य नो गुर्वनुप्रहः। न बद्धयं हृदयं यस्य तस्य शान्तिने सिध्यति ॥ १०३ ॥ मनःप्रसाद्सिद्ध्यर्थं साधनं श्रूयतां बुधैः। मनःप्रसादो यत्सत्त्वे यदभावे न सिध्यति ॥ १०४॥ ब्रह्मचर्यमहिंसा च द्या भूतेष्ववकता। विषयेष्वतिवैतृष्ण्यं शौचं दंभविवर्जनम् ॥ १०५ ॥ सत्यं निर्ममता स्थैयमिमानविसर्जनम् । ईश्वरध्यानपरता ब्रह्मविद्भिः सहस्थितिः ॥ १०६॥ ज्ञानशास्त्रेकपरता समता सुखदुःखयोः। मानानासक्तिरेकांतशीलता च मुमुक्षुता ।। १०७ ॥ यस्यैतद्विद्यते सर्वे तस्य चित्तं प्रसीदति । न त्वेतद्धर्मशून्यस्य प्रकारांतरकोटिभिः ॥ १०८ ॥ सारणं द्रीनं स्त्रीणां गुणकर्मानुकीर्तनम् । समीचीनत्वधीस्तासु प्रीतिः संभाषणं मिथः ॥ १०९ ॥ सहवासश्च संसगोंऽष्ट्रधा मैथुनं विदुः। एतद्विलक्षणं ब्रह्मचर्यं चित्तप्रसादकम् ॥ ११० ॥ अहिंसा वाङ्मनःकायैः प्राणिमात्राप्रपीडनम् । स्वात्मवत्सर्वभूतेषु कायेन मनसा गिरा ॥ १११ ॥ अनुकंपा द्या सैव शोक्ता वेदान्तवेदिभिः। करणत्रितयेऽवेकरूपतावकता मता ॥ ११२ ॥

ब्रह्मादिस्थावरान्तेषु वैराग्यं विषयेष्वनु । यथैव काकविष्ठायां वैराग्यं तद्धि निर्मलम् ॥ ११३॥ बाह्यसाभ्यंतरं चेति द्वित्रिधं शौचमुच्यते। मृज्जलाभ्यां कृतं शौचं बाह्यं शारीरकं समृतम् ॥ ११४ ॥ अज्ञानदूरीकरणं मानसं शौचमांतरम्। अंतःशोचे स्थिते सम्यग्बाह्यं नावहयकं नृणाम् ॥ ११५ ॥ ध्यानपूजादिकं लोके द्रष्टर्येव करोति यः। पारमार्थिकधीहीनः स दंभाचार उच्यते ॥ ११६॥ पुंसस्तथानाचरणमदंभित्वं विदुर्बुधाः। यत्स्वेन दृष्टं सम्यक्च श्रुतं तस्यैव भाषणम् ॥ ११७ ॥ सत्यमित्युच्यते ब्रह्म सत्यमित्यभिभाषणम् । देहादिषु स्वकीयत्वदृढबुद्धिविसर्जनम् ॥ ११८॥ निर्ममत्वं स्मृतं येन कैवल्यं लभते बुधः। गुरुवेदान्तवचनैर्निश्चितार्थे दृढस्थितिः ॥ ११९॥ तदेकवृत्त्या तत्स्थैर्यं नैश्चल्यं न तु वर्ष्मणः। विद्यैश्वर्यतपोरूपकुलवर्णाश्रमादिभिः ॥ १२०॥ संजाताहंकृतित्याग्रत्वभिमानविसर्जनम्। त्रिभिश्च करणै: सम्यग्घित्वा वैषयिकी क्रियाम् ॥ १२१ ॥ स्वात्मैकचिंतनं यत्तदीश्वरध्यानमीरितम्। छायेव सर्वदा वासो ब्रह्मविद्भिः सह स्थितिः ॥ १२२ ॥ यद्यदुक्तं ज्ञानशास्त्रे अवणादिकमेषु यः। निरतः कमेथीहीनः ज्ञाननिष्ठः स एव हि ॥ १२३॥ धनकांताञ्चरादीनां प्राप्तकाले सुखादिभिः । विकारहीनतेव स्यात्सुखदुःखसमानता ॥ १२४ ॥ श्रेष्ठं पूज्यं विदित्वा मां मानयन्तु जना भुवि।

इत्यासक्त्या विहीनत्वं मानानासिक्तरुच्यते ॥ १२५ ॥ सिंबतनस्य संबाधो विद्नोऽयं निर्जने ततः। स्थेयमित्येक एवास्ति चेत्सैवैकान्तशीलता॥ १२६॥ संसारबंधनिर्मुक्तिः कदा झटिति मे भवेत्। इति या सुदृढा बुद्धिरीरिता सा मुमुक्षता ॥ १२७॥ ब्रह्मचर्यादिभिधेमैं बुद्धेदीषनिवृत्तये। दंडनं दम इत्याहुर्दमशब्दार्थकोविदाः ॥ १२८॥ तत्तदुवृत्तिनिरोधेन बाह्येद्रियविनिप्रहः। योगिनो दम इलाहुमेनसः शांतिसाधनम् ॥ १२९ ॥ इंद्रियेष्विद्रियार्थेषु प्रवृत्तेषु यदच्छया। अनुधावति तान्येव मनो वायुमिवानलः॥ १३०॥ इंद्रियेषु निरुद्धेषु त्यक्त्वा वेगं मनः स्वयम्। सत्त्वभावमुपाद्ते प्रसाद्स्तेन जायते । प्रसन्ने सति चित्तेऽस्य, मुक्तिः सिध्यति नान्यथा ॥ १३१ ॥ मनः प्रसादस्य निदानमेव निरोधनं यत्सकलेंद्रियाणाम् । बाह्येंद्रिये साधु निरुध्यमाने बाह्यार्थभोगो मनसो वियुज्यते ॥१३२॥ तेन स्वदेष्टियं परिमुच्य चित्तं शनैः शनैः शान्तिमुपाददाति । चित्तस्य बाह्यार्थविमोक्षमेव मोक्षं विदुर्मोक्षणलक्षणज्ञाः॥ १३३॥

दमं विना साधु मनःप्रसादहेतुं न विद्याः सुकरं सुमुक्षोः । दमेन चित्तं निजदोषजातं विसुज्य शान्ति समुपैति शीव्रम् ॥१३४॥

प्राणायामाञ्ज्वति मनसो निश्चलत्वं प्रसादो यस्याप्यस्य प्रतिनियतदिग्देशकालाद्यवेक्ष्य । सम्यग्दष्टया कचिद्पि तया नो दमो हन्यते त त्कुर्योद्धीमान्दममनलसश्चित्तशान्त्यै प्रयत्नात् ॥ १३५ ॥ सर्वेद्रियाणां गतिनिष्रहेण भोग्येषु दोषाद्यवमर्शनेन ।

ईशप्रसादाच गुरोः प्रसादाच्छान्ति समायात्यचिरेण चित्तम्॥१३६॥ आध्यात्मिकादि यद्दुःखं प्राप्तं प्रारब्धवेगतः। अचितया तत्सहनं तितिक्षेति निगद्यते ॥ १३७ ॥ रक्षा तितिक्षासदृशी मुमुक्षोर्न विद्यतेऽसौ पविना न भिद्यते । यामेव धीराः कवचीव विव्ञान्सर्वास्तृणीकुत्य जयन्ति मायाम् ॥१३८॥ क्षमावतामेव हि योगसिद्धिः स्वाराज्यलक्ष्मीसुखभोगसिद्धिः। क्षमाविहीना निपतन्ति विन्नेर्वातैहैताः पर्णचया इव द्रुमात् ॥१३९॥ तितिक्षया तपो दानं यज्ञस्तीर्थं व्रतं श्रुतम्। भूतिः स्वर्गोऽपवर्गश्च प्राप्यते तत्तदर्थिभिः ॥ १४० ॥ ब्रह्मचर्यमहिंसा च साधूनामप्यगहेणम्। पराक्षेपादिसहनं तितिक्षोरेव सिध्यति ॥ १४१ ॥ साधनेष्वपि सर्वेषु तितिक्षोत्तमसाधनम्। यत्र विद्याः पलायन्ते दैविका अपि भौतिकाः ॥ १४२ ॥ तितिक्षोरेव विद्रभ्यस्त्वनिवर्तितचेतसः। सिध्यन्ति सिद्धयः सर्वा अणिमाद्याः समृद्धयः ॥ १४३ ॥ ा तसान्मुम् श्लोरधिका तितिश्चा संपादनीये प्सितकार्यसिद्धये । तीत्रा मुमुक्षा च महत्युपेक्षा चोभे तितिक्षा सहकारि कारणम्।।१४४॥ *ि ्*तत्तत्कालसमागतामयततेः शान्त्यै प्रवृत्तो यदि स्यात्तत्तत्परिहारकोषधरतस्तचितने तत्परः। तद्भिक्षः अवणादिधर्मरहितो भूत्वा मृतश्चेत्ततः किं सिद्धं फलमाप्र्यादुभयथा भ्रष्टो भवेत्स्वार्थतः ॥ १४५॥ योगमभ्यस्यतो भिक्षोर्योगाच्चलितचेतसः । प्राप्य पुण्यकृताँ होकानित्यादि प्राह केशवः ॥ १४६ ॥ न तु कृत्वैव संन्यासं तृष्णीमेव मृतस्य हि ।

पुण्यलोकगतिं बृते भगवान्न्यासमात्रतः ॥ १४७ ॥

१४३

न च संन्यसनादेव सिद्धिं समधिगच्छति। इसनुष्ठेयसंस्थागात्मिद्ध्यभावमुवाच च ॥ १४८ ॥ तस्मात्तितिश्चया सोढ्वा तत्तदुदु:खमुपागतम्। कुर्याच्छक्यनुरूपेण श्रवणादि शनैः शनैः ॥ १४९ ॥ प्रयोजनं तितिक्षायाः साधितायाः प्रयत्नतः । प्राप्तदुःखासहिष्णुत्वे न किंचिद्पि दृश्यते ॥ १५०॥ साधनत्वेन दृष्टानां सर्वेषामपि कर्मणाम्। विधिना यः परित्यागः स संन्यासः सर्ता मतः ॥ १५१ ॥ उपरमयति कमीणीत्यपरतिशब्देन कथ्यते न्यासः। न्यासेन हि सर्वेषां श्रुत्या प्रोक्तो विकर्मणां त्यागः ॥१५२॥ कर्मणा साध्यमानस्यानिखत्वं श्रूयते यतः। कर्मणानेन कि नित्यफलेप्सोः परमार्थिनः ॥ १५३ ॥ उत्पाद्यमाप्यं संस्कार्यं विकार्यं परिगण्यते । चतुर्विधं कमेसाध्यं फलं नान्यदितः परम् ॥ १५४ ॥ े नैतद्न्यतरं ब्रह्म कदा भवितुमईति। स्वतःसिद्धं सर्वदाप्तं शुद्धं निर्मलमित्रयम् ॥ १५५ ॥ न चास्य कश्चिज्जनितेत्यागमेन निषिध्यते । कारणं ब्रह्म तत्तस्माद्भद्धा नोत्पाद्यमिष्यते ॥ १५६ ॥ आप्त्राप्ययोस्त भेदश्चेदाप्त्रा चाप्यमवाप्यते । आष्त्रस्वरूपमेवैतद्वह्या नाप्यं कदाचन ॥ १५७ ॥ ्मलिनस्यैव संस्कारो दर्पणादेरिहेष्यते । व्योमवन्नित्यशुद्धस्य ब्रह्मणो नैव सस्क्रिया ॥ १५८ ॥ केन दुष्टेन युज्येत वस्तु निर्मेलमिकयम्। यद्योगादागतं दोषं संस्कारो विनिवर्तयेत् ॥ १५९ ॥ 📊 🝌 निर्गुणस्य गुणाधानमपि नैवोपपद्यते ।

केवलो निर्गुणश्चेति नैर्गुण्यं श्रूयते यतः ॥ १६० ॥ सावयवस्य श्लीरादेवस्तुनः परिणामिनः। येन केन विकारित्वं स्यान्नो निष्कर्मवस्तुनः ॥ १६१ ॥ निष्करं निष्कयं शान्तं निरवद्यं निरजनम् । इत्येव वस्तुनस्तत्त्वं श्रुतियुक्तिव्यवस्थितम् ॥ १६२ ॥ तस्मान्न कमसाध्यत्वं ब्रह्मणोऽस्ति कुतश्चन । कर्मसाध्यं त्वनित्यं हि ब्रह्म नित्यं सनातनम् ॥ १६३ ॥ देहादिः श्रीयते लोको यथैवं कर्मणा चितः। तथैवामुष्मिको लोको संचितः पुण्यकर्मणा ॥ १६४ ॥ क्रतकत्वमनित्यत्वे हेतुर्जागर्ति सर्वदा। तस्मादिनत्ये स्वर्गादौ पंडितः को नु मुह्यति ॥ १६५ ॥ जगद्धेतोस्तु नित्यत्वं सर्वेषामपि संमतम् । जगद्धेतुत्वमस्यैव वावदीति श्रुतिमुहुः ॥ १६६ ॥ ऐतदात्म्यमिदं सर्वं तत्सत्यमिति च श्रुतिः। अस्यैव नित्यतां त्रृते जगद्धेतोः सतः स्फुटम् ॥ १६७॥ ं न कर्मणा न प्रजया घनेनेति स्वयं श्रुति:। कर्मणो मोक्षहेतुत्व साक्षादेव निषेधति ॥ १६८॥ प्रत्यम्ब्रह्मविचारपूर्वमुभयोरेकत्वबोधाद्विना कैवरुयं पुरुषस्य सिध्यति परब्रह्मात्मतालक्षणम् । न स्नानैरपि कीर्तनैरपि जपैनी कुच्छ्चांद्रायणै-र्नो वाष्यध्वरयज्ञदाननिगमैनी मंत्रतंत्रैरिप ॥ १६९ ॥ ज्ञानादेव तु कैवल्यमिति श्रुखा निगद्यते । ज्ञानस्य मुक्तिहेतुत्वमन्यव्यावृत्तिपूर्वकम् ॥ १७० ॥ विवेकिनो विरक्तस्य ब्रह्मनिय्दववेदिनः। तद्भावेच्छोरनित्यार्थे तत्सामग्च्ये कुतोऽरतिः॥ १७१॥

तस्माद्नित्ये खर्गादौ साधनत्वेन चोदितम्। नित्यं नैमित्तिकं चापि सर्व कर्म ससाधनम् ॥ १७२ ॥ मुमुक्षणा परित्याच्यं ब्रह्मभावमभीप्सना । मुमुक्षोरपि कर्मास्तु श्रवणं चापि साधनम् ॥ १७३॥ हस्तवदृद्धयमेतस्य स्वकार्यं साधयिष्यति । यदा विजंभते दीपो ऋजूकरणकर्मणा ॥ १७४ ॥ तथा श्रवणजो बोधः पुंसो विहितकर्मणा। अतः सापेक्षितं ज्ञानमथवापि समुचयम् ॥ १७५ ॥ मोक्षस्य साधनमिति वदन्ति ब्रह्मवादिनः। मुमुक्षोर्युज्यते त्यागः कथं विहितकर्मणः ॥ १७६॥ इति शंका न कर्तव्या मृढवत्पण्डितोत्तमैः। कर्मणः फलमन्यतु श्रवणस्य फलं पृथक् ॥ १७७॥ वैलक्षण्यं च सामग्च्योश्चोभयत्राधिकारिणोः। कामी कर्मेण्यधिकृतो निष्कामी श्रवणे मतः ॥ १७८॥ अर्थी समर्थ इत्यादि लक्षणं कर्मिणो मतम्। परीक्ष्य लोकानित्यादि लक्षणं मोक्षकांक्षिणः ॥ १७९॥ मोक्षाधिकारी संन्यासी गृहस्थः किल कर्मणि। कर्मणः साधनं भार्यास्त्रुक्सुवादिपरिग्रहः ॥ १८० ॥ नैवान्यसाधनापेक्षा शुश्रूषोस्तु गुरुं विना। उपर्युपर्यहंकारो वर्धते कर्मणा मृशम् ॥ १८१ ॥ अहंकारस्य विच्छितिः श्रवणेन प्रतिक्षणम्। प्रवर्तक कमेशास्त्रं ज्ञानशास्त्रं निवर्तकम् ॥ १८२ ॥ इस्राद्विपरीत्यं तत्साधने चाधिकारिणोः। द्वयोः परस्परापेक्षा विद्यते न कदाचन ॥ १८३ ॥ सामञ्योश्चोभयोत्तद्वदुभयत्राधिकारिणोः।

ऊर्ध्व नयति विज्ञानमधः प्रापयति क्रिया ॥ १८४ ॥ कथमन्योन्यसापेक्षा कथं वापि समुचयः। यथाग्नेस्तृणकूटस्य तेजसस्तिमिरस्य च ॥ १८५ ॥ सहयोगो न घटते तथैव ज्ञानकर्मणोः। किमूपकुर्याज्ज्ञानस्य कर्मस्वप्रतियोगिनः॥ यस्य संनिधिमात्रेण स्वयं न स्फूर्तिमृच्छति ॥ १८६ ॥ कोटींधनाद्रिज्वलितोऽपि वह्निरर्कस्य नाईत्युपकर्तुमीषत्। यथा तथा कमसहस्रकोटिङ्गोनस्य किं नु स्वयमेव लीयते ॥१८७॥ एककत्रीश्रयौ हस्तौ कर्मण्यधिकृतावुमौ। सहयोगस्तयोर्युक्तो न तथा ज्ञानकर्मणोः ॥ १८८ ॥ कत्री कर्तमकर्त वाप्यन्यथा कर्म शक्यते । न तथा वस्तुनो ज्ञानं कर्तृतंत्रं कदाचन ॥ १८९ ॥ यथा वस्तु तथा ज्ञानं प्रमाणेन विजायते । नापेक्षते च यरिंकचित्कमे वा युक्तिकौशलम् ॥ १९० ॥ ज्ञानस्य वस्तुतंत्रत्वे संशयाद्यद्यः कथम्। अतो न वास्तवं ज्ञानमिति नो शंक्यतां बुधैः ॥ १५१ ॥ प्रमाणासौष्ठववृतं संशयादि न वास्तवम् । श्रुतिप्रमाणसुष्ठुत्वे ज्ञानं भवति वास्तवम् ॥ १९२ ॥ वस्तु तावत्परं ब्रह्म नित्यं सत्यं ध्रुवं विभु। श्रुतिप्रमाणे तज्ज्ञानं स्यादेव निरपेक्षकम् ॥ १९३ ॥ रूपज्ञानं यथा सम्यग्दष्टौ सत्यां भवेत्तथा। श्रुतिप्रमाणे सत्येव ज्ञानं भवति वास्तवम् ॥ १९४ ॥ न कर्म यत्किचिद्पेक्षते हि रूपोपलब्धौ पुरुषस्य चक्षुः। ज्ञानं तथैव श्रवणादिजन्यं वस्तुप्रकाशे निरपेक्षमेव ॥ १९५ ॥ कर्तृतंत्रं भवेत्कर्भ कर्मतंत्र शुभाशुभम्।

प्रमाणतंत्रं विज्ञानं मायातंत्रमितं जगत्।। १९६॥ विद्यां चाविद्यां चेति सहोक्तिरियमुपकृता सद्भिः। सत्कर्मोपासनयोर्न त्वात्मज्ञानकर्मणोः कापि ॥ १९७॥ नित्यानित्यपदार्थबोधरहितो यश्चोभयत्र स्रगा-द्यर्थानामनुभूतिलम्हद्यो निर्विण्णबुद्धिर्जनः। तस्यैवास्य जडस्य कर्म विहितं श्रुत्या विरज्याभितो मोक्षेच्छोर्न विधीयते तु परमानंदार्थिनो धीमतः ॥ १९८ ॥ मोक्षेच्छया यदहरेव विरच्यतेऽसौ न्यासस्तदैव विहितो त्रिदुषो मुमुक्षोः। श्रुत्या तयेव परया च ततः सुधीभि: प्रामाणिकोऽयमिति चेतसि निश्चितब्यः ॥ १९९ ॥ स्वापरोक्षस्य वेदादेः साधनत्वं निषेधति । नाहं वेदैन तपसेत्यादिना भगवानिप ॥ २००॥ प्रवृत्तिश्च निवृत्तिश्च हे एते श्रुतिगोचरे। प्रवृत्त्या बध्यते जंतुर्निवृत्त्या तु विमुच्यते ॥ २०१ ॥ यन्न खबंधोऽभिमतो मूढस्यापि कचित्ततः। निवृत्तिः कर्मसंन्यासः कर्तव्यो मोक्षकांक्षिभिः ॥ २०२ ॥ न ज्ञानकर्मणोर्थस्मात्सहयोगस्तु युज्यते । तस्मात्त्याज्यं प्रयत्नेन कर्म ज्ञानेच्छुना ध्रुवम् ॥ २०३ ॥ इष्टसाधनताबुद्धया गृहीतस्यापि वस्तुनः। विज्ञाय फल्गुतां पश्चात्कः पुनस्तत्प्रतीक्षते ॥ २०४ ॥ ंडपरतिशब्दार्थी ह्युपरमणं पूर्वेद्दष्टवृत्तिभ्यः। सोऽयं मुख्यो गौणश्चेति च वृत्त्या द्विरूपतां धत्ते ॥ २०५ ॥ वृत्तेर्द्दरयपरित्यागो मुख्यार्थ इति कथ्यते । गौणार्थः कर्मसंन्यासः श्रुतेरंगतया मतः॥ २०६॥

पुंसः प्रधानसिद्धार्थमंगस्याश्रयणं ध्रुवम् । कर्तव्यमंगहीनं चेत्प्रधानं नैव सिध्यति ॥ २०७ ॥ संन्यसेत्सुविरक्तः सन्निहामुत्रार्थतः सुखात्। अविरक्तस्य संन्यासो निष्फलोऽयाज्ययागवत् ॥ २०८ ॥ संन्यस्य तु यतिः कुर्योत्र पूर्वविषयस्मृतिम्। तां तां तत्स्मरणे तस्य जुगुप्सा जायते यतः ॥ २०९ ॥ गुरुवेदान्तवाक्येषु बुद्धिया निश्चयात्मिका। सत्यमित्येव सा श्रद्धा निदानं मुक्तिसिद्धये ॥ २१० ॥ श्रद्धावतामेव सतां पुपर्थः समीरितः सिध्यति नेतरेषाम्। उक्तं सुसूक्ष्मं परमार्थतत्त्वं श्रद्धत्स्व सोम्येति च वक्ति वेदः ॥२११॥ श्रद्धाविहीनस्य तु न प्रवृत्तिः प्रवृत्तिशून्यस्य न साध्यसिद्धिः । अश्रद्धयैवाभिहताश्च सर्वे मज्जन्ति संसारमहासमुद्रे ॥ २१२ ॥ देवे च वेदे च गुरौ च मंत्रे तीर्थे महात्मन्यपि भेषजे च। श्रद्धा भवत्यस्य यथा यथान्तस्तथा तथा सिद्धिरुदेति पुंसाम् ॥२१३॥ अस्तीत्येवोपलब्धवयं वस्तुसद्भावनिश्चयात् । सङ्गावनिश्चयस्तत्र श्रद्धया शास्त्रसिद्धया ॥ २१४ ॥ तस्माच्छुद्धा सुसंपाद्या गुरुवेदान्तवाक्ययोः। मुमुक्षोः श्रद्दधानस्य फलं सिध्यति नान्यथा ॥ २१५ ॥ यथार्थवादिता पुंसां श्रद्धाजननकारणम् । वेदस्येश्वरवाक्यत्वाद्यथार्थत्वे न संशयः ॥ २१६ ॥

मुमुक्षोः श्रद्दधानस्य फलं सिध्यति नान्यथा ॥ २१५ ॥
यथार्थवादिता पुंसां श्रद्धाजननकारणम् ।
वेदस्येश्वरवाक्यत्वाद्यथार्थत्वे न संशयः ॥ २१६ ॥
मुक्तस्येश्वरहपत्वाद्गुरोर्वागपि तादृशी ।
तस्मात्तद्वाक्ययोः श्रद्धा सतां सिध्यति धीमताम् ॥ २१७ ॥
श्रुत्युक्तार्थावगाहाय विदुषा ज्ञेयवस्तुनि ।
चित्तस्य सम्यगाधानं समाधानमितीर्थते ॥ २१८ ॥
चित्तस्य साध्येकपरत्वमेव पुमर्थसिद्धेर्नियमेन कारणम् ।

नैवान्यथा सिध्यति साध्यमीषनमनः प्रमादे विफलः प्रयतः ॥२१९॥ े चित्तं च दृष्टिं करणं तथान्यदेकत्र बन्नाति हि लक्ष्यभेत्ता । किंचित्प्रमादे सति लक्ष्यभेतुर्बाणप्रयोगो विफलो यथा तथा ॥२२०॥ सिद्धेश्चित्तसमाधानमसाधारणकारणम्। यतस्ततो मुमुक्षुणां भवितव्यं सदामुना । २२१ ॥ अत्यंततीत्रवराग्यं फललिप्सा महत्तरा। तदेतदुभयं विद्यात्समाधानस्य कारणम् ॥ २२२ ॥ बहिरंगं श्रुतिः प्राह ब्रह्मचर्यादिमुक्तये। शमादिषद्कमेवैतदंतरंगं विदुर्वधाः ॥ २२३ ॥ अंतरंगं हि बलवद्वहिरंगाद्यतस्ततः। शमादिषद्कं जिज्ञासोरवश्य भाव्यमांतरम् ॥ २२४॥ अंतरंगविहीनस्य कृतश्रवणकोटयः। न फलन्ति यथा योद्धरधीरस्यास्त्रसंपदः ॥ २२५ ॥ ब्रह्मात्मैकत्वविज्ञानाद्यद्विद्वान्मोक्तुमिच्छति । संसारपाशबंधं तन्मुमुक्षत्वं निगद्यते ॥ २२६ ॥ साधनानां तु सर्वेषां मुमुक्षा मूळकारणम्। अनिच्छोरप्रवृत्तस्य क श्रुतिः क नु तत्फलम् ॥ २२७ ॥ तीत्रमध्यममंदातिमंद्भेदाश्चतुर्विधाः। मुमुक्षा तत्प्रकारोऽपि कीर्त्यते श्रूयतां बुधैः ॥ २२८ ॥ तापैश्विमिर्नित्यमनेकरूपैः, संतप्यमानो क्षुभितांतरात्मा। परिग्रहं सर्वमनर्थबुद्धा, जहाति सा तीत्रतरा मुमुक्षा ॥ २२९ ॥ तापत्रयं तीत्रमवेक्य वस्तु दृष्ट्वा कलत्रं तनयान्विहातुम्। मध्ये द्वयोर्छोडनमात्मनो यत्सैषा मता माध्यमिकी मुमुक्षा ॥ २३०॥ मोक्षस्य कालोऽस्ति किमद्य मे त्वरा मुक्त्वैव भोगान्कृतसर्वकार्यः। मुक्त्यै यतिष्येऽहमथेति बुद्धिरेषैव मंदा कथिता मुमुक्षा ॥ २३१ ॥

मार्गे प्रयातुर्मणिलाभवन्मे लभेत मोक्षो यदि तर्हि धन्यः। इलाशया मृढिधियां मतिया सैपातिमन्दामिमता मुमुक्षा ॥ २३२ ॥ जन्मानेकसहस्रेषु तपसाऽऽराधितेश्वरः। तेन निःशेषनिर्धृतहृदयस्थितकल्मषः ॥ २३३ ॥ शास्त्रविद्गुणदोषज्ञो भोग्यमात्रे विनिःसपृहः। नित्यानित्यपदार्थज्ञो मुक्तिकामो दृढत्रतः ॥ २३४ ॥ निष्टप्तमग्निना पात्रमुद्धास्य त्वरया यथा। जहाति गेहं तद्वच तीत्रमोक्षेच्छया द्विजः ॥ २३५ ॥ स एव सद्यस्तरति संस्ति गुर्वनुप्रहात्। यस्तु तीत्रमुमुक्षुः स्यात्स जीवन्नेव मुच्यते ॥ २३६ ॥ जन्मान्तरे मध्यमस्तु तदन्यस्तु युगान्तरे । चतुर्थः कल्पकोट्यां वा नैव बंधाद्विमुच्यते ॥ २३७ ॥ नृजन्म जंतोरतिदुर्छमं विदुस्ततोऽपि पुंस्त्वं च ततो विवेकः। लब्ध्वा तदेतत्त्रितयं महात्मा यतेत मुक्त्ये सहसा विरक्तः ॥२३८॥ पुत्रमित्रकलत्रादिसुखं जन्मनि जन्मनि । मर्त्यत्वं पुरुषत्वं च विवेकश्च न लभ्यते ॥ २३९ ॥

स्तत्रापि पौरुषमतः सदसद्धिवेकम्।
स्तत्रापि पौरुषमतः सदसद्धिवेकम्।
संप्राप्य चैहिकसुखामिरतो यदि स्याद्धिक्तस्य जन्म कुमतेः पुरुषाधमस्य॥ २४०॥
स्वादते मोदते नित्यं शुनकः सूकरः खरः।
तेषामेषां विशेषः को वृत्तिर्येषां तु तैः समा॥ २४१॥
यावन्नाश्रयते रोगो यावन्नाक्रमते जरा।
यावन्न धीर्विपर्येति यावन्मृत्युं न पद्यति॥ २४२॥
तावदेव नरः स्वस्थः सार्प्रहणतत्परः।

विवेकी प्रयतेताञ्च भवबंधविमुक्तये ॥ २४३ ॥ देवर्षिपितृमर्त्यर्णवंधमुक्तास्तु कोटिशः। भवबंधविमुक्तस्तु यः कश्चिद्वद्यवित्तमः॥ २४४॥ अंतर्बंधेन बद्धस्य किं बहिर्वंधमोचनै:। तदंतर्बंधमुक्सर्थं क्रियतां कृतिभिः कृति: ॥ २४५॥ कृतिपर्यवसानैव मता तीत्रमुमुक्षुता। अन्या तु रंजनामात्रा यत्र नो दृइयते कृतिः ॥ २४६ ॥ गेहादिसर्वमपहाय लघुत्वबुद्धया सौख्येच्छया स्वपतिनानलमाविविक्षोः। कान्ताजनस्य नियता सुदृढा त्वरा या सैषा फलान्तगमने करणं मुमुक्षोः ॥ २४७ ॥ नित्यानित्यविवेकश्च देहक्षणिकतामतिः। मृत्योभीतिश्च तापश्च मुमुक्षावृद्धिकारणम् ॥ २४८ ॥ शिरो विवेकस्त्वत्यंतं वैराग्यं वपुरुच्यते । शमादयः षडंगानि मोक्षेच्छा प्राण इष्यते ॥ २४९ ॥ इंद्रशांगसमायुक्तो जिज्ञासुर्युक्तिकोविदः । शूरो मृत्युं निहन्त्येव सम्यग्ज्ञानासिना ध्रुवम् ॥ २५० ॥ उक्तसाधनसंपंत्रो जिज्ञासुर्यतिरात्मनः। जिज्ञासायै गुरुं गच्छेत्समित्पाणिर्नयोज्ज्वलः ॥ २५१ ॥

निर्ममो निरहंकारो निर्देद्वो निष्परिग्रहः ॥ २५२ ॥ अनपेक्षः शुचिर्दक्षः करुणामृतसागरः । एवं छक्षणसंपन्नः स गुरुने हावित्तमः ।

श्रोत्रियो ब्रह्मनिष्ठो यः प्रशान्तः समद्शेनः ।

डपासाद्यः प्रयत्नेन जिज्ञासोः स्वार्थसिद्धये ॥ २५३ ॥ जन्मानेकशतैः सदादरयुजा भक्ता समाराधितो भक्तैवैदिकलक्षणेन विधिना संतुष्ट ईशः खयम्।
साक्षाच्छीगुरुक्ष्मेत्य कृपया हम्मोचरः सन्प्रभुः
तत्त्वं साधु विबोध्य तारयति तान्संसारदुःखाणवात् ॥ २५४ ॥
अविद्याहृदयप्रंथिविमोक्षोऽपि भवेद्यतः ।
तमेव गुरुरित्याहुर्गुरुशब्दार्थवेदिनः ॥ २५५ ॥
शिव एव गुरुः साक्षात् गुरुरेव शिवः खयम् ।
दमयोरंतरं किंचिन्न द्रष्टव्यं मुमुक्षुभिः ॥ २५६ ॥
बंधमुक्तं ब्रह्मनिष्ठं कृतकृत्यं भजेद्गुरुम् ।
यस्य प्रसादात्संसारसागरो गोष्पदायते ॥ २५७ ॥
शुश्रुषया सदा भक्ता प्रणामैर्विनयोक्तिभिः ।
प्रसन्नं गुरुमासाद्य प्रष्टव्यं ज्ञेयमात्मनः ॥ २५८ ॥
मगवन्करुणासिधो भवसिधोभवांस्तरिः ।
यमाश्रित्याश्रमेणेव परं पारं गता बुधाः ॥ २५९ ॥
जन्मांतरकृतानंतपुण्यकर्मफलोदयः ।
अद्य संनिहितो यस्मात्त्वत्क्रपापात्रमस्म्यहम् ॥ २६० ॥

संप्रीतिमक्ष्णोर्वदनप्रसादमानंदमंतःकरणस्य सद्यः । विलोकनं ब्रह्मविदस्तनोति छिनत्ति मोहं सुगितृं व्यनक्ति ॥ २६१ ॥ हुताशनानां शशिनामिनानामप्यर्बुदं वापि न यन्निहतुम् । शक्नोति तद्ध्वान्तमनंतमांतरं हन्त्यात्मवेत्ता सक्टदीक्षणेन ॥२६२ ॥

दुष्पारे भवसागरे जिनमृतिव्याध्यादिदुःखोत्कटे घोरे पुत्रकलत्रमित्रबहुलप्राहाकरे भीकरे। कर्मोत्तुंगतरंगभंगनिकरेराकृष्यमाणो मृहुः यातायातगतिभ्रमेण शरणं किंचित्र पश्याम्यहम्॥ २६३॥

केन वा पुण्यशेषेण तव पादांबुजद्वयम् । दृष्टवानस्मि मामार्व मृत्योस्नाहि दयादृशा ॥ २६४ ॥ वदन्तमेवं तं शिष्यं दृष्ट्येव द्यया गुरुः । द्याद्मयमेतस्मे मा भेष्टेति मुहुर्मुहुः ॥ २६५ ॥ विद्वन्मृत्युभयं जहीिह् भवतो नास्त्येव मृत्युः कचि-त्रित्यस्य द्वयवर्जितस्य परमानंदात्मनो ब्रह्मणः । श्रांत्या किंचिद्वेक्ष्य भीतमनसा मिथ्या त्वया कथ्यते मां त्राहीति हि सुप्रवत्प्रळपनं शून्यात्मकं ते मृषा ॥ २६६ ॥ निद्रागाढतमोवृतः किळ जनः स्वप्ने भुजंगादिना प्रस्तं स्वं समवेक्ष्य यत्प्रळपति त्रासाद्धतोऽस्मीत्यळम् । आप्तेन प्रतिबोधितः करतळेनाताङ्य पृष्टः स्वयं किंचिन्नेति वदत्यमुष्य वचनं स्यात्तत्किमर्थं वद् ॥ २६७ ॥ रज्ञोस्तु तत्त्वमनवेक्ष्य गृहीतसर्पे

भावः पुमानयमहिवसतीति मोहात्। आक्रोशति प्रतिविभेति च कंपते त-

न्मिथ्यैव नात्र भुजगोऽस्ति विचार्यमाणे ॥ २६८ ॥ तद्वस्वयाप्यात्मन उक्तमेतज्ञन्माप्ययव्याधिजरादिदुःखम् । मृषेव सर्वे भ्रमकल्पितं ते सम्यग्विचार्यात्मनि मुंच मीतिम् ॥२६९॥ भवाननात्मनो धर्मानात्मन्यारोप्य शोचित । तदज्ञानकृतं सर्वे भयं त्यक्त्वा सुखी भव ॥ २७० ॥

## शिष्यः —

श्रीमद्भिरुक्तं सकलं मृषेति दृष्टान्त एव ह्युपपद्यते तत्। दार्ष्ट्रांतिके नैव भवादिदुः खं प्रत्यक्षतः सर्वजनप्रसिद्धम् ॥ २७१ ॥ प्रत्यक्षेणानुभूतार्थः कथं मिध्यात्वमहैति । चक्षुषो विषयं कुंभं कथं मिध्या करोम्यहम् ॥ २७२ ॥ विद्यमानस्य मिध्यात्वं कथं नु घटते प्रभो । प्रत्यक्षं खलु सर्वेषां प्रमाणं प्रस्फुटार्थकम् ॥ २७३ ॥ मत्येस्य मम जन्मादिदुःखभाजोऽस्पजीविनः।
ब्रह्मत्वमपि नित्यत्वं परमानंदता कथम्॥ २७४॥
क आत्मा कस्त्वनात्मा च किमु छक्षणमेतयोः।
आत्मन्यनात्मधर्माणामारोपः कियते कथम्॥ २७५॥
किमज्ञानं तदुत्पन्नभयत्यागोऽपि वा कथम्॥ २०६॥
किमु ज्ञानं तदुत्पन्नसुखप्राप्तिश्च वा कथम्॥ २०६॥
सर्वमेतद्यथापूर्वं करामछकवत्स्फुटम्।
प्रतिपाद्य मे स्वामिन् श्रीगुरा करुणानिधे॥ २७७॥

श्रीगुरुः--

धन्यः क्रुतार्थस्त्वमहो विवेकः शिवप्रसादस्तव विद्यते महान् । विस्चित्र्य तु प्राकृतलोकमार्गं ब्रह्मावगन्तुं यतसे यतस्त्वम् ॥ २७८॥ शिवप्रसादेन विना न सिद्धिः शिवप्रसादेन विना न बुद्धिः । शिवप्रसादेन विना न युक्तिः शिवप्रसादेन विना न सुक्तिः ॥२७९॥ यस्य प्रसादेन विमुक्तसंगाः शुकाद्यः संसृतिबंधमुक्ताः । तस्य प्रसादे बहुजन्मलभ्यो भक्त्यैकगम्यो भवमुक्तिहेतुः॥ २८०॥

विवेको जंतूनां प्रभवति जनिष्वेव बहुषु प्रसादादेवैशाद्बहुसुक्ठतपाकोदयवशात्। यतस्तस्मादेव त्वमपि परमार्थावगमने

कृतारं भः पुंसामिद्मिह विवेकस्य तु फल्णम् ॥ २८१ ॥ मर्त्यत्वसिद्धेरिप पुंस्त्वसिद्धेविंत्रत्वसिद्धेश्च विवेकसिद्धेः । वद्गित मुख्यं फल्णमेव मोक्षं व्यथं समस्तं यदि चेन्न मोक्षः ॥२८२॥ प्रश्नः समीचीनतरस्तवायं यदात्मतत्त्वावगमे प्रवृत्तिः । ततस्तवैतत्सकलं समूलं निवेदयिष्यामि मुदा शृणुष्व ॥ २८३ ॥

मर्त्यत्वं त्वयि कल्पितं भ्रमवशात्तेनैव जन्माद्यः तत्संभावितमेव दुःखमि ते नो वस्तुतस्तनमृषा। निद्रामोहवशादुपागतसुखं दुःखं च किं तु त्वया
सत्यत्वेन विलोकितं कचिद्पि ब्रूहि प्रबोधागमे ॥ २८४ ॥
नाशेषलोकैरनुभूयमानः प्रत्यक्षतोऽयं सकलप्रपंचः ।
कथं सृषा स्यादिति शंकनीयं विचारशून्येन विमुद्धता त्वया ॥२८५॥
दिवांधदृष्टेस्तु दिवांधकारः प्रत्यक्षसिद्धोऽपि स किं यथार्थः ।
तद्बद्भमेणावगतः पदार्थो भ्रान्तस्य सत्यः सुमतेर्मृषेव ॥ २८६ ॥
घटोऽयमित्यत्र घटाभिधानः प्रत्यक्षतः कश्चिदुदेति दृष्टेः ।
विचार्यमाणे स तु नास्ति तत्र मृदस्ति तद्भावविलक्षणा सा ॥२८०॥
प्रादेशमात्रः परिदृश्यतेऽकेः शास्त्रेण संदर्शितलक्षयोजनः ।
मानांतरेण कचिदेति बाधां प्रत्यक्षमप्यत्र हि न व्यवस्था ॥ २८८॥
तस्मात्त्वयीदं भ्रमतः प्रतीतं मृषेव नो सत्यमवेहि साक्षात् ।
ब्रह्म त्वमेवासि सुखस्वरूपं त्वत्तो न भिन्नं विचिनुष्व बुद्धौ ॥२८९॥
लोकान्तरे वात्र गृहान्तरे वा तीर्थान्तरे कर्मपरंपरांतरे ।
शास्त्रान्तरे नास्त्रनुपश्यतामिह स्वयं परं ब्रह्म विचार्यमाणे ॥२९०॥

तत्त्वमात्मस्थमज्ञात्वा मूढः शास्त्रेषु पत्रयति ।
गोपः कक्षगतं छागं यथा कूपेषु दुर्भतिः ॥ २९१ ॥
स्वमात्मानं परं मत्वा परमात्मानमन्यथा ।
विमृग्यते पुनः स्वात्मा बहिः कोशेषु पंडितैः ॥ २९२ ॥
विस्मृत्य वस्तुनस्तत्त्वमध्यारोप्य च वस्तुनि ।
अवस्तुनां च तद्धर्मान्मुधा शोचित नान्यथा ॥ २९३ ॥
आत्मानात्मविवेकं ते वक्ष्यामि शृणु साद्रम् ।
यस्य श्रवणमात्रेण सुच्यतेऽनात्मबंधनात् ॥ २९४ ॥
इत्युक्त्वाभिमुखीकृत्य शिष्यं करुणया गुरुः ।
अध्यारोपापवादाभ्यां निष्प्रपंचं प्रपंचयन् ।। २९५ ॥
सम्यक्प्रबोधयत्तत्त्वं शास्त्रदृष्टेन वर्त्मना ।
सर्वेषामुपकाराय तत्प्रकारोऽत्र दृश्यते ॥ २९६ ॥

वस्तुन्यवस्त्वारोपो यः सोऽध्यारोप इतीर्यते । असर्पभूते रज्ज्वादी सर्पत्वारोपणं यथा ॥ २९७ ॥ वस्तु तावत्परं ब्रह्म सत्यज्ञानादिलक्षणम् । इदमारोपितं यत्र भाति खे नीलतादिवत् ॥ २९८ ॥ तत्कारणं यद्ज्ञानं सकार्यं सद्विलक्षणम् । अवस्त्वित्युच्यते सद्भिर्यस्य बाधा प्रदृश्यते ॥ २९६ ॥ अवस्तु तत्प्रमाणैर्यद्वाध्यते शुक्तिरौप्यवत् । न बाध्यते यत्तद्वस्तु त्रिषु कालेषु शुक्तिवत् ॥ ३०० ॥ शुक्तेर्बाधा न खल्वस्ति रजतस्य यथा तथा। अवस्तुसंज्ञितं यत्तज्ञगद्ध्यासकारणम् ॥ ३०१ ॥ सदसद्भयामनिवाच्यज्ञानं त्रिगुणात्मकम्। वस्तु तत्त्वावबोधैकबाध्यं तद्भावलक्षणम् ॥ ३०२ ॥ मिध्यासंबंधतस्तत्र ब्रह्मण्याश्रिस तिष्ठति । मणौ शक्तिर्यथा तद्वन्नैतदाश्रयदूषकम् ॥ ३०३ ॥ सद्भावे लिंगमेतस्य कार्यमेतचराचरम्। मानं श्रुतिः स्मृतिश्चाज्ञोऽहमिखनुभवोऽपि च ॥ ३०४ ॥ अज्ञानं प्रकृतिः शक्तिरविद्येति निगद्यते । तदेतत्सन्न भवति नासद्वा शुक्तिरौप्यवत् ॥ ३०५ ॥ सतो भिन्नमिन्नं वा न दीपस्य प्रभा यथा। न सावयवमन्यद्वा बीजस्यांकुरवत्कचित् ॥ ३०६॥ अत एतदनिर्वाच्यमित्येव कवयो विदुः। समष्टिव्यष्टिरूपेण द्विधाज्ञानं निगद्यते ॥ ३०७ ॥ नानात्वेन प्रतीतानामज्ञानानामभेदतः। एकत्वेन समष्टिः स्याद्भूरुहाणां वनं यथा ॥ ३०८ ॥ इयं समष्टिरुत्कृष्टा सत्त्वांशोत्कर्षतः पुरा।

मायेति कथ्यते तज्ज्ञैः शुद्धसत्त्वैकलक्षणा ॥ ३०९ ॥ मायोपहितचैतन्यं साभासं सत्त्वबृहितम्। सर्वज्ञत्वादिगुणकं सृष्टिस्थित्यंतकारणम् ॥ ३१०॥ अन्याकृतं तदव्यक्तमीश इत्यपि गीयते। सर्वशक्तिगुणोपेतः सर्वज्ञानावभासकः ॥ ३११ ॥ स्वतंत्रः सत्यसंकल्पः सत्यकामः स ईश्वरः। तस्यैतस्य महाविष्णोर्महाशक्तेर्महीयसः ॥ ३१२ ॥ सर्वज्ञत्वेश्वरत्वादिकारणत्वानमनीषिण:। कारणं वपुरित्याहुः समष्टिं सत्त्ववृंहितम् ॥ ३१३ ॥ आनंदप्रचुरत्वेन साधकत्वेन कोशवत्। सैषानंदमयः कोश इतीशस्य निगद्यते ॥ ३१४ ॥ सर्वोपरमहेतुत्वात्सुषुप्तिस्थानमिष्यते। प्राकृतः प्रलयो यत्र श्राव्यते श्रुतिभिर्मुहुः ॥ ३१५ ॥ अज्ञानं व्यष्ट्यभिप्रायाद्नेकत्वेन भिद्यते । अज्ञानष्ट्रत्तयो नाना तत्तद्गुणविलक्षणाः ॥ ३१६ ॥ वनस्य व्यष्टयभिप्रायाद्भूरुहा इत्यनेकता। यथा तथैवाज्ञानस्य व्यष्टितः स्याद्नेकता ॥ ३१७ ॥ व्यष्टिमीलिनसत्त्रैषा रजसा तमसा युता। ततो निकृष्टा भवति योपाधिः प्रत्यगात्मनः ॥ ३१८॥ चैतन्यं व्यष्ट्यविच्छन्नं प्रसागतमेति गीयते । साभासं व्यष्ट्युपहितं सत्तादात्म्येन तद्गुणै: ॥ ३१९ ॥ अभिभूतः स एवात्मा जीव इत्यभिधीयते । किंचिज्ज्ञत्वानीश्वरत्वसंसारित्वादिधमेवान् ॥ ३२०॥ अस्य व्यष्टिरहंकारकारणत्वेन कारणम् । वपुस्तत्राभिमान्यात्मा प्राज्ञ इत्युच्यते बुधैः॥ ३२१ ॥

प्राज्ञत्वमस्यैकाज्ञानभासकत्वेन संमतम्। व्यष्टेर्निकृष्टत्वेनास्य नानेकाज्ञानभासकम् ॥ ३२२ ॥ स्वरूपाच्छाद्कत्वेनाप्यानंदप्रचुरत्वतः । कारणं वपुरानंदमयः कोश इतीर्यते ॥ ३२३ ॥ अस्यावस्था सुषुप्तिः स्याद्यत्रानंदः प्रकृष्यते । एषोऽहं सुखमस्वाप्सं न तु किंचिदवेदिषम् ॥ ३२४ ॥ इ्यानंदसमुत्कर्षः प्रबुद्धेषु प्रदृश्यते । सम्रष्टेरपि च व्यष्टेरुभयोर्वनवृक्षवत् ॥ ३२५ ॥ अभेद एव नो भेदो जात्येकत्वेन वस्तुतः। अभेद एव ज्ञातव्यस्तथेशप्राज्ञयोरिप ॥ ३२६॥ सत्युपाध्योरभिन्नत्वे क भेदस्तद्विशिष्टयोः। एकी भावे तरंगाव्ध्योः को भेदः प्रतिबिबयोः ॥ ३२७ ॥ अज्ञानतद्विछन्नाभासयोरुभयोर्पि । आधारं शुद्धचैतन्यं यत्ततुर्यमितीर्यते ॥ ३२८ ॥ एतदेवाविविक्तं सदुपाधिभ्यां च तद्गुणैः। महावाक्यस्य वाच्यार्थो विविक्तं लक्ष्य इब्यते ॥ ३२९ ॥ अनंतशक्तिसंपन्नो मायोपाधिक ईश्वरः। ईक्षामात्रेण सजित विश्वमेतचराचरम् ॥ ३३० ॥ अद्वितीयस्वमात्रोऽसौ निरुपादान ईश्वरः। स्वयमेव कथं सर्वे मृजतीति न शंक्यताम् ॥ ३३१ ॥ निमित्तमप्युपादानं स्वयमेव भवन्त्रभुः। चराचरात्मकं विश्वं मृजत्यवति छुपति ॥ ३३२ ॥ स्वप्राधान्येन जगतो निमित्तमपि कारणम्। डपादानं ततोपाधिप्राधान्येन भवत्ययम् ॥ ३३३ ॥ यथाळूता निमित्तं च स्त्रप्रधानतया भवेत् ।

खशरीरप्रधानत्वेनोपादानं तथेश्वरः ॥ ३३४ ॥ तमःप्रधानप्रकृतिविशिष्टात्परमात्मनः। अभूत्सकाशादाकाशमाकाशाद्वायुरुच्यते ॥ ३३५ ॥ वायोरिमस्तथैवामेरापोऽद्भयः पृथिवी ऋमात्। शक्तेस्तमःप्रधानत्वं तत्कार्ये जाड्यदर्शनात् ॥ ३३६॥ आरंभन्ते कार्यगुणान्ये कारणगुणा हि ते। एतानि सूक्ष्मभूतानि भूतमात्रा अपि क्रमात् ॥ ३३७ ॥ एतेभ्यः सूक्ष्मभूतेभ्यः सूक्ष्मदेहा भवन्त्रि । स्थूळान्यपि च भूतानि चान्योन्यांशविमेळनात् ॥ ३३८ ॥ अपंचीकृतभूतेभ्यो जातं सप्तदशांगकम्। संसारकारणं छिंगमात्मनो भोगसाधनम् ॥ ३३९ ॥ श्रोत्रादिपंचकं चैव वागादीनां च पंचकम्। प्राणादिपंचकं बुद्धिमनसी छिंगमुच्यते ॥ ३४० ॥ श्रोत्रत्वक्चक्षुर्जिह्वाद्याणानि पंच जातानि। आकाशादीनां सत्त्वांशेभ्यो धींद्रियाण्यनुक्रमतः ॥ ३४१ ॥ आकाशादिगताः पंच सात्त्विकांशाः परस्परम् । मिलित्वैवान्तःकरणमभवत्सर्वकारणम् ॥ ३४२ ॥ प्रकाशकत्वाद्तेषां सात्त्विकांशत्विमध्यते । प्रकाशकत्वं सत्त्वस्य स्वच्छत्वेन यतस्ततः ॥ ३४३ ॥ तदंतःकरणं वृत्तिभेदेन स्याचतुर्तिधम्। मनो बुद्धिरहंकारश्चित्तं चेति तदुच्यते ॥ ३४४ ॥ संकरुगन्मन इत्याहुर्बृद्धिरर्थस्य निश्चयात्। अभिमानादहंकारिश्चत्तमर्थस्य चितनात्॥ ३४५॥ मनस्यपि च बुद्धौ च चित्ताहंकारयोः क्रमात्। अंतर्भावोऽत्र बोद्धव्यो लिंगलक्षणसिद्धये ॥ ३४६ ॥

चितनं च मनोधर्मः संकल्पादिर्यथा तथा।
अंतर्भावो मनस्यैव सम्यक्चित्तस्य सिध्यति ॥ ३४७ ॥
देहादावहमित्येव भावो दृढतरो धियः।
दृइयतेऽहंकृतेस्तस्मादंतर्भावोऽत्र युज्यते ॥ ३४८ ॥
तस्मादेव तु बुद्धेः कर्तृत्वं तदितरस्य करणत्वम्।
सिध्यद्यात्मन उभयाद्विद्यात्मंसारकारणं मोहात् ॥ ३४९ ॥
विज्ञानमयकोशः स्याद्बुद्धिक्षीनेद्रियैः सह।
विज्ञानप्रचुरत्वेनाप्याच्छादकतयात्मनः ॥ ३५० ॥
विज्ञानमयकोशोऽयमिति विद्वद्भिरुच्यते ।
अयं महानहंकारवृत्तिमान्कर्तृळक्षणः।
सर्वसंसारनिर्वोढा विज्ञानमयशब्दभाक् ॥ ३५१ ॥

अहं ममेत्येव सदाभिमानं देहेंद्रियादौ कुरुते गृहादौ । जीवाभिमानः पुरुषोऽयमेव कर्ता च भोक्ता च सुखी च दुःखी ॥३५२॥

स्वासनाप्रेरित एव नित्यं करोति कर्मीभयलक्षणं च।
भुंक्ते तदुत्पन्नफलं विशिष्टं सुखं च दुःखं च परत्र चात्र॥३५३॥
नानायोनिसहस्रेषु जायमानो मुहुर्मुहुः।
म्नियमाणो भ्रमत्येष जीवः संसारमंडले॥ ३५४॥
मनो मनोमयः कोशो भवेज्ज्ञानेद्वियैः सह।
प्राचुर्यं मनसो यत्र दृश्यतेऽसी मनोमयः॥ ३५५॥
चिताविषादहषाद्याः कामाद्या अस्य वृत्तयः।
मनुते मनसेवेष फलं कामयते बहिः।
यतते कुरुते भुंक्ते तन्मनः सर्वकारणम्॥ ३५६॥
मनो ह्यमुष्य प्रणवस्य हेतुरंतर्वहिश्चार्थमनेन वेति।
भूनोति जिन्नसमुनैव चेक्षते विक्त स्रशस्यित्त करोति सर्वम्॥३५७॥

शृणोति जिन्नसमुनव चक्षते वाक्त स्रशतियात्त कराति सवम् ॥ बंधस्य मोक्षो मनसैव पुंसामर्थोऽप्यनर्थोऽप्यमुनैव सिध्यति । शुद्धेन मोक्षो मिलनेन बंघो विवेकतोऽथोंऽप्यविवेकतोऽन्यः॥३५८॥
रजस्तमोभ्यां मिलनं त्वशुद्धमज्ञानजं सत्त्वगुणेन रिक्तम् ।
मनस्तमोदोषसमन्वितत्वाज्जडत्वमोहालसताप्रमादैः ।
तिरस्कृतं सन्न तु वेत्ति वास्तवं पदार्थतत्त्वं ह्युपलभ्यमानम् ॥३५९॥
रजोदोषैर्युक्तं यदि भवति विश्लेपकगुणैः

प्रतीपैः कामाद्यैरिनशमिभ्यूतं व्यथयित ।
कथंचित्सूक्ष्मार्थावगतिमद्पि भ्राम्यति भृशं
मनोदीपो यद्धत्प्रबल्लमरुता ध्वस्तमिहमा ॥ ३६० ॥
ततो मुमुक्षुभवबंधमुक्त्यै रजस्तमोभ्यां च तदीयकार्यैः ।
वियोज्य चित्तं परिशुद्धसत्त्वं प्रियं प्रयत्नेन सद्व कुर्यात् ॥ ३६१ ॥
गभीवासजनिप्रणाशनजराव्याध्यादिषु प्राणिनां
यद्दुः खं परिदृश्यते च नरके तिच्चतियत्वा मुहुः ।
नोषानेत विलोक्य सर्वविषयेष्वार्थां विमुक्त्याभित-

दोषानेव विलोक्य सर्वविषयेष्वाशां विमुच्याभितश्चित्तप्रंथिविमोचनाय सुमितः सत्त्वं समालंबताम् ॥ ३६२ ॥
यमेषु निरतो यस्तु नियमेषु च यत्नतः ।
विवेकिनस्तस्य चित्तं प्रसादमधिगच्छिति ॥ ३६३ ॥
आसुरी संपदं त्यक्त्वा भजेद्यो दैवसंपद्म् ।
मोक्षेककांक्ष्या नित्यं तस्य चित्तं प्रसीदिति ॥ ३६४ ॥
परद्रव्यपरद्रोहपरनिदापरिश्वयः ।
नालंबते मनो यस्य तस्य चित्तं प्रसीदिति ॥ ३६५ ॥
आत्मवत्सर्वभूतेषु यः समत्वेन परयित ।
सुखं दुःखं विवेकेन तस्य चित्तं प्रसीदिति ॥ ३६६ ॥
अत्यंतं श्रद्धया भक्त्या गुरुमीश्वरमात्मिन ।
यो भजत्यनिशं क्षांतस्तस्य चित्तं प्रसीदिति ॥ ३६७ ॥
शिष्टात्रमीशार्चनमार्यसेवां तीर्थाटनं खाश्रमधर्मनिष्ठाम् ।

यमानुषिक नियमानुवृत्ति चित्तप्रसादाय वदन्ति तज्ज्ञाः ॥३६८॥
कट्वम्छछवणात्युष्णतीक्ष्णरूक्षविदाहिनाम् ।
पूतिपर्युषितादीनां सागः सत्त्वाय कल्पते ॥ ३६९ ॥
श्रुद्धा सत्त्वपुराणानां सेवया सत्त्ववस्तुनः ।
अनुवृत्त्या च साधूनां सत्त्ववृत्तिः प्रजायते ॥ ३७० ॥
यस्य चित्तं निर्विषयं हृद्यं यस्य शीतछम् ।
तस्य मित्रं जगत्सर्वं तस्य मुक्तिः करस्थिता ॥ ३७१ ॥
हितपरिमितभोजी नित्यमेकान्तसेवी

सकृदुचितहितोक्तिः खल्पनिद्राविहारः। अनुनियमनशीछो यो भजत्युक्तकाले

स लभत इह शीघं साधु चित्तप्रसादम् ॥ ३७२ ॥ चित्तप्रसादेन विनावगन्तुं बंधं न शक्नोति परात्मतत्त्वम् । तत्त्वावगत्या तु विना विमुक्तिने सिध्यति ब्रह्मसहस्रकोटिषु ॥३७३॥ मनःप्रसादः पुरुषस्य बंधो मनःप्रसादो भवबंधमुक्तिः । मनःप्रसादाधिगमाय तस्मान्मनोनिरासं विद्धीत विद्वान् ॥ ३७४॥

पंचानामेव भूतानां रजोंशेभ्योऽभवन्कमात्।
वाक्पाणिपादपायूपस्थानि कर्मेंद्रियाण्यनु ॥ ३७५ ॥
समस्तेभ्यो रजोंशेभ्यो व्योमादीनां क्रियात्मकाः ।
प्राणादयः समुत्पन्नाः पंचाप्यांतरवायवः ॥ ३७६ ॥
प्राणः प्राग्गमनेन स्यादपानोऽवाग्गमनेन च ।
व्यानस्तु विष्वग्गमनादुत्कान्त्योदान इष्यते ॥ ३७७ ॥
अशितान्नरसादीनां समीकरणधर्मतः ।
समान इत्यभिप्रेतो वायुर्यस्तेषु पंचमः ॥ ३७८ ॥
क्रियैव दिश्यते प्रायः प्राणकर्मेंद्रियेष्वलम् ।
ततस्तेषां रजोंशेभ्यो जनिरंगीकृता बुधैः ॥ ३७९ ॥

राजसीं तु क्रियाशक्ति तमःशक्ति जडात्मिकाम्। प्रकाशरूपिणीं सत्त्वशक्ति प्राहुर्महर्षयः ॥ ३८० ॥ एते प्राणादयः पंच पंचकर्में द्रियेः सह । भवेत्प्राणमयः कोशः स्थलो येनैव चेष्टते ॥ ३८१ ॥ यदानिष्पाद्यते कर्म पुण्यं वा पापमेव वा। वागादिभिश्च वपुषा तत्प्राणमयकर्तृकम् ॥ ३८२ ॥ वायुनोचालितो वृक्षो नानारूपेण चेष्टते। तस्मिन्विनश्चले सोऽपि निश्चलः स्याद्यथा तथा ॥ ३८३ ॥ प्राणकर्में द्वियेर्देहः प्रेयेमाणः प्रवर्तते । नानाकियासु सर्वत्र विहिताविहितादिषु ॥ ३८४ ॥ कोशत्रयं मिलित्वैतद्वपुः स्यात्सूक्ष्ममात्मनः। अतिसूक्ष्मतया लीनस्यात्मनो गमकत्वतः ॥ ३८५ ॥ लिंगमित्युच्यते स्थूलापेक्षया सूक्ष्ममिष्यते । सर्वं छिंगवपुर्जातमेकधीविषयत्वतः॥ ३८६ ॥ समष्टिः स्यात्तरुगणः सामान्येन वनं यथा। एतत्समष्ट्युपहितं चैतन्यं सफलं जगुः ॥ ३८७ ॥ हिरण्यगर्भः सूत्रात्मा प्राण इत्यपि पंडिताः। हिरण्मये बुद्धिगर्भे प्रचकास्ति हिरण्यवत् ॥ ३८८॥ हिर्ण्यगर्भ इत्यस्य व्यपदेशस्ततो मतः । समस्तिंगदेहेषु सूत्रवन्मणिपंक्तिषु । व्याप्य स्थितत्वात्सूत्रात्मा प्राणनात्प्राण उच्यते ॥ ३८९ ॥ नैक्घीविषयत्वेन छिंगं व्यष्टिभेवत्यथ। यदेतद्वयष्ट्यपहितं चिदाभाससमन्वितम् ॥ ३९०॥ ्चैतन्यं तैजस इति निगदन्ति मनीषिणः। तेजोमयान्तःकरणोपाधित्वेनैव तैजसः ॥ ३९१ ॥

स्थूलात्सूक्ष्मतया व्यष्टिरस्य सूक्ष्मवपुर्मतम् । अस्य जागरसंस्कारमयत्वाद्वपुरुच्यते ॥ ३९२ ॥ स्वप्ने जागरकालीनवासनापरिकल्पितान्। तैजसो विषयान्मुंके सूक्ष्मार्थान्सूक्ष्मवृत्तिभिः॥ ३९३॥ समष्टेरपि च व्यष्टेः सामान्येनैव पूर्ववत्। अभेद एव ज्ञातव्यो जात्यैकत्वे कुतो भिदा ॥ ३९४ ॥ द्वयोरुपाध्योरेकत्वे तयोर्प्यभिमानिनोः। सूत्रात्मनस्तैजसस्याप्यभेदः पूर्ववन्मतः ॥ ३९५॥ एवं सूक्ष्मप्रपंचस्य प्रकारः शास्त्रसंमतः। अथ स्थूलप्रपंचस्य प्रकारः कथ्यते शृणु ॥ ३९६॥ तान्येव सूक्ष्मभूतानि व्योमादीनि परस्परम्। पंचीकृतानि स्थूलानि भवन्ति ऋणु तत्क्रमम् ॥ ३९७ ॥ खादीनां भूतमेकैकं सममेव द्विधा द्विधा। विभन्य भागं तत्राद्यं त्यक्त्वा भागं द्वितीयकम् ॥ ३९८ ॥ चतुर्धा सुविभज्याथ तमेकैकं विनिक्षिपेत्। चतुर्णा प्रथमे भागे क्रमेण खार्धमंतरा ॥ ३९९॥ ततो व्योमादिभूतानां भागाः पंच भवन्ति ते। खस्वार्धभागेनान्येभ्यः प्राप्तं भागचतुष्ट्रयम् ॥ ४०० ॥ संयोज्य स्थूलतां यान्ति व्योमादीनि यथाकमम्। अमुष्य पंचीकरणस्याप्रामाण्यं न शंक्यताम् ॥ ४०१ ॥ उपलक्षणमस्यापि तत्त्रिवृत्करणश्रुतिः। पंचानामपि भूतानां श्रूयतेऽन्यत्र संभवः ॥ ४०२ ॥ ततः प्रामाणिकं पंचीकरणं मन्यतां बुधैः। प्रत्यक्षादिविरोधः स्यादन्यथा क्रियते यदि ॥ ४०३ ॥ आकाशवाय्वोधर्मस्तु वह्नवादावुपलभ्यते ।

यथा तथाकाशवायवीनीग्न्यादेधेर्म ईक्ष्यते ॥ ४०४ ॥ अतोऽप्रामाणिकमिति न किंचिद्पि चिंखताम्। खांशव्यापिश्च खव्यापिर्विद्यते पावकादिषु ॥ ४०५॥ तेनोपलभ्यते शब्दः कारणस्यातिरेकतः। तथा नभस्वतो धर्मोऽप्यग्न्यादावुपलभ्यते ॥ ४०६ ॥ न तथा विद्यते व्याप्तिवृह्मचादेः खनभस्वतोः। सुक्ष्मत्वादंशकव्याप्तेस्तद्धर्मी नोपलभ्यते ॥ ४०७ ॥ कारणस्यानुरूपेण कार्य सर्वत्र दृश्यते । तस्मात्प्रामाण्यमेष्टव्यं बुधैः पंचीकृतेरपि ॥ ४०८ ॥ अनेनोद्भृतगुणकं भूतं वक्ष्येऽवधारय। शब्दैकगुणमाकाशं शब्दस्पर्शगुणोऽनिलः॥ ४०९॥ तेजः शब्दस्पर्शरूपैगुणवत्कारणं क्रमात्। आपश्चतुर्गुणः शब्दस्पर्शरूपरसैः ऋमान् ॥ ४१० ॥ एतैश्चतुर्भिगेघेन सह पंचगुणा मही। आकाशांशतया श्रोत्रं शब्दं गृह्वाति तद्गुणम् ॥ ४११ ॥ त्वङ्गारुतांशकत । स्पर्शे गृह्वाति तदुगुणम् । ते जो शकतया चक्षु रूपं गृह्वाति तदुगुणम् ॥ ४१२ ॥ अबंशकतया जिह्वा रसं गृह्वाति तद्गुणम्। भूम्यंशकतया घाणं गंधं गृह्वाति तद्गुणम् ॥ ४१३ ॥ करोति खांशकतया वाक्शब्दोचारणिकयाम्। वाय्वंशकतया पादौ गमनादिकियापरौ ॥ ४१४ ॥ तेजोंशकतया पाणी वह्नयाद्यर्चनतत्परौ। जलांशकतयोपस्थो रेतोमूत्रविसर्गकृत् ॥ ४१५॥ भुम्यंशकतया पायुः कठिनं मलमुत्सुजेत्। श्रोत्रस्य दैवतं दिवस्यात्त्वचो वायुर्दशो रविः ॥ ४१६ ॥

जिह्वाया वरुणो दैवं व्राणस्य त्विश्वनावुभौ ।
वाचोऽग्निर्हस्तयोरिंद्रः पाद्योस्तु त्रिविक्रमः ॥ ४१७ ॥
पायोर्मृत्युरुपस्यस्य त्विघदैवं प्रजापितः ॥ ४१८ ॥
मनसो दैवतं चंद्रो बुद्धेदैंवं बृहस्पितः ॥ ४१८ ॥
रुद्रस्त्वहंकृतेदैंवं क्षेत्रक्षश्चित्तदेवतम् ।
दिगाद्या देवताः सर्वाः खादिसत्त्वांशसंभवाः ॥ ४१९ ॥
संमिता इंद्रियस्थाने ब्विद्रियाणां समंततः ।
निगृह्वन्त्यनुगृह्वन्ति प्राणिकर्मानुरूपतः ॥ ४२० ॥
शरीरकरणप्रामा प्राणाहमधिदेवताः ।
पंचैते हेतवः प्रोक्ता निष्पत्तौ सर्वकर्मणाम् ॥ ४२१ ॥
कर्मानुरूपेण गुणोदयो भवेद्गुणानुरूपेण मनःप्रवृत्तिः ।
मनोनुवृत्तेरुभयात्मकेंद्रियैर्निवर्त्यते पुण्यमपुण्यमत्र ॥ ४२२ ॥

करोति विज्ञानमयोऽभिमानं कर्ताहमेवेति तदात्मना स्थितः । आत्मा तु साक्षी न करोति किंचि न्न कारयत्येव तटस्थवत्सदा ॥ ४२३॥

द्रष्टा श्रोता वक्ता कर्ता भोका भवत्यहंकारः । स्वयमेतद्विकृतीनां साक्षी निर्लेप एवात्मा ॥ ४२४ ॥ आत्मनः साक्षिमात्रत्वं न कर्तृत्वं न भोक्तृता । रिववत्प्राणिभिर्लोके क्रियमाणेषु कर्मसु ॥ ४२५ ॥ न ह्यकः कुरुते कर्म न कार्यित जंतवः । स्वस्वभावानुरोधेन वर्तन्ते स्वस्वकर्मसु ॥ ४२६ ॥ तथैव प्रत्यगात्मापि रिवविन्निष्क्रियात्मना । उदासीनतयैवास्ते देहादीनां प्रवृत्तिषु ॥ ४२७ ॥ अज्ञात्वेवं परं तत्त्वं मायामोहितचेतसः ।

स्वात्मन्यारोपयन्त्येतत्कर्तृत्वाद्यन्यगोचरम् ॥ ४२८ ॥ आत्मस्वरूपमविचार्य विमृहबुद्धिः रारोपयत्यखिलमेतद्नात्मकार्यम्। स्वात्मन्यसंगचितिनिष्क्रिय एव चंद्रे द्रस्थमे घकुतधावनवद्भमेण ॥ ४२९ ॥ आत्मानात्मविवेकं स्फुटतरमप्रे निवेद्यिष्यामः इममाकर्णय विद्वन् जगदुत्पत्तिप्रकारमावृत्त्या ॥ ४३० ॥ पंचीकृतेभ्यः खादिभ्यो भूतेभ्यस्त्वीक्षयेशितुः। समुत्पन्नमिदं स्थूलं ब्रह्मांडं सचराचरम् ॥ ४३१ ॥ त्रीह्याद्योषधयः सर्वा वायुतेजोंबुभूमयः। सर्वेषामप्यभूदन्नं चतुर्विधशरीरिणाम्।। ४३२॥ केचिन्मारुतभोजनाः खलु परे चंद्रार्कतेजोशनाः के चित्तोयकणाशिनोऽपरिमिताः के चित्तु मृद्धकाः। केचित्पणीशिलातृणादनपराः केचित्तु मांसाशिनः केचिद्वीहियवान्नभोजनपरा जीवन्त्यमी जंतवः ॥ ४३३॥ जरायुजांड जस्वेद जोद्भिजाद्याश्चतुर्विधाः । स्वस्वकर्मानुरूपेण जातास्तिष्ठन्ति जंतवः ॥ ४३४ ॥ यत्र जाता जरायुभ्यस्ते नराद्या जरायुजाः । अंडजास्ते स्युरंडेभ्यो जाता ये विह्गाद्यः ॥ ४३५ ॥ स्वेदाज्जाताः स्वेदजास्ते यूका लूक्षादयोऽपि च । भूमिमुद्भिद्य ये जाता उद्भिजास्ते दुमादयः॥ ४३६॥ इदं स्थूळवपुर्जातं भौतिकं च चतुर्विधम्। सामान्येन समष्टिः स्यादेकधीविषयत्वतः॥ ४३७॥ एतःसमष्ट्रयवच्छित्रं चैतन्यं फलसंयुतम्। प्राहुवैश्वानर इति विराडिति च वैदिकाः ॥ ४३८॥

वैश्वानरो विश्वनरेष्वात्मत्वेनाभिमानतः। विराट् स्याद्विविधत्वेन स्वयमेव विराजनात् ॥ ४३९ ॥ चतुर्विधं भूतजातं तत्तज्जातिविशेषतः। नैकधीविषयत्वेन पूर्ववद्वयष्टिरिष्यते ॥ ४४० ॥ साभासं व्यष्ट्युपहितं तत्तादात्म्यमुपागतम् । चैतन्यं विश्व इत्याहुर्वेदान्तनयकोविदाः ॥ ४४१ ॥ विश्वोऽस्मिन्स्थूळदेहेऽत्र स्वाभिमानेन तिष्ठति । यतस्ततो विश्व इति नाम्ना सार्थी भवत्ययम् ॥ ४४२ ॥ व्यष्टिरेषास्य विश्वस्य भवति स्थूलावेप्रहः। उच्यतेऽत्रविकारित्वात्कोशोऽत्रमय इत्यप्रम् ॥ ४४३ ॥ देहोऽयं पितृभुक्तात्रविकाराच्छुक्कशोणितात्। जातः प्रवर्धतेऽन्नेन तद्भावे विनर्यति ॥ ४४४ ॥ तसादन्नविकारित्वेनायमन्त्रमयो मतः। आच्छाइकत्वादेतस्याप्यसेः कोशवदात्मनः ॥ ४४५ ॥ आत्मनः स्थूछभोगानामेतदायतनं विदुः। शब्दादिविषयान्भुंक्ते स्थ्लान्स्थ्लात्मिन स्थितः ॥ ४४६ ॥ बहिरात्मा ततः स्थ्लभोगायतनमुच्यते । इंद्रियैरुपनीतानां शब्दादीनामयं स्वयम्। देहेंद्रियमनोयुक्तो भोक्तेत्याहुर्मनीषिणः ॥ ४४७ ॥ एकादशद्वारवतीह देहे सौघे महाराज इवाक्षवर्गैः। संसेव्यमानो विषयोपभोगानुपाधिसंस्थो बुभुजेऽयमात्मा ॥ ४४८ ॥ ज्ञानेंद्रियाणि निजदैवतचोदिनानि कर्मेंद्रियाण्यपि तथा मनआदिकानि। स्वस्वप्रयोजनविधौ नियतानि सन्ति यहोन किंकरजना इव तं भजनते ॥ ४४९॥

यत्रोपभुंक्ते विषयानश्यूलानेष महामतिः। अहं ममेति सैषास्यावस्था जाम्रदितीर्यते ॥ ४५० ॥ एतत्समष्टिव्यष्ट्योश्चोभयोर्प्यभिमानिनोः। तद्विश्ववैश्वानरयोरभेदः पूर्ववन्मतः ॥ ४५१ ॥ स्थूलसृक्ष्मकारणाख्याः प्रपंचा ये निरूपिताः। ते सर्वेऽपि मिलित्वैकः प्रपंचोऽपि महान्भवेत् ॥ ४५२ ॥ महाप्रपंचावच्छित्रं विश्वप्राज्ञादिलक्ष्णम् । विराडादीशपर्यतं चैतन्यं चैकमेव तत् ॥ ४५३ ॥ यदनादांतमव्यक्तं चैतन्यमजमक्षरम् । महाप्रपंचेन सहाविविक्तं सद्योऽग्निवन् ॥ ४५४ ॥ तःसर्वे खल्विदं ब्रह्मेत्यस्य वाक्यस्य पंडितैः। वाच्यार्थ इति निर्णीतं विविक्तं रुक्ष्य इस्पि ॥ ४५५ ॥ स्थलाद्यज्ञानपर्यतं कार्यकारणलक्षणम् । हर्यं सर्वमनात्मेति विजानीहि विचक्षण ॥ ४५६ ॥ अंत:करणतद्वृत्तिद्रष्ट्र नित्यमविक्रियम्। चैतन्यं यत्तदात्मेति बुद्धा बुध्यस्य सूक्ष्मया ॥ ४५७ ॥

प्ताप्त पत्तारमात बुध्या बुग्यर सूद्रमणा । ४२० ।। एष प्रत्यक्स्वप्रकाशो निरंशोऽसंगः शुद्धः सर्वदैकस्वभावः । नित्याखंडानंदरूपो निरीहः साक्षी चेता केवछो निर्गुणश्च ॥४५८॥ नैव प्रत्यग्जायते वर्धते नो किंचिन्नापक्षीयते नैव नाशम् । आत्मा नित्यः शाश्वतोऽयं पुराणो नासौ हन्यो हन्यमाने शरीरे॥४५९॥

जन्मास्तित्वविवृद्धयः परिणतिश्चापश्चितिनाशनं हर्यस्यैव भवन्ति षड्विकृतयो नानाविधा व्याधयः । स्थूछत्वादि च नीछताद्यपि मितिर्वणीश्रमादिप्रथा हर्यन्ते वपुषो न चात्मन इमे तिद्धिक्रियासाक्षिणः ॥ ४६०॥ अस्मिन्नात्मन्यनात्मत्वमनात्मन्यात्मतां पुनः । विपरीततयाध्यस्य संसरिन्त विमोहतः ॥ ४६१ ॥
भ्रान्त्या मनुष्योऽहमहं द्विजोऽहं
तज्ज्ञोऽहमज्ञोऽहमतीव पापी ।
भ्रष्टोऽस्मि शिष्टोऽस्मि सुखी च दुःखीत्येवं विमुद्धात्मिन करुपयन्ति ॥ ४६२ ॥
अनात्मनो जन्मजरामृतिश्चुधातृष्णासुखक्ठेशमयादिधर्मान् ।
विपर्ययेण द्यातथाविधेऽस्मिज्ञारोपयन्त्यात्मिन बुद्धिदोषात् ॥ ४६३ ॥
भ्रांत्या यत्र यद्ध्यासस्तत्कृतेन गुणेन वा ।
दोषेणाप्यणुमात्रेण स न संबध्यते कचित् ॥ ४६४ ॥
कि मरुन्मुगतृष्णां बुपूरेणाईत्वमृच्छति ।
दृष्टिसंस्थितपीतेन शंखः पीतायते किमु ॥ ४६५ ॥

## शिष्यः--

प्रत्यगात्मन्यविषयेऽनात्माध्यासः कथं प्रभो ॥ ४६६ ॥
पुरो दृष्टे हि विषयेऽध्यस्यन्ति विषयान्तरम् ।
तद्दृष्टं ग्रुक्तिरज्ज्वादौ सादृश्याद्यनुबंधतः ॥ ४६७ ॥
परत्र पूर्वदृष्टस्यावभासः स्मृतिलक्षणः ।
अध्यासः स कथं स्वामिन् भवेदात्मन्यगोचरे ॥ ४६८ ॥
नानुभूतः कदाप्यात्माननुभूतस्य वस्तुनः ।
सादृश्यं सिध्यति कथमनात्मनि विलक्षणे ॥ ४६९ ॥
अनात्मन्यात्मताध्यासः कथमेष समागतः ।
निवृत्तिः कथमेतस्य केनोपायेन सिध्यति ॥ ४७० ॥
हपाधियोग उभयोः सम एवेशजीवयोः ।
जीवस्यैत्र कथं बंधो नेश्वरस्यास्ति तत्कथम् ॥ ४७१ ॥

एतत्सर्वे द्यादृष्ट्या करामलकवत्स्फुटम्। प्रतिपाद्य सर्वज्ञ श्रीगुरो करुणानिष्ठे ॥ ४७२ ॥

## श्रीगुरुः--

न सावयव एकस्य नात्मा विषय इष्यते । अस्यास्मत्प्रत्ययार्थत्वादपरोक्षाच्च सर्वेशः ॥ ४७३ ॥ प्रसिद्धिरात्मनोऽस्त्येव न कस्यापि च दृश्यते । प्रययो नाहमस्मीति न ह्यस्ति प्रयगात्मनि ॥ ४७४ ॥ न कस्यापि स्वसद्भावे प्रमाणमभिकांक्ष्यते । प्रमाणानां च प्रामाण्यं यन्मूलं किं तु बोधयेत् ॥ ४७५ ॥ मायाकार्येस्तिरोभूतो नैष आत्मानुभूयते । मेघवृंदैर्यथा भानुस्तथायमहमादिभिः ॥ ४७६ ॥ पुरस्थ एव विषये वस्तुन्यध्यस्यतामिति । नियमो न कुतः सद्भिर्श्वान्तिरेवात्र कारणम् ॥ ४७७ ॥ हगाद्यविषये व्योम्नि नीलतादि यथाऽबुधाः। अध्यस्यन्ति तथैवास्मिन्नात्मन्यपि मतिभ्रमात्॥ ४७८ ॥ अनात्मन्यात्मताध्यासे न साहदयमपेक्षते। पीतोऽयं शंख इलादौ साहदयं किमपेक्षितम् ॥ ४७९ ॥ निरुपाधिभ्रमेष्वस्मिन्नैवापेक्षा प्रदृश्यते । सोपाधिष्वेव तद्दष्टं रज्जुसर्भमादिषु ॥ ४८० ॥ तथापि किंचिद्वक्ष्यामि सादृश्यं शृणु तत्परः। अत्यंतनिर्भेलः सूक्ष्म आत्मायमतिभास्वरः ॥ ४८१ ॥ बुद्धिस्तथैव सत्त्वात्मा सामासा भास्वराऽमला । सांनिध्यादात्मबद्भाति सूर्यवत्स्फटिको यथा ॥ ४८२ ॥ आत्माभासं ततो बुद्धिर्बुद्ध्याभासं ततो मनः। अक्षाणि मनआभासान्यक्षाभासिमदं वपुः ॥ ४८३ ॥

अत एवात्मताबुद्धिर्देहाश्चादावनात्मनि । मूढानां प्रतिबिंबादी बालानामिव दृश्यते। सादृश्यं विद्यते बुद्धावात्मनोऽध्यासकारणम् ॥ ४८४ ॥ अनात्मन्यहमित्येव योऽयमध्यास ईरितः। स्यादुत्तरोत्तराध्यासे पूर्वपूर्वस्तु कारणम् ॥ ४८५ ॥ सुप्तिमुच्छों त्थितेष्वेव दृष्टः संसारलक्षणः। अनादिरेषाविद्यातः संस्कारोऽपि च ताह्यः ॥ ४८६ ॥ अध्यासबाधागमनस्य कारणं शृणु प्रवक्ष्यामि समाहितात्मा । यसमादिदं प्राप्तमनर्थजातं जनमाष्ययव्याधिजरादिदुःखम् ॥४८०॥ आत्मोपाघेरविद्याया अस्ति शक्तिद्वयं महत्। विक्षेप आवृतिश्चेति याभ्यां संसार आत्मनः ॥ ४८८ ॥ आवृतिस्तमसः शक्तिस्तद्धयावरणकारणम् । मूलाविदोति सा प्रोक्ता यया संमोहित जगत्॥ ४८९॥ विवेकवानप्यतियौक्तिकोऽपि श्रुतात्मतत्त्वोऽपि च पंडितोऽपि । शक्ता यया संवृतबोधदृष्टिरात्मानमात्मस्थमिमं न वेद् ॥ ४९०॥ विक्षेपनाम्नी रजसस्तु शक्तिः प्रवृत्तिहेतुः पुरुषस्य नित्यम् । स्थूलादिलिंगान्तमशेषमेतद्यया सदात्मन्यसदेव सूयते॥ ४९१ ॥ निद्रा यथा पुरुषमप्रमत्तं समावृणोतीयमपि प्रतीचम् । तथावृणोत्यावृतिक्षितंतर्विक्षेपक्षिक परिजृंभयन्ती ॥ ४९२ ॥ शक्या महत्यावरणाभिधानया समावृते सत्यमलस्वरूपे। पुमाननात्मन्यहमेष एवेद्यात्मत्वबुद्धि बिद्धाति मोहात् ॥ ४९३॥ यथा प्रसुप्तिप्रतिभासदेहे स्वात्मत्वधीरेष तथा ह्यात्मनः। जन्माप्ययक्षुद्भयतृद्छ्मादीनारोपयत्यात्मनि तस्य धर्मान् ॥४९४॥ विक्षेपशक्ता परिचोद्यमानः करोति कर्माण्युभयात्मकानि। भुंजान एतत्फलमप्युपात्तं परिश्रमत्येव भवांबुराशौ ॥ ४९५ ॥

अध्यासदोषात्समुपागतोऽयं संसार्वंधः प्रबलप्रतीचः । यद्योगतः क्रिरयति गर्भवासजन्माप्ययक्केशभयैरजस्मम्।।४९६॥ अध्यासी नाम खरुवेष वस्तुनी योऽन्यथाप्रहः। स्वाभाविकभ्रान्तिमूळं संसृतेरादिकारणम् ॥ ४९७ ॥ सर्वानर्थस्य तद्वीजं योऽन्यथाग्रह आत्मनः। ततः संसारसंपातः संततक्वेशलक्षणः ॥ ४९८ ॥ अध्यासादेव संसारो नष्टेऽध्यासे न दृइयते। तदेतदुभ्यं स्पष्टं पद्य त्वं बद्धमुक्तयोः ॥ ४९९ ॥ बद्धं प्रवृत्तितो विद्धि मुक्तं विद्धि निवृत्तितः। प्रवृत्तिरेव संसारो निवृत्तिर्मुक्तिरिष्यते ॥ ५०० ॥ आत्मनः सोऽयमध्यासो मिथ्याज्ञानपुरःसरः । असत्कल्पोऽपि संसारं तनुते रज्जुसर्पवत् ॥ ५०१ ॥ डपाधियोगसाम्येऽपि जीववत्परमात्मनः। उपाधिभेदान्नी बंधस्तत्कार्यमपि किंचन ॥ ५०२ ॥ 🛮 ि अस्योपाधिः शुद्धसत्त्वप्रधाना माया यत्र त्वस्य नास्यस्प्रभावः। सत्त्वमयैवोत्कृष्टता तेन बंधो नो विक्षेपस्तत्कृतो छेशमात्रः॥५०३॥ िसर्वज्ञोऽप्रतिबद्धबोधविभवस्तेनैव देवः स्वयं

सवज्ञोऽप्रतिबद्धबोधविभवस्तेनैव देवः स्वयं मायां स्वामवछंड्य निश्चलतया स्वच्छंदवृत्तिः प्रभुः । सृष्टिस्थित्यदनप्रवेशयमनव्यापारमात्रेच्छया कुर्वन्कीडति तद्रजस्तम उभे संस्तभ्य शक्त्या स्वया ॥ ५०४ ॥ तस्मादावृतिविक्षेपौ किंचित्कर्तुं न शक्तुतः । स्वयमेव स्वतंत्रोऽसौ तत्प्रवृत्तिनिरोधयोः ॥ ५०५ ॥ तमेव सा धीकर्मेति श्रुतिविक्ति महेशितुः । निम्नहानुमहे शक्तिरावृतिक्षेपयोर्थतः ॥ ५०६ ॥ जीवोपाधौ तथा जीवे तत्कार्य बलवत्तरम् ॥ ५०७ ॥ तेन बंघोऽस्य जीवस्य संसारोऽपि च तत्कृतः। संप्राप्तः सर्वदा यत्र दुःखं भूयः स ईक्षते ॥ ५०८ ॥ ्रतस्य संसृतेईतुरध्यासोऽर्थविपर्ययः। अध्यासमूलमज्ञानमाहुरावृतिलक्षणम् ॥ ५०९ ॥ अज्ञानस्य निवृत्तिस्तु ज्ञानेनैव न कर्मणा। अविरोधितया कर्म नैवाज्ञानस्य बाधकम् ॥ ५१० ॥ कर्मणा जायते जंतुः कर्मणैव प्रलीयते । कर्मणः कार्यमेवैषा जन्ममृत्युपरंपरा ॥ ५११ ॥ नैतसात्कर्मणः कार्यमन्यद्स्ति विलक्षणम्। अज्ञानकार्यं तत्कर्म यतोऽज्ञानेन वर्धते ॥ ५१२ ॥ यद्येन वर्धते तेन नाशस्तस्य न सिध्यति । येन यस्य सहावस्था निरोधाय न कल्पते ॥ ५१३ ॥ नाशकत्वं तदुभयोः को नु कल्पयितुं क्षमः। सर्वे कमीविरोध्येव सदाऽज्ञानस्य सर्वदा ॥ ५१४ ॥ ततोऽज्ञानस्य विच्छित्तः कर्मणा नैव सिध्यति । यस्य प्रध्वस्तजनको यत्संयोगोऽस्ति तत्क्षणे ॥ ५१५॥ तयोरेव विरोधित्वं युक्तं मित्रस्वभावयोः। तमःप्रकाशयोर्यद्वत्परस्परविरोधिता ॥ ५१६ ॥ अज्ञानज्ञानयोस्तद्वदुभयोरेव दृश्यते। न ज्ञानेन विना नाशस्तस्य केनापि सिध्यति॥ ५१७॥ तस्मादज्ञानविच्छित्त्यै ज्ञानं संपादयेत्सुधीः । आत्मानात्मविवेकेन ज्ञानं सिध्यति नान्यथा॥ ५१८॥ युक्ताऽऽत्मानात्मनोस्तस्मात्करणीयं विवेचनम्। अनात्मन्यात्मताबुद्धियंथिर्येन विदीर्यते ॥ ५१९ ॥

आत्मानात्मविवेकार्थं विवादोऽयं निरूप्यते । येनात्मानात्मनोस्तत्त्रं विविक्तं प्रस्फुटायते ॥ ५२० ॥ मूढा अश्रुतवेदान्ताः स्वयं पंडितमानिनः । ईशप्रसादरहिताः सद्गुरोश्च बहिर्मुखाः ॥ ५२१ ॥ विवद्नित प्रकारं तं शृणु वक्ष्यामि सादरम्। अत्यंतपामरः कश्चित्पुत्र आत्मेति मन्यते ॥ ५२२ ॥ आत्मनीव स्वपुत्रेऽपि प्रबलपीतिदर्शनात्। पुत्रे तु पुष्टे पुष्टोऽहं नष्टे नष्टोऽहमित्यतः ॥ ५२३ ॥ अनुभूतिबलाचापि युक्तितोऽपि श्रुतेरपि। आत्मा वै पुत्रनामासीत्येवं च वद्ति श्रुति: ॥ ५२४ ॥ दीपाद्दीपो यथा तद्वत्पितुः पुत्रः प्रजायते । पितुर्गुणानां तनये बीजांकुरवदीक्षणात् ॥ ५२५ ॥ अतोऽयं पुत्र आत्मेति मन्यते भ्रांतिमत्तमः। तन्मतं दूषयत्यन्यः पुत्र आत्मा कथं त्विति ॥ ५२६ ॥ प्रीतिमात्रात्कथं पुत्र आत्मा भवितुमहिति। अन्यत्रापीक्ष्यते प्रीतिः क्षेत्रपात्रधनादिषु ॥ ५२७ ॥ पुत्राद्विशिष्टा देहेऽस्मिन्प्राणिनां प्रीतिरिष्यते। प्रदीप्ते भवने पुत्रं त्यक्त्वा जंतुः पलायते ॥ ५२८ ॥ तं विक्रीणाति देहार्थं प्रतिकूछं निहन्ति च। तस्मादात्मा तु तनयो न भवेच कदाचन ॥ ५२९ ॥ गुणरूपादिसादृश्यं दीपवन्न सुते पितुः। अन्यंगाज्जायते न्यंगः सगुणादपि दुर्गुणः ॥ ५३० ॥ आभासमात्रास्ताः सर्वा युक्तयोऽप्युक्तयोऽपि च । पुत्रस्य पितृबद्गेहे सर्वकार्येषु वस्तुषु ॥ ५३१ ॥ 🗓 🗸 स्वामित्वद्योतनायास्मिन्नात्मत्वमुपचर्यते । .

श्रुत्या तु मुख्यया वृत्त्या पुत्र आत्मेति नोच्यते ॥ ५३२ ॥ औपचारिकमात्मत्वं पुत्रे तस्मान्न मुख्यतः। अहंपद्प्रत्ययार्थो देह एव न चेतरः ॥ ५३३ ॥ प्रसक्षः सर्वेजंतूनां देहोऽहमिति निश्चयः। एष पुरुषोऽन्नरसमय इत्यपि च श्रुतिः ॥ ५३४ ॥ पुरुषत्वं वद्सस्य स्वात्मा हि पुरुषस्ततः । आत्मायं देह एवेति चार्वाकेण विनिश्चितम् ॥ ५३५ ॥ तन्मतं द्षयत्यन्योऽसहमानः पृथग्जनः। देह आत्मा कथं नु स्थात्परतंत्रो ह्यचेतनः ॥ ५३६ ॥ इंद्रियेश्चाल्यमानोऽयं चेष्टते न स्वतः कचित्। आश्रयश्चक्षुरादीनां गृहवद्गृहमेधिनाम् ॥ ५३७ ॥ बाल्यादिनानावस्थावाञ्शुक्कशोणितसंभवः। अतः कदापि देहस्य नात्मत्वमुपपद्यते ॥ ५३८ ॥ बिधरोऽहं च काणोऽहं मूक इत्यनुभूतितः। इंद्रियाणि भवन्त्यात्मा येषामस्त्यर्थवेदनम् ॥ ५३९ ॥ इंद्रियाणां चेतनत्वं देहे प्राणाः प्रजापतिम्। एतमेरथेत्यूचुरिति श्रुत्यैव प्रतिपाद्यते ॥ ५४० ॥ यतस्तस्मादिद्रियाणां युक्तमात्मत्वमित्यमुम् । निश्चयं द्षययन्योऽसहमानः पृथग्जनः ॥ ५४१ ॥ इंद्रियाणि कथं त्वातमा करणानि कठारवत् । करणस्य कुठारादेश्चेतनत्वं न हीक्ष्यते ॥ ५४२ ॥ श्रुत्याधिदेवतामेव इदियेषूपचर्यते । न तु साक्षादिद्रियाणां चेतनत्वमुदीर्यते ॥ ५४३ ॥ अचेतनस्य दीपादेरशीभासकता यथा। तथैव चक्षुरादीनां जडानामपि सिध्यति ॥ ५४४ ॥

इंद्रियाणां चेष्ट्रयिता प्राणोऽयं पंचवृत्तिकः। सर्वोवस्थास्ववस्थावान्सोऽयमात्मत्वमहेति । अहं क्षघावांस्तृष्णावानित्याद्यनुभवादि ॥ ५४५ ॥ श्रुत्यान्योऽन्तर आत्मा प्राणमय इतीर्यते यस्मात् । तस्मात्प्राणस्यात्मत्वं युक्तं नो करणसंज्ञानां कापि ॥ ५४६ ॥ इति निश्चयमेतस्य दृषयत्यपरो जडः। भवसात्मा कथं प्राणो वायुरेवैष आंतर: ॥ ५४७ ॥ बहियासन्तरायाति भिक्षकावायुवनमुहुः। न हितं वाहितं वा स्वमन्यद्वा वेद किंचन ॥ ५४८ ॥ जडस्वभावश्चपलः कर्मयुक्तश्च सर्वदा। प्राणस्य भानं मनिस स्थिते सुप्ते न दृश्यते ॥ ५४९ ॥ मनस्तु सर्व जानाति सर्ववेदनकारणम् । यत्तस्मान्मन एवात्मा प्राणस्तु न कदाचन ॥ ५५० ॥ संकल्पवानहं चिंतावानहं च विकल्पवान्। इत्याद्यनुभवादन्योऽन्तर आत्मा मनोमयः ॥ ५५१ ॥ इत्यादिश्रुतिसद्भावायुक्ता मनस आत्मता। इति निश्चयमेतस्य दूषयत्यपरो जडः ॥ ५५२ ॥ कथं मनस आत्मत्वं करणस्य हुगादिवत । कर्तृप्रयोज्यं करणं न स्वयं तु प्रवर्तते ॥ ५५३ ॥ करणप्रयोक्ता यः कर्ता तस्यैवात्मत्वमहिति । आत्मा स्वतंत्रः पुरुषो न प्रयोज्यः कदाचन ॥ ५५४ ॥ अहं कर्तास्म्यहं भोक्ता सुखीत्यनुभवादपि। बुद्धिरात्मा भवत्येव बुद्धिधर्मी ह्यहंकृतिः ॥ ५५५ ॥ अन्योऽन्तर आत्मा विज्ञानमय इति वद्ति निगमः। मनसोऽपि च मित्रं विज्ञानमयं कर्त्रह्तपमात्मानम् ॥ ५५६ ॥ 83

विज्ञानं यज्ञंतनुते कर्माणि तनुतेऽपि च। इत्यस्य कर्तृता श्रुत्या मुखनः प्रतिपाद्यते । तस्मागुक्तात्मता बुद्धेरिति बौद्धेन निश्चितम् ॥ ५५७ ॥ प्राभाकरस्तार्किकश्च ताबुभावष्यमर्षया। तित्रश्चयं दूपयतो बुद्धिरात्मा कथं न्विति ॥ ५५८ ॥ बुद्धेरज्ञानकार्यत्वाद्विनाशित्वात्प्रतिक्षणम् । ः बुद्धच।दीनां च सर्वेषामज्ञाने छयदर्शनात् ॥ ५५९ ॥ अज्ञोऽहमित्यनुभवादास्त्रीबालादिगोचरात्। भवत्यज्ञानमेवात्मा न तु बुद्धिः कराचन ॥ ५६०॥ विज्ञानमयादन्यं त्वानंदमयं परं तथात्मानम्। अन्योंऽतर आत्माऽऽनंदमय इति वद्ति वेदोऽपि ॥ ५६१ ॥ दुःखप्रस्ययशून्यत्वादानदमयता मता। अज्ञाने सकलं सुप्तौ बुद्ध्यादि प्रविलीयते ॥ ५६२ ॥ दुःखिनोऽपि सुषुप्तौ त्वानंदमयता ततः । सुप्ती किंचित्र जानामीत्यनुभूतिश्च दृश्यते ॥ ५६३ ॥ यत एवमतो युक्ता हाज्ञानस्यात्मता ध्रुवम् । इति तन्निश्चयं भाट्टा दूषयन्ति स्वयुक्तिभिः ॥ ५६४ ॥ कथमज्ञानमेवात्मा ज्ञानं चाप्युपलभ्यते । ज्ञानाभावे कथं विद्युरज्ञोऽहमिति चाज्ञताम्। अस्वाप्सं सुखमेवाहं न जानाम्यत्र किंचन ॥ ५६५ ॥ इसज्ञानमपि ज्ञानं प्रबुद्धेषु प्रदृश्यते । प्रज्ञानघन एवानंदमय इत्यपि श्रुतिः ॥ ५६६ ॥ प्रब्रवीत्युभयात्मत्वमात्मनः स्वयमेव सा । आत्मातश्चिज्जडतनुः खद्योत इव संमतः ॥ ५६७ ॥ ा विवास केवलाज्ञानमयो घटकुट्यादिवज्जडः।

इति निश्चयमेतेषां दूषयत्यपरो जडः ॥ ५६८ ॥ ज्ञानाज्ञानमयस्त्वातमा कथं भवितुमहिति। परस्परविरुद्धत्वाचेजस्तिमिरवत्तयोः ॥ ५६९ ॥ ा 💯 👙 सामानाधिकरण्यं वा संयोगो वा समाश्रयः। तमः प्रकाशवज्ज्ञानाज्ञानयोने हि सिध्यति ॥ ५७० ॥ अज्ञानमपि विज्ञानं बुद्धिवीपि च तद्गुणाः। संपुन्नो नोपछभ्यन्ते यहिंकचिदपि वापरम् ॥ ५७१ ॥ मात्रादिलक्षणं किं नु शून्यमेवोपलभ्यते । भुषुप्रौ नान्यद्स्त्येव नाहमप्यासमित्यनु ॥ ५७२ ॥ सुप्तोत्थितजनैः सर्वैः शून्यमेवानुसार्यते । यत्ततः शून्यमेवात्मा न ज्ञानाज्ञानलक्षणः ॥ ५७३ ॥ वेदेनाप्यसदेवेदमय आसीदिति स्फुटम्। निरुच्यते यतस्तस्माच्छून्यस्यैवात्मता मता ॥ ५७४ ॥ असन्नेव घटः पूर्व जायमानः प्रदृश्यते । न हि कुंभः पुरैवांतः स्थित्वोदेति बहिर्मुखः ॥ ५७५ ॥ यत्तसादसतः सर्वे सदिदं समजायत । ततः सर्वोत्मना शून्यस्यैवात्मत्वं समर्हति ॥ ५७६ ॥ इत्येवं पंडितंमन्यैः परस्परविरोधिभिः । तत्तन्मतानुरूपारपश्रुतियुक्यनुभूतिभिः॥ ५७७॥ निणीतमतजातानि खंडितान्येव पंडितैः। श्रुतिभिश्चाप्यनुभवैर्बाधकैः प्रतिवादिनाम् ॥ ५७८ ॥ यतस्तरमातु पुत्रादेः शून्यान्तस्य विशेषतः। सुसाधितमनात्मत्वं श्रुतियुक्त्यनुभूतिभिः ॥ ५७९ ॥ न हि प्रमाणांतरबाधितस्य याथाध्यमंगीकियते महद्भिः। पुत्रादिशून्यान्तमनात्मतत्त्वमित्येव विस्पष्टमतः सुजातम् ॥५८०॥

### शिष्यः--

सुषुप्तिकाले सकले विलीने शून्यं विना नान्यदिहोपलभ्यते । शून्यं त्वनात्मा न ततः परः कोऽप्यात्माभिधानस्त्वनुभूयतेऽर्थः॥५८१॥ यद्यस्ति चात्मा किसु नोपलभ्यते सुप्तौ यथा तिष्ठति किं प्रमाणम् । किंलक्षणोऽसौ स कथं न बाध्यते प्रबाध्यमानेष्वहमादिषु स्वयम्॥५८२॥ एतत्संशयजातं मे हृद्यप्रंथिलक्षणम् । छिंधि युक्तिमहाखङ्गधारया कृपया गुरो ॥ ५८३॥

## श्रीगुरुः--

अतिसूक्ष्मतरः प्रश्नस्तवायं सदृशो मतः। सूक्ष्मार्थदर्शनं सूक्ष्मबुद्धिष्वेव प्रदृश्यते ॥ ५८४ ॥ शृणु वक्ष्यामि सकलं यद्यत्पृष्टं त्वयाधुना । रहम्यं परमं सूक्ष्मं ज्ञातव्यं च मुमुक्षुभिः॥ ५८५॥ बुद्धादि सकलं सुप्रावनुलीनं स्वकारणे। अव्यक्ते वटवद्वीजे तिष्ठस्यविकृतात्मना ॥ ५८६ ॥ तिष्ठस्येव स्वरूपेण न तु शून्यायते जगत्। कचिदंकुररूपेण कचिद्वीजात्मना वटः। कार्यकारणरूपेण यथा तिष्ठत्यदस्तथा ॥ ५८७ ॥ अञ्याकृतात्मनावस्थां जगतो वदति श्रुतिः। सुषुप्त्यादिषु तद्भेदं तद्धेव्याकृतमित्यसौ ॥ ५८८ ॥ इममर्थमविज्ञाय निर्णीतं श्रुतियुक्तिभिः। जगतो दर्शनं शून्यमिति प्राहुरतद्विदः ॥ ५८९ ॥ नासतः सत उत्पत्तिः श्रूयते न च दृश्यते । **डदे**ति नरश्रंगात्कि खपुष्पात्कि भविष्यति ॥ ५९० ॥ प्रभवति न हि कुंभोऽविद्यमानो मृदश्चे-१८०० हप्रभवतु सिकताया वाथबा वारिणो वा ।

न हि भवति च ताभ्यां सर्वथा कापि तस्मा-द्यत उदयति योऽर्थोऽस्यत्र तस्य स्वभावः ॥ ५९१ ॥ अन्यथा विपरीतं स्यात्कार्यकारणळक्षणम् । नियतं सर्वशास्त्रेषु सर्वछोकेषु सर्वतः ॥ ५९२ ॥ कथमसतः सज्जायेतेति श्रुत्या निषिध्यते तस्मात्। असतः सज्जननं नो घटते मिध्यैव शून्यशब्दार्थः ॥५९३॥ अव्यक्तशब्दिते प्राज्ञे सत्यात्मन्यत्र जाप्रति । कथं सिद्धाति शून्यत्वं तस्य भ्रान्तशिरोमणे ॥ ५९४ ॥ सुपुप्ती शून्यमेवेति केन पुंसा तवेरितम्। हेतुनानुमितं केनं कथं ज्ञानं त्वयोच्यताम् ॥ ५९५ ॥ इति पृष्टो मृढतमो वदिष्यति किमुत्तरम्। नैवानुरूपकं छिंगं वक्ता वा नास्ति कश्चन। सुषुप्तिस्थितशून्यस्य बोद्धा को न्वात्मनः परः ॥ ५९६ ॥ स्वेनातुभूतं खयमेव वक्ति खसुप्तिकाले स्थितशून्यभावम् । तत्र स्वसत्तामनवेक्ष्य मूढः स्वस्यापि शून्यत्वमयं त्रवीति ॥ ५९७ ॥ अवेद्यमानः स्वयमन्यलोकैः सौषुप्तिकं धर्ममवैति साक्षात्। बुद्धाः चभावस्य च योऽत्र बोद्धाः स एव आत्मा खलु निर्विकारः॥५९८॥

यस्येदं सकलं विभाति महसा तस्य स्वयंज्योतिषः

सूर्यस्येव किमस्ति भासकिमिह प्रज्ञादि सर्वं जडम्।
न ह्यर्कस्य विभासकं श्लितितले दृष्टं तथैवात्मनो
नान्यः कोऽप्यनुभासकोऽनुभविता नातः परः कश्चन ॥५९९॥
येनानुभूयते सर्वं जायस्त्यप्रसुषुप्तिषु ।
विज्ञातारिममं को नु कथं वेदितुमहिति ॥ ६००॥
सर्वस्य दाहको विह्विवेह्नेनान्योऽस्ति दाहकः।
यथा तथात्मनो ज्ञातुर्ज्ञाता कोऽपि न दृश्यते॥ ६०१॥

1200

उपलभ्येत केनायं ह्युपलब्धा खयं ततः। उपलब्ध्यंतराभावान्नायमात्मोपलभ्यते॥ ६०२॥ बुद्धयादिवेद्यविलयादयमेक एव

सुप्तौ न परयति शृणोति न वेत्ति किंचित्। सौषुप्तिकस्य तमसः स्वयमेव साक्षी

भूत्वात्र तिष्ठति सुखेन च निर्विकल्पः ॥ ६०३ ॥
सुषुप्तावात्मसद्भावे प्रमाणं पंडितोत्तमाः ।
विदुः स्वप्रत्यभिज्ञानमाबालवृद्धसंमतम् ॥ ६०४ ॥
प्रत्यभिज्ञायमानत्वाह्णिगमात्रानुमापकम् ।
स्मर्थमाणस्य सद्भावः सुखमस्वाप्समित्ययम् ॥ ६०५ ॥
पुरानुभूतो नो चेतु स्मृतेरनुदयो भवेत् ।
इत्यादितर्कयुक्तिश्च सद्भावे मानमात्मनः ॥ ६०६ ॥
यत्रात्मनोऽकामयित्ववुद्धिः स्वप्नानपेक्षापि च तत्सुषुप्तम् ।
इत्यात्मसद्भाव उदीर्यतेऽत्र श्रुत्यापि तस्माच्छ्रतिरत्न मानम् ॥ ६०७ ॥

अकामयितृता स्वप्नाइर्शनं घटते कथम् ।
अविद्यमानस्य तत आत्मास्तित्वं प्रतीयते ॥ ६०८ ॥
एतैः प्रमाणेरस्तीति ज्ञातः साक्षितया बुधैः ।
आत्मायं केवलः शुद्धः सिद्धदानंदलक्षणः ॥ ६०९ ॥
सत्त्वचित्त्वानंदतादि अक्षणं प्रत्यगात्मनः ।
कालत्रयेऽप्यबाध्यत्वं सत्यं नित्यस्वरूपतः ॥ ६१० ॥
शुद्धचैतन्यरूपत्वं चित्त्वं ज्ञानस्वरूपतः ।
अखंडसुखरूपत्वादानंदत्विमतीयते ॥ ६११ ॥
अनुस्यूतात्मनः सत्ता जायत्स्वप्रसुषुप्तिषु ।
अहमस्मीत्रतो नित्यो भवत्यात्मायमन्ययः ॥ ६१२ ॥
सर्वदाप्यासमित्येवाभिन्नप्रत्यय ईक्ष्यते ।

कदापि नासमित्यस्मादात्मनो नित्यता मता ॥ ६१३ ॥ आयातासु गतासु शेशवमुखावस्थासु जाम्रन्मखा-स्वन्यास्त्रप्यखिळासु वृत्तिषु घियो दुष्टास्वदुष्टास्वपि । गंगाभंगपरंपरासु जलवत्सत्तानुवृत्तात्मन-स्त्रिष्ठत्येव सदा स्थिराहमहमित्येकात्मता साक्षिणः ॥ ६१४॥

प्रतिपद्महमादयो विभिन्नाः

क्षणपरिणामितया विकारिणस्ते । न परिणतिरमुष्य निष्कल्ला-दयमविकार्यत एव नित्य आत्मा ॥ ६१५ ॥

यः स्वप्नमद्राक्षमहं सुखं यो-ऽस्वाप्सं स एवास्म्यथ जागरूकः ।

इत्येवमच्छिन्नतयानुभूयते सत्तात्मनो नास्ति हि संशयोऽत्र ॥ ६१६ ॥

श्रुत्युक्ताः षोडशकलाश्चिदाभासस्य नात्मनः । निष्कलत्वान्नास्य लयस्तस्मान्नित्यत्वमात्मनः ॥ ६१७ ॥

जडप्रकाशकः सूर्यः प्रकाशात्मैव नो जडः।

बुद्धादिभासकस्तस्माचित्स्वरूपस्तथा मतः ॥ ६१८ ॥

कुड्यादेस्तु जडस्य नैव घटते भानं स्वतः सर्वदा सूर्यादिप्रभया विना कचिदपि प्रस्यक्षमेतत्तथा । बुद्धयादेरपि न स्वतोऽस्सणुरपि स्फूर्तिविनैवात्मना

सोऽयं केवलिंचनयश्रुतिमतो भानुर्यथा रुद्धायः ॥ ६१९ ॥ स्वभासने वान्यपदार्थभासने नाकः प्रकाशांतरमीषदिच्छति । स्वबोधने वाष्यहमादिबोधने तथैव चिद्धातुरयं परात्मा ॥ ६२० ॥ अन्यप्रकाशं न किमप्यपेक्ष्य यते ऽयमाभाति निजात्मनेव । । ६२१ ॥

यं न प्रकाशयति किंचिदिनोऽपि चंद्रः
नो विद्युतः किसुत विह्वरयं मिताभः।
यं भान्तमेतमनुभाति जगत्समस्तं
सोऽयं स्वयं स्फुरति सर्वदशासु चात्मा॥ ६२२॥

आत्मनः सुखरूपत्वादानंदत्वं खळक्षणम् ।
परप्रेमास्पद्दवेन सुखरूपत्वमात्मनः ॥ ६२३ ॥
सुखहेतुषु सर्वेषां प्रीतिः सावधिरीक्ष्यते ।
कदापि नावधिः प्रीतेः स्वात्मनि प्राणिनां कचित् ॥ ६२४ ॥
श्लीणेंद्रियस्य जीर्णस्य संप्राप्तोत्क्रमणस्य वा ।
अस्ति जीवितुमेवाशा स्वात्मा प्रियतमो यतः ॥ ६२५ ॥
आत्मातः परमप्रेमास्पदः सर्वशरीरिणाम् ।
यस्य शेषतया सर्वसुपादेयत्वमृच्छति ॥ ६२६ ॥
एष एव प्रियतमः पुत्राद्पि धनाद्पि ।
अन्यस्माद्पि सर्वस्मादात्मायं परमान्तरः ॥ ६२० ॥
प्रियत्वेन मतं यत्तु तत्सदा नाप्रियं नृणाम् ।
विपत्ताविष संपत्तौ यथात्मा न तथापरः ॥ ६२८ ॥

आत्मा खलु त्रियतमोऽसुभृतां यदर्था भायोत्मजाप्तगृहवित्तसुखाः पदार्थाः । वाणिज्यकर्षणगवावनराजसेवा-भैषज्यकप्रभृतयो विविधाः क्रियाश्च ॥ ६२९॥

प्रवृतिश्च निवृत्तिश्च यच यावच चेष्टितम्। आत्मार्थमेव नान्यार्थं नातः प्रियतमः परः॥ ६३०॥

तस्मादात्मा केवळानंदरूयो यः सर्वस्माद्वम्तुनः प्रेष्ठ उक्तः । यो वा अस्मान्मन्यतेऽन्यं प्रियं यं सोऽयं तस्माच्छोकमेवानुभुंके ॥ ६३१ ॥

#### शिष्यः---

अपरः कियते प्रश्नो मयायं क्षम्यतां प्रभो । अज्ञवागपराधाय कल्पते न महात्मनाम् ॥ ६३२ ॥ आत्मान्यः सुखमन्यच नात्मनः सुखरूपता । आत्मनः सुखमाशास्यं यतते सकलो जनः ॥ ६३३ ॥ आत्मनः सुखरूपत्वे प्रयत्नः किमु देहिनाम् । एष मे संशयः स्वामिन् कृपयैव निरस्यताम् ॥ ६३४ ॥

#### श्रीगुरु:--

आनंदरूपमात्मानमज्ञात्वैव पृथग्जनः। बहिःसुखाय यतते न तु कश्चिद्विदन्बुधः ॥ ६३%॥ अज्ञात्वेव हि निश्लेपं भिक्षामटति दुर्मतिः। स्ववेदमनि निधि ज्ञात्वा को नु भिक्षामटेत्सुधीः ॥ ६३६ ॥ स्थूलं च सूक्ष्मं च वपुः स्वभावतो द्वः खात्मकं स्वात्मतया गृहीत्वा। विस्मृत्य च स्वं सुखरूपमात्मनः दुःखप्रदेभ्यः सुखमज्ञ इच्छति ॥ ६३७ ॥ न हि दुःखप्रदं वस्तु सुखं दातुं समहिति । किं विषं पिबतो जंतोरमृतत्वं प्रयच्छति ॥ ६३८ ॥ आत्मान्यः सुलमन्यचेत्येवं निदिचत्य पामरः । बहि:सुखाय यतते सत्यमेव न संशयः ॥ ६३९ ॥ इष्टस्य वस्तुनो ध्यानद्शनाद्यपभुक्तिषु । प्रतीयते य आनंदः सर्वेषामिह देहिनाम् ॥ ६४० ॥ स वस्तुधर्मी नो यस्मान्मनस्येवोपलभ्यते । वस्तुधर्मस्य मनसि कथं स्यादुपलंभनम् ॥ ६४१ ॥ अन्यत्र त्वन्यधर्माणामुपलंभो न दृश्यते ।

तस्मान वस्तुधर्मोऽयमानंदस्त कदाचन ॥ ६४२ ॥ नाप्येष धर्मी मनसोऽसत्यर्थे तदद्शनात्। असति व्यंजके व्यंग्यं नोदेतीति न मन्यताम् ॥ ६४३ ॥ सत्यर्थेऽपि च नोदेति ह्यानंदस्तृक्तलक्षणः । सत्यपि व्यंजके व्यंग्यानुद्यो नैव संमतः ॥ ६४४ ॥ द्ररदृष्टे।दिकं नात्र प्रतिबंधः प्रकल्प्यताम् । प्रियस्य वस्तुनो लाभे दुरदृष्टं न सिध्यति ॥ ६४५ ॥ तस्मान्न मानसो धर्मो निर्गुणत्वान्न चात्मनः। किं तु पुण्यस्य सांनिध्यादिष्टस्यापि च वस्तुनः ॥ ६४६ ॥ सत्त्वप्रधाने चित्तेऽसिंमस्त्वात्मैव प्रतिविंबति । आनंदलक्षणः स्वच्छे पयसीव सुधाकरः ॥ ६४७ ॥ सोऽयमाभास आनंदश्चित्ते यः प्रतिबिबतः। पुण्योत्कर्षापकर्षाभ्यां भवत्युचावचः स्वयम् ॥ ६४८ ॥ सार्वभौमादिब्रह्मान्तं श्रुत्या यः प्रतिपादितः। स क्षयिष्णुः सातिशयः प्रक्षीणे कारणे छयम् ॥ ६४९ ॥ यात्येष विषयानंदो यस्तु पुण्यैकसाधनः। ये तु वैषयिकानंदं भुंजते पुण्यकारिणः ॥ ६५० ॥ दुःखं च भोगकालेऽपि तेषामंते महत्तरम् । सुखं विषयसंपृक्तं विषसंपृक्तमक्तवत् ॥ ६५१ ॥ भोगकालेऽपि भोगान्ते दुःखमेव प्रयच्छति । मुखमुज्ञावचत्वेन क्षयिष्णुत्वभयेन च ॥ ६५२ ॥ भोगकाले भवेन्नूणां ब्रह्मादिपदभाजिनाम्। राजस्थानप्रविष्टानां तारतम्यं मतं यथा ॥ ६५३॥ तथैव दुःखं जंतूनां ब्रह्मादिपदभाजिनाम् । न कांक्षणीयं विदुषा तस्माद्वैषयिकं सुखम् ॥ ६५४॥

यो बिबभूत आनंदः स आत्मानंदलक्षणः। शाश्वतो निर्द्धयः पूर्णो नित्य एकोऽपि निर्भयः ॥ ६५५ ॥ लक्ष्यते प्रतिबिंबेनाभासानंदेन बिंबवत्। प्रतिबिंबो बिंबमुली विना विंबं न सिध्यति ॥ ६५६ ॥ यत्ततो बिंब आनंदः प्रतिबिबेन लक्ष्यते। युक्त्यैव पंडितजनैन कदाप्यनुभूयते ॥ ६५७ ॥ अविद्याकार्यकरणसंघातेषु पुरोदितः। आत्मा जाम्रखपि स्वप्ने न भवत्येष गोचरः ॥ ६५८ ॥ स्थूलस्यापि च सूक्ष्मस्य दुःखरूपस्य वर्ष्मणः। ळये सुषुप्तौ स्कुरति प्रसमानंदस्रक्षणः ॥ ६५९ ॥ न ह्यत्र विषयः कश्चित्रापि बुद्धचादि किंचन। आत्मैव केवलानंदमात्रस्तिष्ठति निर्द्वयः॥ ६६० ॥ प्रसिज्ञायते सर्वेरेष सुप्रोत्थितैर्जनैः। सुखमात्रतया नात्र संशयं कर्तुमईसि ॥ ६६१ ॥ त्वयापि प्रत्यभिज्ञातं सुखमात्रत्वमात्मनः। सुषुप्तादुत्थितवता सुखमस्त्राप्समित्यनु ॥ ६६२ ॥ दुःखाभावः सुखमिति यदुक्तं पूर्ववादिना । अनाघातोपनिषदा तदसारं मृषा वचः॥ ६६३ ॥ द्वःखाभावस्तु छोष्टादौ विद्यते नानुभूयते । सुबलेशोऽपि सर्वेषां प्रसन्धं तदिदं खलु ॥ ६६४ ॥ सद्यं होष एवेति प्रस्तुत्य वदति श्रुतिः। सद्धनोऽयं चिद्धनोऽयमानंदघन इत्यपि ॥ ६६५॥ आनंद्घनतामस्य स्वरूपं प्रत्यगात्मनः। धन्यैर्महात्मभिर्धी रैब्रेह्मविद्भिः सदुत्तमेः॥ ६६६॥ अपरोक्षतयैवात्मा समाधावनुभूयते ।

केवलानंदमात्रत्वेनैवमत्र न संशयः॥ ६६७॥ स्वस्वोपाध्यनुरूपेण ब्रह्माद्याः सर्वजंतवः । उपजीवन्त्यमुष्येव मात्रामानंद छक्षणाम् ॥ ६६८ ॥ आस्वाद्यते यो भक्ष्येषु सुखकुन्मधुरो रसः । स गुडस्यैव नो तेषां माधुर्य विद्यते कचित् ॥ ६६९ ॥ तद्वद्विषयसांनिध्यादानंदो यः प्रतीयते । विवानंदांशविस्फ्रतिरेवासी न जडात्मनाम् ॥ ६००॥ यस्य कस्यापि योगेन यत्र कुत्रापि दृश्यते । आनंदः स परस्यैव ब्रह्मणः स्फूर्तिळक्षणः ॥ ६७१ ॥ यथा कुवलयोह्नासश्चंद्रस्यैव प्रसादतः। तथानंदोदयोऽप्येषां स्फुरणादेव वस्तुनः ॥ ६७२ ॥ सत्त्वं चित्त्वं तथानंदस्वरूपं परमात्मनः। निर्गुणस्य गुणायोगाद्गुणास्तु न भवन्ति ते ॥ ६७३ ॥ विशेषणं तु व्यावृत्त्यै भवेद्द्रव्यांतरे सति। परमात्माद्वितीयोऽयं प्रपंचस्य मृषात्वतः ॥ ६७४ ॥ वस्त्वंतरस्याभावेन न व्यावृत्त्यः कदाचन । केवलो निर्गुणश्चेति निर्गुणत्वं निरुच्यते ॥ ६७५ ॥ श्रुत्यैव न ततस्तेषां गुणत्वमुपपद्यते । उष्णत्वं च प्रकाशश्च यथा वहेस्तथात्मनः ॥ ६७६॥ सत्त्वचित्त्वानंदतादि स्वरूपमिति निश्चितम्। अत एव सजातीयविजातीयादिलक्षणः ॥ ६७७ ॥ भेदो न विद्यते वस्तुन्यद्वितीये परात्मनि । प्रपंचस्यापवादेन विजातीयकृता मिदा ॥ ६७८ ॥ नेष्यते तत्प्रकारं ते वक्ष्यामि शुणु सादरम्। अहेर्गुणविवर्तस्य गुणमात्रस्य वस्तुतः ॥ ६७९ ॥

🕬 विवर्तस्यास्य जगतः सन्मात्रत्वेन द्रशनम् । अपवाद इति प्राहुरद्वेतब्रह्मदर्शिनः ॥ ६८० ॥ व्युत्क्रमेण तदुत्पत्तर्द्रष्टव्यं सूक्ष्मबुद्धिभिः। ्रे । प्रतीतस्यास्य जगतः सन्मात्रत्वं सुयुक्तिभिः ॥ ६८१ ॥ चतुर्विधं स्थूलशरीरजातं तद्भोज्यमन्नादि तदाश्रयादि । ब्रह्मांडमेतत्सकलं स्थविष्टमीक्षेत पंचीकृतभूतमात्रम् ॥ ६८२ ॥ यत्कार्येरूपेण यदीक्ष्यते तत्तन्मात्रमेवात्र विचार्यमाणे । मृत्कार्यभूतं कलशादि सम्यग्विचारितं सन्न मृदो विभिद्यते ॥६८३॥ अंतर्बेहिश्चापि मृदेव दृश्यते मृदो न भिन्नं कलशादि किंचन। श्रीवादिमद्यत्कलशं तदित्थं न वाच्यमेतच मृदेव नान्यत् ॥ ६८४ ॥ स्वरूपतस्तत्कलशादिनाम्ना मृदेव मृहैरभिधीयते ततः। नाम्नो हि भेदो न तु वस्तुभेदः प्रदृश्यते तत्र विचार्यमाणे ॥६८५॥ तस्माद्धि कार्यं न कदापि भिन्नं स्वकारणादस्ति यतस्ततोंऽग। यद्भौतिकं सर्विमिदं तथैव तद्भूतमात्रं न ततोऽपि भिन्नम् ॥ ६८६ ॥ तचापि पंचीकृतभूतजातं शब्दादिभिः स्वस्वगुणैश्च सार्धम् । वपूंषि सूक्ष्माणि च सर्वमेतद्भवस्यपंचीकृतभूतमात्रम् ॥ ६८७ ॥ तद्रत्यपंचीकृतभृतजातं रजस्तमःसत्त्वगुणैश्च सार्धम्। अव्यक्तमात्रं भवति स्वरूपतः साभासमव्यक्तमिदं स्वयं च ॥६८८॥ आधारभृतं यद्खंडमाद्यं शुद्धं परं ब्रह्म सदैकरूपम् । सन्मात्रभेवास्त्यथं नो विकल्पः सतः परं केवलमेव वस्तु ॥ ६८९ ॥ एकश्चंद्रः सद्वितीयो यथा स्याद्दृष्टेदावादेव पुंसस्तथैकम्। ब्रह्मास्त्येतद्बुद्धिदोषेण नाना दोषे नष्टे भाति वस्त्वेकमेव ॥ ६९० ॥ रज्जोः स्वरूपाधिगमे न सर्पधी रज्ज्वां विलीना तु यथा तथैव। ब्रह्मावगत्या तु जगत्प्रतीतिस्तत्रैव लीना तु सह भ्रमेण ॥ ६९१ ॥ भ्रांसोदितद्वैतमतिप्रशांसा सदैकमेवास्ति सद्।ऽद्वितीयम्।

ततो विजातीयकृतोऽत्र भेदो न विद्यते ब्रह्मणि निर्विकल्पे ॥ ६९२॥ यदास्त्युपाधिस्तद्भिन्न आत्मा तदा सजातीय इवावभाति। स्वप्नार्थतस्तरय मुषात्मकत्वात्तद्रप्रतीतौ स्वयमेष आत्मा 🕒 ब्रह्मैक्यतामेति पृथङ् न भाति ततः सजातीयकृतो न भेदः ॥६९३॥ घटाभावे घटाकाशो महाकाशो यथा तथा। उपाध्यभावे त्वारमैष स्वयं ब्रह्मैव केवलम् ॥ ६९४ ॥ पूर्ण एव सदाकाशो घटे सत्यप्यसत्यि। नित्यपूर्णस्य नमसो विच्छेदः केन सिध्यति ॥ ६९५ ॥ अच्छिन्नि देखन्त्रवद्भाति पामराणां घटादिना । मामक्षेत्राद्यविधिमिर्भिन्नेव वसुधा यथा ॥ ६९६ ॥ तथैव परमं ब्रह्म महतां च महत्तमम्। परिच्छिन्नमिवाभाति भ्रांत्या कल्पितवस्तुना ॥ ६९७ ॥ तस्माद्भद्धात्मनोर्भेदः कल्पितो न तु वास्तवः। अत एव मुहुः श्रुत्याप्येकत्वं प्रतिपाद्यते ॥ ६९८ ॥ ब्रह्मात्मनोस्तत्त्वमसीत्यद्वयत्वोपपत्तये । प्रत्यक्षादिविरोधेन वाच्ययोनीपयुज्यते । तत्त्वंपदार्थयोरैक्यं लक्ष्ययोरेव सिध्यति ॥ ६९९॥ शिष्यः

स्यात्तत्त्वंपद्योः स्वामिन्नर्थः कितविधो मतः । पद्योः को नु वाच्यार्थो लक्ष्यार्थ उभयोश्च कः ॥ ७०० ॥ वाच्यैकत्विवक्षायां विरोधः कः प्रतीयते । लक्ष्यार्थयोरभिन्नत्वे स कथं विनिवर्तते ॥ ७०१ ॥ एकत्वकथर्ने का वा लक्षणात्रोररीकृता । एतत्सर्वे करुणया सम्यक्त्वं प्रतिपाद्य ॥ ७०२ ॥ श्रीगुरु:--

श्रृणुष्वाहितो विद्वन् अद्य ते फलितं तपः। वाक्यार्थश्रुतिमात्रेण सम्यग्ज्ञानं भविष्यति ॥ ७०३ ॥ ी यावन्न तत्त्वपंदयोर्थः सम्यग्त्रिचार्यते । ताबदेव नृणां बंधो मृत्युसंसारलक्षणः ॥ ७०४ ॥ अवस्था सचिदानंदाखंडकरसरूपिणी। मोक्षः सिध्यति वाक्यार्थापरोक्षज्ञानतः सताम् ॥ ७०५ ॥ वाक्यार्थ एव ज्ञातच्यो मुमुक्षोभवमुक्तये। तस्मादवहितो भूत्वा शृणु वक्ष्ये समासतः॥ ७०६ ॥ अर्था बहुविधाः प्रोक्ता वाक्यानां पंडितोत्तमैः। वाच्यलक्ष्यादिभेदेन प्रस्तुतं श्रूयतां त्वया ॥ ७०७ ॥ वाक्ये तत्त्वमसीत्यत्र विद्यते यत्पदत्रयम् । तत्रादौ विद्यमानस्य तत्पदस्य निगद्यते ॥ ७०८ ॥ ा शास्त्रार्थकोविदैरथी वाच्यो छक्ष्य इति द्विधा। वाच्यार्थं ते प्रवक्ष्यामि पंडितैर्यं उदीरितः ॥ ७०९ ॥ समष्टिरूपमञ्जानं साभासं सत्त्वबृहितम्। वियदादिविराडंतं स्वकार्येण समन्वितम् ॥ ७१० ॥ चैतन्यं तद्वच्छित्रं सत्यज्ञानादिलक्षणम् । सर्वज्ञत्वेश्वरत्वांतर्यामित्वादिगुणैर्युतम् ॥ ७११ ॥ ः जगत्स्रष्टृत्वपातृत्वसंहर्नृत्वादिधर्मकम् । सर्वात्मना भासमानं यदमेयं गुणैश्च तत् ॥ ७१२ ॥ अठयक्तमपरं ब्रह्म वाच्यार्थ इति कथ्यते । नीलमुत्पलमित्यत्र यथा वाक्यार्थसंगतिः ॥ ७१३ ॥ तथा तत्त्वमसीत्यत्र नास्ति वाक्याथसंगतिः। पटाह्यधावर्तते नील उत्पंलेन विशेषितः ॥ ७१४ ॥

शौक्ल्याद्वयावर्तते नीलेनोत्पलं तु विशेषितम्। इत्थमन्योन्यभेदस्य व्यावर्तकतया तयोः ॥ ७१५ ॥ विशेषणविशेष्यत्वसंसगस्येतरस्य वा। वाक्यार्थत्वे प्रमाणांतरविरोधो न विद्यते ॥ ७१६ ॥ अतः संगच्छते सम्यग्वाक्यार्थो बाधवर्जितः। एवं तत्त्वमसीत्यत्र वाक्यार्थो न समंजसः ॥ ७१७ ॥ तदर्थस्य परोक्षत्वादिविशिष्टचितेरपि। त्वमर्थस्यापरोक्षत्वादिविशिष्टचितेरपि ॥ ७१८ ॥ तथैवान्योन्यभेदस्य व्यावर्तकतया तयोः। विशेषणविशेष्यस्य संसर्गस्येतरस्य वा ॥ ७१५ ॥ वाक्यार्थत्वे विरोधोऽस्ति प्रत्यक्षादिकृतस्ततः । संगच्छते न वाक्यार्थस्तद्विरोधं च वच्मि ते ॥ ७२० ॥ सर्वेशत्वस्वतंत्रत्वसर्वज्ञत्यादिभिगुणैः। सर्वोत्तमः सत्यकामः सत्यमंकरूप ईश्वरः ॥ ७२१ ॥ तत्पदार्थस्त्वमर्थस्तु किंचिज्ज्ञो दुःखजीवनः। संसार्ययं तद्गतिको जीवः प्राकृतळक्षणः ॥ ७२२ ॥ कथमेकत्वमनयोघेटते विपरीतयोः। प्रसक्षेण विरोधोऽयमुभयोरुवसम्यते ॥ ७२३ ॥ विरुद्धधर्माक्रांतत्वात्परस्परविलक्षणौ । जीवेशौ वहितुहिनाविव शब्दार्थतोऽपि च ॥ ७२४ ॥ प्रसक्षादिविरोधः स्यादिसैक्ये तयोः परिसक्ते । श्रुतिवचनविरोधो भवति महान्स्मृतिवचनविरोधश्च ॥७२५। श्रुत्याप्येकत्वमनयोस्तात्पर्येण निगद्यते । मुहुस्तत्त्वमसीत्यस्मादंगीकार्यं श्रुतेर्वचः ॥ ७२६ ॥ वाक्यार्थत्वे विशिष्टस्य संसर्गस्य च वा पुनः ।

अयथार्थतया सोऽयं वाक्यार्थो न मतः श्रुतेः ॥ ७२७ ॥ अखंडैकर्सत्वेन वाक्यार्थः श्रुतिसंमतः। स्थुलसूक्ष्मप्रपंचस्य सन्मात्रत्वं पुनः पुनः ॥ ७२८ ॥ द्शेयित्वा सुषुप्तौ तद्भद्धाभिन्नत्वमात्मनः। उपपाद्य सदैकत्वं प्रदर्शयितुमिच्छया ॥ ७२९ ॥ ऐतदात्म्यमिदं सर्वमित्युक्त्यैव सदात्मनोः। ब्रवीति श्रुतिरेकत्वं ब्रह्मणोऽद्वैतसिद्धये ॥ ७३० ॥ सति प्रपंचे जीवे वाहैतत्वं ब्रह्मणः कुतः। अतस्तयोरखंडत्वमेकत्वं श्रुतिसंमतम् ॥ ७३१ ॥ विरुद्धांशपरित्यागाःप्रत्यक्षादिने बाधते । अविरुद्धांशप्रहणात्र श्रुत्यापि विरुध्यते ॥ ७३२ ॥ लक्षणा ह्यपगंतव्या ततो वाक्यार्थसिद्धये। वाच्यार्थानुपपत्त्यैव लक्षणाभ्युपगम्यते ॥ ७३३ ॥ संबंधानुपपत्त्या च लक्षणेति जगुर्बुधाः । गंगायां घोष इत्यादौ या जहस्रक्षणा मता ॥ ७३४ ॥ न सा तत्त्वमसीत्यत्र वाक्य एषा प्रवर्तते । गंगाया अपि घोषस्याधाराधेयत्वलक्षणम् ॥ ७३५ ॥ सर्वो विरुद्धवाक्यार्थस्तत्र प्रसक्षतस्ततः। गंगासंबंधवत्तीरे छक्षणा संप्रवर्तते ॥ ७३६ ॥ तथा तत्त्वमसीत्यत्र चैतन्यैकत्वलक्ष्णे । विवक्षिते तु वाक्यार्थेऽपरोक्षत्वादिलक्षणः ॥ ७३७ ॥ विरुध्यते भागमात्रो न तु सर्वो विरुध्यते । तस्माज्जहङ्गक्षणायाः प्रवृत्तिनीत्र युज्यते ॥ ७३८ ॥ वाच्यार्थस्य तु सर्वस्य त्यागे न फलमीक्ष्यते । 💴 नालिकेरफलस्येव कठिनत्वधिया नृणाम् ॥ ७३९ ॥

गंगापदं यथा स्वार्थ सक्तवा लक्षयते तटम्। तत्पदं त्वंपदं वापि त्यक्त्वा स्वार्थं यथाखिलम् ॥ ७४० ॥ तदर्थं वा त्वमर्थं वा यदि लक्ष्यति स्वयम्। तदा जहस्रक्षणायाः प्रवृत्तिरुपपद्यते ॥ ७४१ ॥ न शंकनीयमिलायैंज्ञीतार्थे न हि लक्षणा। तत्पदं त्वंपदं वापि श्रयते च प्रतीयते ॥ ७४२ ॥ तद्र्ये च कथं तत्र संप्रवर्तेत लक्षणा। अत्र शोणो धावतीति वाक्यवन्न प्रवर्तते ॥ ७४३ ॥ अजहस्र्रणा वापि सा जहस्र्र्रणा यथा। गुणस्य गमनं लोके विरुद्धं द्रव्यमंतरा ॥ ७४४ ॥ अतस्तमपरित्यच्य तद्गुणाश्रयछक्षणः। लक्ष्यादिर्लक्ष्यते तत्र लक्षणासौ प्रवर्तते ॥ ७४५ ॥ वाक्ये तत्त्वमसीत्यत्र ब्रह्मात्मैकत्वबोधके । परोक्षत्वापरोक्षत्वादिविशिष्टचितोर्द्वयो: ॥ ७४६ ॥ एकत्वरूपवाक्यार्थी विरुद्धांशाविवर्जनात् । न सिध्यति यतस्तस्मान्नाजहहृक्ष्मणा मता ॥ ७४७ ॥ तत्पदं त्वंपदं चापि स्वकीयार्थविरोधिनम् । अंशं सम्यक्परित्यज्य स्वाविरुद्धांशसंयुतम् ॥ ७४८ ॥ तद्र्भ वा त्वमर्थ वा सम्यग्लक्ष्यतः स्वयम् । भागलक्षणया साध्यं किमस्तीति न शंक्यताम् ॥ ७४९॥ अविरुद्धं पदार्थान्तरांशं स्वांशं च तत्कथम्। एकं पदं लक्षणया संलक्षयितुमहिति ॥ ७५० ॥ पदांतरेण सिद्धायां पदार्थप्रमितौ स्वतः। तद्रश्रेप्रत्ययापेक्षा पुनर्लक्षणया कुतः ॥ ७५१ ॥ तस्मात्तत्त्वमसीत्यत्र लक्षणा भागलक्षणा।

वाक्यार्थसत्त्वाखंडैकरसतासिद्धये मता ॥ ७५२ ॥ भागं विरुद्धं संत्यज्याविरोधो लक्ष्यते यदा। सा भागलक्षणेत्याहुर्लक्षणज्ञा विचक्षणाः ॥ ७५३ ॥ सोऽयं देवदत्त इति वाक्यं वाक्यार्थ एव वा। देवदत्तेक्यरूपस्ववाक्यार्थानवबोधकम् ॥ ७५४ ॥ देशकालादिवैशिष्ट्यं विरुद्धांशं निरस्य च। अविरुद्धं देवदत्तदेहमात्रं खलक्षणम् ॥ ७५५ ॥ भागलक्षणया सम्यग्लक्षयसनया यथा। तथा तत्त्वमसीत्यत्र वाक्यं वाक्यार्थ एव वा ॥ ७५६ ॥ परोक्षत्वापरोक्षत्वादिविशिष्टचितोर्द्धयोः । एकत्वरूपवाक्यार्थविरुद्धांशमुपस्थितम् ॥ ७५७ ॥ परोक्षत्वापरोक्षत्वसर्वज्ञत्वादिलक्षणम् । बुद्धचादिस्थूलपर्यंतमाविद्यकमनात्मकम् ॥ ७५८ ॥ परित्यच्य विरुद्धांशं शुद्धचेतन्यलक्षणम्। वस्त केवलसन्मात्रं निर्वेकरुपं निरंजनम् ॥ ७५९ ॥ लक्षयत्यनया सम्यग्भागलक्षणया ततः। सर्वोपाधिविनिर्मुक्तं सचिदानंदमद्वयम् ॥ ७६० ॥ निर्विशेषं निराभासमतादशमनीदशम्। अनिदेश्यमनाद्यंतमनंतं शांतमच्यतम्। अप्रतक्यमिविज्ञेयं निर्गुणं ब्रह्म शिष्यते ॥ ७६१ ॥ उपाधिवैशिष्ट्यकृतो विरोधो ब्रह्मात्मनोरेकतयाधिगत्या। उपाधिवैशिष्ट्य उदस्यमाने न कश्चिद्प्यस्ति विरोध एतयोः॥७६२॥ तयोरुपाधिश्च विशिष्टता च तद्धर्मभाक्त्वं च विलक्षणत्वम् । भ्रांत्या कृतं सर्वमिदं मृषैव स्वप्नार्थवज्जात्रति नैव सत्यम् ॥ ७६३ ॥ निद्रासूतशरीरधर्मसुखदुःखादिप्रपंचोऽपि वा

जीवेशादिभिदापि वा न च ऋतं कर्तुं कचिच्छक्यते । मायाकल्पितदेशकालजगदीशादिभ्रमस्तादृशः

को भेदोऽस्य नयोर्द्धयोस्तु कतमः सत्योऽन्यतः को भवेत् ॥७६४। न स्वप्रजागरणयोरुभयोर्विशेषः

संहरयते कचिद्रिप भ्रमजैर्विकल्पैः ।

यद्दृष्टदर्शनमुखैरत एव मिथ्या
स्वप्नो यथा नतु तथैव हि जागरोऽपि ॥ ७६५ ॥
अविद्याकार्यतस्तुल्यो द्वाविप स्वप्नजागरौ ।

हष्टदर्शनहर्रयादिकल्पनोभयतः समा ॥ ७६६ ॥
अभाव उभयोः सुप्तौ सर्वेरप्यतुभूयते ।
न कश्चिद्नयोभेद्स्तस्मान्मिध्यात्वमहतः ॥ ७६७ ॥
भ्रांत्या ब्रह्मणि भेदोऽयं सजातीयादिलक्षणः ।
कालत्रयेऽपि हे विद्वन् वस्तुतो नैव कश्चन ॥ ७६८ ॥
यत्र नान्यत्पर्यतीति श्रुतिहैंतं निषेधति ।
कल्पितस्य भ्रमाद्मिन्न मिध्यात्वाव्यापात् वन्न ॥ ०६० ॥

कल्पितस्य भ्रमाद्भूम्नि मिथ्यात्वावगमाय तत् ॥ ७६९ ॥ यतस्ततो ब्रह्म सदाऽद्वितीयं विकल्पशून्यं निरुपाधि निर्मेलम् ॥ निरंतरानंदघनं निरीहं निरास्पदं केवलमेकमेव ॥ ७७०

नैवास्ति काचन भिदा न गुणप्रतीति-

नों वाक्प्रवृत्तिरिष वा न मनःप्रवृत्तिः । यत्केवलं परमशांतमनंतमाद्य-मानंदमात्रमवभाति सदद्वितीयम् ॥ ७७१ ॥ यदिदं परमं सत्यं तत्त्वं सचित्सुखात्मकम् । अजरामरणं नित्यं सत्यमेतद्वचो मम ॥ ७७२ ॥ न हि त्वं देहोऽसावसुरिष च वाष्यक्षनिकरो मनो वा बुद्धिवा कचिदिष तथाहंक्कतिरिष । न चैषां संघातस्त्वमु भवति विद्वन् शृणु परं
यदेतेषां साक्षी स्फुरणममळं तत्त्वमिस हि ॥ ७७३ ॥
यजायते वस्तु तदेव वर्धते तदेव मृत्युं समुपैति काळे ।
जन्मैव तेनास्ति तथैव मृत्युनास्त्येव नित्यस्य विभोरजस्य ॥ ७७४ ॥
य एष देहो जनितः स एव समेधते नश्यित कर्मयोगात् ।
त्वमेतदीयास्विख्ठास्ववस्थास्ववस्थितः साक्ष्यसि बोधमात्रः ॥७७५॥

यत्स्वप्रकाशमखिलात्मकमासुषुप्ते-रेकात्मनाहमहमित्यवभाति नित्यम्। बुद्धेः समस्तविकृतेरविकारि बोद्ध यद्भक्ष तत्त्वमिस केवलबोधमात्रम् ॥ ७७६ ॥ स्वात्मन्यनस्तमयसंविदि कल्पितस्य व्योमादिसर्वजगतः प्रददाति सत्ताम् । स्फूर्तिं स्वकीयमहसा वितनोति साक्षा-द्यद्वद्वा तत्त्वमसि केवलबोधमात्रम् ॥ ७७७ ॥ सम्यक्समाधिनिरतैर्विमळांतरंगैः साक्षाद्वेक्ष्य निजतत्त्वमपारसौख्यम् । संतुष्यते परमहंसकुछैरजसं यद्भद्धा तत्त्वमसि केवलबोधमात्रम् ॥ ७७८ ॥ अंतर्बहिः स्वयमखंडितमेकरूप-मारोपितार्थवदुदंचित मृढबुद्धेः। मृत्स्नादिवद्विगतविक्रियमात्मवेद्यं यद्भद्धा तत्त्वमसि केवलबोधमात्रम् ॥ ७७९ ॥ श्रुत्युक्तमव्ययमनंतमनादिमध्य-मव्यक्तमक्षरमनाश्रयमप्रमेयम्। आनंदसद्धनमनामयमद्वितीयं

यद्वह्य तत्त्वमसि केवलबोधमात्रम् ॥ ७८० ॥ शरीरतद्योगतदीयधर्माद्यारोपणं भ्रान्तिवशात्त्वयीदम् । न वस्तुतः किंचिदतस्त्वजस्त्वं मृत्योभेयं कास्ति तवासि पूर्णः ॥७८१॥ यद्दष्टं भ्रान्तिमत्या स्वदृष्ट्या तत्तत्सम्यग्वस्तुदृष्ट्या त्वमेव । त्वत्तो नान्यद्वस्तु किंचित्तु छोके कस्माद्गीतिस्ते भवेदद्वयस्य ॥ ७८२ ॥ पर्यतस्त्वहमेवेदं सर्वमित्यात्मनाखिलम्। भयं स्याद्विदुषः कस्मात्स्वस्मान्न भयमिष्यते ॥ ७८३ ॥ तस्मात्त्वमभयं नित्यं केवळानंदळक्षणम्। निष्कलं निष्कियं शांतं ब्रह्मैवासि सदाऽद्वयम् ॥ ७८४ ॥ ज्ञातृज्ञानज्ञेयविहीनं ज्ञातुरभिन्नं ज्ञानमखंडम्। ज्ञेयांज्ञेयत्वादिविमुक्तं शुद्धं बुद्धं तत्त्वमसि त्वम् ॥ ७८५ ॥ अंतःप्रज्ञत्वादिविकल्पैरस्षृष्टं यत्तद्दशिमात्रम्। सत्तामात्रं समरसमेकं शुद्धं बुद्धं तत्त्वमसि त्वम् ॥ ७८६ । सिर्वाकारं सर्वमसर्वे सर्वनिषेधावधिभूतं यत्। सत्यं शाश्वतमेकमनंतं शुद्धं बुद्धं तत्त्वमसि त्वम् ॥ ७८७ ॥ नित्यानंदाखंडैकरसं निष्कलमिक्रयमस्तविकारम्। प्रत्यगिमन्नं परमञ्चक्तं शुद्धं बुद्धं तत्त्वमिस त्वम् ॥ ७८८ ॥ त्वं प्रत्यस्ताशेषविशेषं व्योमेवांतर्वहिरपि पूर्णम्। ब्रह्मानंदं परमद्वैत शुद्धं बुद्धं तत्त्वमिस त्वम् ॥ ७८९ ॥ ब्रह्मैवाहमहं ब्रह्म निर्गुणं निर्विकल्पकम्। इत्येवाखंडया वृत्त्या तिष्ठ ब्रह्मणि निष्क्रिये ॥ ७९० ॥ अखंडामेवैतां घटितपरमानंदलहरीं परिध्वसाद्वैतप्रमितिममलां वृत्तिमनिशम्।

# सर्ववेदान्तसिद्धान्तसारसंप्रहः।

अमुंचानः स्वात्मन्यनुपमसुखे ब्रह्मणि परे रमस्व प्रारब्धं क्षपय सुखवृत्त्या त्वमनया ॥ ७९१ ॥ ब्रह्मानंदरसास्वादतत्परेणैव चेतसा । समाधिनिष्ठितो भूत्वा तिष्ठ विद्वन्सदा सुने ॥ ७९२ ॥

शिष्य:--

अखंडाख्या वृत्तिरेषा वाक्यार्थश्रुतिमात्रतः । श्रोतुः संजायते किं वा क्रियांतरमपेक्षते ॥ ७९३ ॥ समाधिः कः कतिविधम्तत्सिद्धेः किमु साधनम् । समाधेरंतरायाः के सर्वमेतिश्रह्ण्यताम् ॥ ७९४ ॥

श्रीगुरुः--

मुख्यगौणादिभेदेन विद्यन्तेऽत्राधिकारिणः ।
तेषां प्रज्ञानुसारेणाखंडा वृत्तिरुदेष्यते ॥ ७९५ ॥
श्रद्धाभक्तिपुरःसरेण विहितेनैवेश्वरं कर्मणा
संतोष्यार्जिततत्प्रसादमिहमा जन्मांतरेष्वेव यः ।
नित्यानित्यविवेकतीव्रविरतिन्यासादिभिः साधनेयुक्तः सः श्रवणे सतामभिमतो मुख्याधिकारी द्विजः ॥ ७९६ ॥
श्रध्यारोपापवादक्रममनुसरता देशिकेनात्र वेत्त्रा
वाक्यार्थे बोध्यमाने सति सपदि सतः ग्रुद्धबुद्धेरमुष्य ।
नित्यानंदाद्वितीयं निरुपममलं यत्परं तत्त्वमेकं
तद्भद्धवाहमस्मीत्युदयित परमाखंडताकारवृत्तिः ॥ ७९७ ॥
अखंडाकारवृत्तिः सा चिदाभाससमन्वता ।
आत्माभिन्नं परं ब्रह्म विषयीकृत्य केवलम् ॥ ७९८ ॥
बाधते तद्गताज्ञानं यदावरणलक्षणम् ।
अखंडाकारया वृत्त्या त्वज्ञाने बाधिते सति ॥ ७९९ ॥
तत्कार्यं सकलं तेन समं भवति बाधितम् ।

तंतुदाहे तु तत्कार्यपटदाहो यथा तथा ॥ ८०० ॥ तस्य कार्यतया जीववृत्तिभेवति बाधिता। उपप्रभा यथा सूर्ये प्रकाशियतुमक्षमा ॥ ८०१ ॥ तद्वदेव चिदाभासचैतन्यं वृत्तिसंस्थितम्। स्वप्रकाशं परं ब्रह्म प्रकाशयितुमक्षमम् ॥ ८०२ ॥ प्रचंडातपमध्यस्यदीपवन्नष्टदीधितिः। तत्तेजसाभिभूतं सङ्घीनोपाधितया ततः ॥ ८०३ ॥ विबभूतपरब्रह्ममात्रं भवति केवलम् । यथापनीते त्वादर्शे प्रतिविवमुखं स्वयम् ॥ ८०४ ॥ मुखमात्रं भवेत्तद्वदेतचोपाधिसंक्षयात्। घटाज्ञाने यथा वृत्त्या व्याप्तया बाधिते सति ॥ ८०५ ॥ घटं विस्फुरयत्येष चिदाभासः स्वतेजसा । न तथा स्वप्नमे ब्रह्मण्याभास उपयुज्यते ॥ ८०६ ॥ अत एव मतं वृत्तिव्याप्यत्वं वस्तुनः सताम्। न फल्रव्याप्यता तेन न विरोधः परस्परम् ॥ ८०७ ॥ श्रुस्रोदितस्ततो ब्रह्म ज्ञेयं बुद्धचैव सृक्ष्मया । प्रज्ञामांद्यं भवेद्येषां तेषां न श्रुतिमात्रतः ॥ ८०८ ॥ स्यादखंडाकारवृत्तिर्विना तु मननादिना। श्रवणान्मननाद्धथानात्तात्पर्येण निरंतरम् ॥ ८०९ ॥ बुद्धेः सूक्ष्मत्वमायाति ततो वस्तूपलभ्यते । मंदप्रज्ञावतां तस्मात्करणीयं पुनः पुनः ॥ ८१० ॥ श्रवणं मननं ध्यानं सम्यग्वस्तूपलब्धये। सर्ववेदान्तवाक्यानां षड्भिर्छिंगैः सदद्वये ॥ ८११ ॥ परे ब्रह्मणि तात्पर्यनिश्चयं श्रवणं विदुः। श्रुतस्यैवाद्वितीयस्य वस्तुनः प्रत्यगात्मनः ॥ ८१२ ॥

वेदान्तवाक्यानुगुणयुक्तिभिस्त्वनुचितनम् । मननं तच्छ्रतार्थस्य साक्षात्करणकारणम् ॥ ८१३ ॥ विजातीयश्रीरादिप्रत्ययत्यागपूर्वकम् । सजातीयात्मवत्तीनां प्रवाहकरणं यथा । तैलधारावद्चिल्लनवृत्त्या तद्भ्यानमिष्यते ॥ ८१४ ॥ तावत्कालं प्रयत्नेन कर्तव्यं श्रवणं सदा । प्रमाणसंशयो यावत्स्वबुद्धेर्न निवर्तते ॥ ८१५ ॥ प्रमेयसंशयो यावत्तावतु श्रुतियुक्तिभिः। आत्मयाथार्थ्यनिश्चित्त्यै कर्तव्यं मननं मुहुः ॥ ८१६ ॥ विपरीतात्मधीर्यावन्न विनश्यति चेतसि । तावन्निरंतरं ध्यानं कर्तव्यं मोक्षमिच्छता ॥ ८१७॥ यावन तर्केण निरासितोऽपि दृश्यप्रपंचस्त्वपरोक्षबोधात । विलीयते तावद्मुष्य भिक्षोध्यानादि सम्यक्करणीयमेव ॥८१८॥ सचिकल्पो निर्विकल्प इति द्वेधा निगद्यते। समाधिः सविकल्पस्य लक्षणं विचम तच्छुणु ॥ ८१९ ॥ ज्ञात्राद्यविलयेनैव ज्ञेये ब्रह्मणि केवले। तदाकाराकारितया चित्तवृत्तेरवस्थितिः ॥ ८२० ॥ सद्धिः स एव विज्ञेयः समाधिः सविकल्पकः। मृद एवावभानेऽपि मृण्मयद्विपभानवत् ॥ ८२१ ॥ सन्मात्रवस्तुभानेऽपि त्रिपुटी भाति सन्मयी। समाधिरत एवायं सविकल्प इतीर्यते ॥ ८२२ ॥ ज्ञात्रादिभावमुत्सृष्य ज्ञेयमात्रस्थितिर्देढा । मनसो निर्विकल्पः स्यात्समाधिर्योगसंज्ञितः ॥ ८२३ ॥ जले निक्षिप्तलवणं जलमात्रतया स्थितम् । पृथङ् न भाति कि न्वंभ एकमेवावभासते ॥ ८२४ ॥

यथा तथैव सा वृत्तिर्वह्ममात्रतया स्थिता। पृथक न भाति ब्रह्मैवाद्वितीयमवभासते ॥ ८२५॥ ज्ञात्रादिकल्पनाभावान्मतोऽयं निर्विकल्पकः। वृत्तेः सद्भावबाधाभ्यामुभयोर्भेद् इष्यते ॥ ८२६॥ समाधिसुप्त्योज्ञानं चाज्ञानं सुप्तात्र नेष्यते । सविकल्पो निर्विकल्पः समाधिद्वीविमौ हृदि ॥ ८२७ ॥ मुमुक्षोर्यत्नतः कार्यौ विपरीतनिवृत्तये । कृतेऽस्मिन्विपरीताया भावनाया निवर्तनम् ॥ ८२८ ॥ ज्ञानस्याप्रतिबद्धत्वं सदानंदश्च सिध्यति । दृरयानुविद्धः शब्दानुविद्धश्चेति द्विधा मतः ॥ ८२९ ॥ सविकल्पस्तयोर्यत्तह्रक्षणं विचम तच्छुणु । कामादिप्रस्पर्येर्द्रयेः संसर्गो यत्र हर्यते ॥ ८३० ॥ सोऽयं दृश्यानुविद्धः स्यात्समाधिः सविकल्पकः। अहंममेदमित्यादिकामकोधादिवृत्तयः ॥ ८३१ ॥ दृश्यन्ते येन संदृष्टा दृश्याः स्युरहमाद्यः। कामादिसर्ववृत्तीनां द्रष्टारमविकारिणम् ॥ ८३२ ॥ साक्षिणं स्वं विजानीयाद्यस्ताः पश्यति निष्क्रियः। कामादीनामहं साक्षी दृश्यन्ते ते मया ततः ॥ ८३३॥ इति साक्षितयात्मानं जानात्यात्मनि साक्षिणम्। दृश्यं कामादि सकलं खात्मन्येव विलापयेत् ॥ ८३४ ॥

नाहं देहो नाप्यसुर्नाक्षवर्गी नाहंकारो नो मनो नापि बुद्धिः। अंतस्तेषां चापि तद्विकियाणां साक्षी नित्यः प्रत्यमेवाहमस्मि॥ ८३५॥ बाचः साक्षी प्राणवृत्तेश्च साक्षी

बुद्धेः साक्षी बुद्धिवृत्तेश्च साक्षी। चक्षःश्रोत्रादींद्रियाणां च साक्षी साक्षी नित्यः प्रत्यगेवाहमस्मि ॥ ८३६ ॥ नाहं स्थूलो नापि सूक्ष्मो न दीर्घो नाहं बालो नो युवा नापि वृद्धः। नाहं काणो नापि मूको न षंढः साक्षी निद्यः प्रत्यगेवाहमस्मि ॥ ८३७ ॥ नास्म्यागंता नापि गंता न हंता नाहं कर्ता न प्रयोक्ता न वक्ता। नाहं भोक्ता नो सुखी नैव दुःखी साक्षी नित्यः प्रत्यगेवाहमस्मि ॥ ८३८ ॥ नाहं योगी नो वियोगी न रागी नाहं कोधी नैव कामी न छोभी। नाहं बद्धो नापि युक्तो न मुक्तः साक्षी निद्यः प्रत्यगेवाहमस्मि ॥ ८३९ ॥ नांतःप्रज्ञो नो बहिःप्रज्ञको वा नैव प्रज्ञो नापि चाप्रज्ञ एषः। नाहं श्रोता नापि मंता न बोद्धा साक्षी नित्यः प्रत्यगेवाहमस्मि ॥ ८४० ॥ न मेऽस्ति देहेंद्रियबुद्धियोगो न पुण्यलेशोऽपि न पापलेशः। **क्षुधापिपासादिषडूर्मिंदूरः** सदा विमुक्तोऽस्मि चिद्व केवलः ॥ ८४१ ॥ अपाणिपादोऽहमवागचञ्जूषी अप्राण एवास्म्यमना ह्यबुद्धिः ।

व्योमेव पूर्णोऽस्मि विनिर्मलोऽस्मि
सदैकरूपोऽस्मि चिदेव केवलः॥ ८४२॥
इति स्वमात्मानमवेक्षमाणः
प्रतीतदृश्यं प्रविलापयन्सदा।
जहाति विद्वान्विपरीतभावं
स्वाभाविकं भ्रांतिवशात्प्रतीतम्॥ ८४३॥
विपरीतात्मतास्फूर्तिरेव मुक्तिरितीर्यते।
सदा समाहितस्येव सेषा सिध्यति नान्यथा॥ ८४४॥
न वेषभाषाभिरमुष्य मुक्तिर्या केवलाखंडचिदात्मना स्थितिः।
तित्वद्वये स्वात्मनि सर्वदा स्थितो जह्याद्हंतां ममतामुपाधौ॥ ८४५॥
स्वात्मतत्त्वं समालंब्य कुर्यात्प्रकृतिनाशनम्।
तेनेव मुक्तो भवति नान्यथा कर्मकोटिभिः॥ ८४६॥

ज्ञात्वा देवं सर्वपाशापहानिः
श्रीणैः क्रेशैर्जन्ममृत्युप्रहाणिः ।
इत्येवेषा वैदिकी वाग्नवीति
क्रेशक्षत्यां जन्ममृत्युप्रहाणिम् ॥ ८४७ ॥
भूयो जन्माद्यप्रसिक्तिविमुक्तिः
क्रेशक्षत्यां भाति जन्माद्यभावः ।
क्रेशक्षत्यां हेतुरात्मैकनिष्ठा
तस्मत्कार्या द्यात्मनिष्ठा मुमुक्षोः ॥ ८४८ ॥
क्रेशः स्युर्वासना एव जंतोर्जन्मादिकारणम् ।
ज्ञाननिष्ठामिना दाहे तासां नो जन्महेतुता ॥ ८४९ ॥
बीजान्यमित्रदग्धानि न रोहन्ति यथा पुनः ।
ज्ञानदग्धैस्तथा क्रेशैर्नात्मा संपद्यते पुनः ॥ ८५० ॥
तस्मान्मुमुक्षोः कर्तव्या ज्ञाननिष्ठा प्रयत्नतः ।

निःशेषवासनाक्षत्ये विपरीतिनवृत्तये ॥ ८५१ ॥ ज्ञानिनिष्ठातत्परस्य नैव कर्मोपयुज्यते । कर्मणो ज्ञानिनिष्ठाया न सिध्यति सहस्थितिः ॥ ८५२ ॥ परस्परिवरुद्धत्वात्तयोभिन्नस्वभावयोः । कर्नृत्वभावनापूर्वं कर्म ज्ञानं विलक्षणम् ॥ ८५३ ॥ देहात्मबुद्धिविच्छित्त्ये ज्ञानं कर्म विवृद्धये । अज्ञानमूलकं कर्म ज्ञानं तूभयनाशकम् ॥ ८५४ ॥ ज्ञानेन कर्मणो योगः कथं सिध्यति वैरिणा । सहयोगो न घटते यथा तिमिरतेजसोः ॥ ८५५ ॥ निमेषोन्मेषयोवीपि तथैव ज्ञानकर्मणोः । प्रतीची पश्यतः पुंसां कुतः प्राचीविलोकनम् । प्रत्यक्प्रवणचित्तस्य कुतः कर्मणि योग्यता ॥ ८५६ ॥ ज्ञानेकिनिष्ठानिरतस्य मिक्षोनैवावकाशोऽस्ति हि कर्मतंत्रे । तदेव कर्मास्य तदेव संध्या तदेव सर्वं न ततोऽन्यद्स्ति ॥ ८५० ॥

बुद्धिकिल्पतमालिन्यक्षालनं स्नानमात्मनः ।
तेनैव शुद्धिरेतस्य न मृदा न जलेन च ॥ ८५८ ॥
स्वस्वरूपे मनःस्थानमनुष्ठानं तदिष्यते ।
करणत्रयसाध्यं यत्तन्मृषा तद्सत्यतः ॥ ८५९ ॥
विनिषिध्याखिलं दृश्यं स्वस्क्ष्पेण या स्थितिः ।
सा संध्या तद्नुष्ठानं तद्दानं तद्धि भोजनम् ॥ ८६० ॥
विज्ञातपरमार्थानां शुद्धसत्त्वात्मनां सताम् ।
यतीनां किमनुष्ठानं स्वानुसंधि विना परम् ॥ ८६१ ॥
तस्मात्क्रियान्तरं त्यक्त्वा ज्ञानिष्ठापरो यतिः ।
सदात्मनिष्ठया तिष्ठेनिश्चलस्तरपरायणः ॥ ८६२ ॥
कर्तव्यं स्वोचितं कर्म योगमारोद्धमिच्छता ।

आरोहणं कुर्वतस्तु कर्म नारोहणं मतम् ॥ ८६३ ॥ योगं समारोहति यो मुमुक्षुः

क्रियान्तरं तस्य न युक्तमीषत् । क्रियान्तरासक्तमनाः पतत्यसौ

ताल्द्रुमारोहणकर्तृवद्भुवम् ॥ ८६४ ॥

योगारूढस्य सिद्धस्य कृतकृत्यस्य धीमतः।
नास्त्येव हि बहि हेष्टिः का कथा तत्र कर्मणाम्।
दृश्यानुनिद्धः कथितः समाधिः सिवकल्पकः॥ ८६५॥
शुद्धोऽहं बुद्धोऽहं प्रत्यपूर्पेण नित्यसिद्धोऽहम्।
शांतोऽहमनंतोऽहं सततपरानंद्सिंधुरेवाहम्॥ ८६६॥
आद्योऽहमनाद्योऽहं वाब्यनसा साध्यवस्तुमात्रोऽहम्।
विगमवचोवेद्योऽहमनवद्याखंडबोधरूपोऽहम्॥ ८६०॥
विदिताविदितान्योऽहं मायातत्कार्यकेश्वशून्योऽहम्।
केवलहगात्मकोऽहं संविन्मात्रः सकृद्धिभातोऽहम्॥ ८६८॥
अपरोऽहमनपरोऽहं बहिरंतश्चापि पूर्ण एवाहम्।
अत्यगिमन्नमखंडं सत्यज्ञानादिलक्षणं शुद्धम्।
प्रत्यगमन्यं तथ्यं ब्रह्मैवाहं परं च्योतिः॥ ८७०॥
एवं सन्मात्रगाहिन्या वृत्त्या तन्मात्रगाहकैः।
शुद्धेः समर्पितं वस्तु भावयेनिश्वलो यतिः॥ ८७१॥

कामादिदृश्यप्रविलापपूर्वकं गुद्धोऽहमित्यादिकशब्दमिश्रः । दृश्येव निष्ठस्य य एष भावः शब्दानुविद्धः कथितः समाधिः॥८७२॥

> दृश्यस्यापि च साक्षित्वात्समुक्केखनमात्मनि । निवर्तकमनोवस्था निर्विकल्प इतीर्यते ॥ ८७३॥ सविकल्पसमाधि यो दीर्घकाळं निरंतरम् ।

संस्कारपूर्वकं कुर्यानिर्विकल्पोऽस्य सिध्यति ॥ ८७४ ॥ निर्विकल्पकसमाधिनिष्ठया तिष्ठतो भवति निस्तता ध्रुवम् । बद्धवाद्यपगतिर्निरगेला नित्यनिश्चलनिरंतनिर्वेतिः ॥ ८७५ ॥ विद्वानहमिदमिति वा किंचिद्वाह्याभ्यंतरवेदनशून्यः। स्वानंदामृतसिंधुनिमग्नस्तुष्णीमास्ते कश्चिद्नन्यः ॥ ८७६ ॥ निर्विकल्पं परं ब्रह्म यत्तरिमन्नेव निष्ठिताः। एते धन्या एव मुक्ता जीवन्तोऽपि बहिर्दृशाम् ॥ ८७७ ॥ यथा समाधित्रितयं यत्नेन क्रियते हृदि। तथैव बाह्यदेशेऽपि कार्य द्वैतनिवृत्तये ॥ ८७८ ॥ तत्प्रकारं प्रवक्ष्यामि निशामय समासतः। अधिष्ठानं परं ब्रह्म सिच्चरानंदलक्षणम् ॥ ८७९ ॥ तत्राध्यस्तमिदं भाति नामरूपात्मकं जगत्। सत्त्वं चित्त्वं तथानंदरूपं यद्वह्मणस्त्रयम् ॥ ८८० ॥ अध्यस्तजगतो रूपं नामरूपमिदं द्वयम । एतानि सचिदानंदनामरूपाणि पंच च ॥ ८८१ ॥ एकीकृत्योच्यते मूर्वैरिदं विश्वमिति भ्रमात्। शैलं श्वेतं रसं द्वाव्यं तरंग इति नाम च ॥ ८८२ ॥ एकीकृत्य तरंगोऽयमिति निर्दिश्यते यथा। आरोपिते नामरूपे उपेक्ष्य ब्रह्मणः सतः॥ ८८३॥ स्वरूपमात्रप्रहणं समाधिबोह्य आदिमः। सच्चिदानंदरूपस्य सकाशाद्धहाणो यतिः ॥ ८८४ ॥

नामरूपे पृथक्कृत्वा ब्रह्मण्येव विद्यापयन्। अधिष्ठानं परं ब्रह्म सच्चिदानंदमद्वयम्। यत्तदेवाहमित्येव निश्चितात्मा भवेद्ध्रुवम्।। ८८५॥ इयं भूनं सन्नापि तोयं न तेजो

न वायुर्ने खं नापि तत्कार्यजातम्। यदेषामधिष्ठानभूतं विशुद्धं सदेकं परं सत्तदेवाहमस्मि ॥ ८८६॥ न शब्दो न रूपं न च स्पर्शको वा तथा नो रसो नापि गंधो न चान्यः। यदेषामधिष्टानभूतं विशुद्धं सदेकं परं सत्तदेवाहमस्मि ॥ ८८७ ॥ न सद्द्रव्यजातं गुणा न क्रिया वा न जातिर्विशेषो न चान्यः कदापि। यदेषामधिष्ठानभूतं विशुद्धं सदेकं परं सत्तदेवाहमस्मि॥ ८८८॥ न देहो न चाक्षाणि न प्राणवायु-र्मनो नापि बुद्धिन चित्तं ह्यहंधीः। यदेषामधिष्ठानभूतं विशुद्धं सदेकं परं सत्तदेवाहमस्मि ॥ ८८९॥ न देशो न कालो न दिग्वापि सत्स्या-न्न वस्त्वंतरं स्थूलसूक्ष्मादिरूपम्। यदेषामधिष्ठानभूतं विशुद्धं सदेकं परं सत्तदेवाहमस्मि ॥ ८९० ॥ एतदु हुइयं नामरूपात्मकं यो-ऽधिष्ठानं तद्भह्य सत्यं सदेति। गच्छंस्तिष्ठन्वा शयानोऽपि नित्यं कुर्याद्विद्वान्वाह्यदृश्यानुविद्धम् ॥ ८९१ ॥ अध्यस्तनामरूपादिप्रविछापेन निर्मेछम्। अद्वैतं परमानदं ब्रह्मैवास्मीति भावयेत्॥ ८९२॥ निर्विकारं निराकारं निरंजनमनामयम् । आद्यंतरहितं पूर्णं ब्रह्मैवाहं न संशयः ॥ ८९३ ॥ निष्कलंकं निरातंकं त्रिविधच्छेदवर्जितम । आनंदमक्षरं मुक्तं ब्रह्मैवास्मीति भावयेत् ॥ ८९४ ॥ निर्विशेषं निराभासं नित्यमुक्तमविक्रियम्। प्रज्ञानैकरसं सत्यं ब्रह्मैवास्मीति भावयेत् ॥ ८९५ ॥ शुद्धं बुद्धं तत्त्वसिद्धं परं प्रत्यगखंडितम् । स्वप्रकाशं पराकाशं ब्रह्मैवास्मीति भावयेत् ॥ ८९६ ॥ सुसूक्ष्ममस्तितामात्रं निर्विकल्पं महत्तमम्। केवलं परमाद्वैतं ब्रह्मैवास्मीति भावयेत् ॥ ८९७ ॥ इत्येवं निर्विकारादिशब्दमात्रसमर्पितम्। ध्यायतः केवलं वस्तु लक्ष्ये चित्तं प्रतिष्ठति ॥ ८९८ ॥ ब्रह्मानंदरसावेशादेकीभूय तदात्मना। वृत्तेर्या निश्चलावस्था स समाधिरकल्पकः ॥ ८९९ ॥ उत्थाने वाप्यनुत्थानेऽप्यप्रमत्तो जितेंद्रियः । समाधिषट्कं कुर्वीत सर्वदा प्रयतो यतिः ॥ ९०० ॥ विपरीतार्थधीयीवस्र निःशेषं निवर्तते । स्वरूपस्फरणं यावन्न प्रसिध्यस्यनिगेलम् । तावत्समाधिषट्केन नयेत्काळं निरंतरम् ॥ ९०१ ॥ न प्रमादोऽत्र कर्तव्यो विदुषा मोक्षमिच्छता। प्रमादे ज़ंभते माया सूर्यापाये तमो यथा ॥ ९०२ ॥ स्वानुभूति परित्यज्य न तिष्ठन्ति क्षणं बुधाः। स्वानुभूतौ प्रमादो यः स मृत्युन यमः सताम् ॥ ९०३ ॥ अस्मिन्समाधौ कुरुते प्रयासं यस्तस्य नैवास्ति पुनर्विकल्पः।

१४

सर्वात्मभावोऽप्यमुनैव सिध्ये-्रसर्वात्मभावः खलु केवल्रत्वम् ॥ ९०४ ॥ सर्वात्मभावो विदुषो ब्रह्मविद्याफलं विदुः। जीवन्मुक्तस्य तस्यैव स्वानंदानुभवः फलम् ॥ ५०५॥ योऽहंममेत्याद्यसदात्मगाहको 🛮 🧢 मंथिर्लयं याति स वासनामय: । समाधिना नश्यति कर्मबंधो ्रब्रह्मात्मबोधोऽप्रतिबंध इष्यते ॥ ९०६ ॥ एष निष्कंटकः पंथा मुक्तेर्ब्रह्मात्मना स्थिते:। शुद्धात्मनां मुमुक्षूणां यत्सदेकत्वदर्शनम् ॥ ९०७ ॥ तस्मात्त्वं चाप्यप्रमत्तः समाधी-न्कृत्वा ग्रंथि साधु निर्देश युक्तः। नित्यं ब्रह्मानंदपीयूषसिधौ मज्जन्कीडन्मोदमानो रमस्व ॥ ९०८ ॥ निर्विकल्पसमाधियों वृत्तिनैश्चल्यलक्षणा। ितमेव योग इलाहुर्योगशास्त्रार्थकोविदाः ॥ ९०९ ॥ अष्टावंगानि योगस्य यमो नियम आसनम्। प्राणायामस्तथा प्रत्याहारश्चापि च धारणा ॥ ९१० ॥ ध्यानं समाधिरित्येव निगद्नित मनीषिणः। सर्वे ब्रह्मेति विज्ञानादिद्रियप्रामसंयमः ॥ ९११ ॥ ्यमोऽयमिति संप्रोक्तोऽभ्यसनीयो मुहुर्मुहुः। सजातीयप्रवाहश्च विजातीयतिरस्कृतिः ॥ ९१२ ॥ नियमो हि परानंदो नियमात्क्रियते बुधै: । सुखेनैव भवेद्यस्मित्रजस्रं ब्रह्मचितनम् ॥ ९१३ ॥ आसनं तद्विजानीयादितरत्सुखनाशनम्।

चित्तादिसर्वभावेषु ब्रह्मत्वेनैव भावनात् ॥ ९१४॥ निरोधः सर्ववृत्तीनां प्राणायामः स उच्यते । निषेधनं प्रपंचस्य रेचकाख्यः समीरणः ॥ ९१५ ॥ ब्रह्मैवास्मीति या वृत्तिः पूरको वायुरीरितः। ततस्तद्वृत्तिनैश्चरुयं कुंभकः प्राणसंयमः॥ ९१६ ॥ अयं चापि प्रबुद्धानामज्ञानां प्राणपीडनम्। विषयेष्वात्मतां त्यक्त्वा मनसिश्चति मज्जनम् ॥ ९१७ ॥ प्रताहारः स विज्ञेयोऽभ्यसनीयो मुमुक्क्षभिः। यत्र यत्र मनो याति ब्रह्मणस्तत्र दर्शनात्।। ९१८॥ मनसो धारणं चैव धारणा सा परा मता। ब्रह्मैवास्मीति सद्वृत्त्या निरालंबतया स्थितिः ॥ ९१९ ॥ ध्यानशब्देन विख्याता परमानंददायिनी। निर्विकारतया वृत्त्या ब्रह्माकारतया पुनः ॥ ९२० ॥ वृत्तिविस्मर्णं सम्यक्समाधिध्यानसंज्ञिकः। समाधौ क्रियमाणे तु विन्ना ह्यायान्ति वै बळात् ॥ ९२१ ॥ अनुसंघानराहित्यमालस्यं भोगलालसम्। भयं तमश्च विक्षेपस्तेजःस्पंदश्च शून्यता ॥ ९२२ ॥ एवं यद्विन्नवाहुल्यं त्याज्यं तद्भद्वविज्ञतैः। विज्ञानेतान्परित्यक्त्वा प्रमाद्रहितो वशी। समाधिनिष्ठया ब्रह्म साक्षाद्भवितुमहेसि ॥ ९२३ ॥ इति गुरुवचनाच्छ्रतिप्रमाणाः

त्परमवगम्य स्वतत्त्वमात्मयुक्त्या । प्रशमितकरणः समाहितात्मा कचिद्चलाकृतिरात्मनिष्ठितोऽभून् ॥ ९२४ ॥ बहुकालं समाधाक स्वस्वरूपे तु मानसम्।

बत्थाय परमानंदाद्गुरुमेत्य पुनर्भुदा । प्रमाणपूर्वकं धीमान्सगद्भदमुवाच ह ॥ ९२५ ॥ नमो नमस्ते गुरवे नित्यानंदस्वरूपिणे। मुक्तसंगाय शांताय सक्ताहंताय ते नमः ॥ ९२६ ॥ दयाधानने नमी भूनने महिननः पारमस्य ते । नैवास्ति यत्कटाक्षेण ब्रह्मैवाभवमद्वयम् ॥ ९२७ ॥ किं करोमि क गच्छामि किं गृह्वामि त्यजामि किम्। यन्मया पूरितं विश्वं महाकल्पांबुना यथा ॥ ९२८ ॥ मयि सुखबोधपयोधौ महति ब्रह्मांडबुद्बुदसहस्रम्। मायामयेन मरुता भूत्वा भूत्वा पुनिस्तरोधत्ते ॥ ९२९ ॥ नित्यानंद्रस्वरूपोऽहमात्माहं त्वद्नुप्रहात्। पूर्णीऽहमनवद्योऽहं केवलोऽहं च सद्गुरो ॥ ९३० ॥ अकर्ताहमभोक्ताहमविकारोऽहमक्रियः। आनंद्घन एवाहमसंगोऽहं सदाशिवः ॥ ९३१ ॥ त्वत्कटाक्ष्वरचांद्रचंद्रिकापातधूतभवतापजः श्रमः। प्राप्तवानहमखंडवैभवानंद्मात्मपद्मक्षयं क्षणात् ॥ ९३२ ॥ छायया स्पृष्टमुख्णं वा शीतं वा दुष्ट्र सुष्ट्र वा। न स्वृशस्येव यरिंकचित्पुरुषं तद्विलक्षणम् ॥ ९३३ ॥ न साक्षिणं साक्ष्यधर्मा न स्प्रशन्ति विलक्षणम्। अविकारमुदासीनं गृहधर्माः प्रदीपवत् ॥ ९३४ ॥ रवेर्यथा कर्मणि साक्षिभावो वहेर्यथा वायसि दाहकत्वम् । रज्जोर्यथारोपितवस्तुसंग-स्तथैव कूटस्थचिदात्मनो मे ॥ ९३५॥

इत्युक्त्वा स गुरुं स्तुत्वा प्रश्रयेण कृतानितः।

मुमुक्षोरुपकाराय प्रष्टव्यांशमपृच्छत ॥ ९३६ ॥ जीवन्मुक्तस्य भगवन्ननुभूतेश्च छक्षणम् । विदेहमुक्तस्य च मे छपया ब्रूहि तत्त्वतः ॥ ९३७ ॥

श्रीगुरुः∹-

वक्ष्ये तुभ्यं ज्ञानभूमिकाया लक्षणमादितः। ज्ञाने यस्मिस्त्वया सर्वे ज्ञातं स्यात्पृष्टमद्य यत् ॥ ९३८ ॥ ज्ञानभूमिः शुभेच्छा स्यात्प्रथमा समुदीरिता। विचारणा द्वितीया तु तृतीया तनुमानसी ॥ ९३९ ॥ सत्त्वापत्तिश्चतुर्थी स्यात्ततोऽसंसक्तिनामिका । पदार्थाभावना षष्ठी सप्तमी तुर्येगा स्मृता ॥ ९४० ॥ स्थितः कि मृढ एवास्मि प्रेक्ष्योऽहं शास्त्रसज्जनैः। वैराग्यपूर्वमिच्छेति शुभेच्छा चोच्यते बुधैः ॥ ९४१॥ शास्त्रसज्जनसंपर्कदैराग्याभ्यासपूर्वकम् । सदाचारप्रवृत्तिर्या प्रोच्यते सा विचारणा ॥ ९४२ ॥ विचारणाशुभेच्छाभ्यामिद्रियार्थेष्वरक्तता । यत्र सा तनुतामेति शोच्यते तनुमानसी ॥ ९४३ ॥ भूमिकात्रितयाभ्यासाचित्तेऽर्थविरतेर्वशात्। सत्वात्मनि स्थिते शुद्धे सत्त्वापत्तिरुदाहृता ॥ ९४४ ॥ द्शाचतुष्टयाभ्यासाद्संसरीफळा तु या। रूढसत्त्वचमत्कारा प्रोक्ताऽसंसक्तिनामिका ॥ ९४५ ॥ भूमिकापंचकाभ्यासात्स्वात्मारामतया भृशम्। आभ्यंतराणां बाह्यानां पदार्थानामभावनात् ॥ ९४६ ॥ परप्रयुक्तेन चिरप्रयत्नेनावबोधनम्। पदार्थाभावना नाम पष्टी भवति भूमिका ॥ ९४७ ॥ षड्भूमिकाचिराभ्यासाद्वेदस्यानुपळंभनात् ।

यत्स्वभावैकनिष्ठत्वं सा ज्ञेया तुर्यगा गतिः ॥ ९४८ ॥ इदं ममेति सर्वेषु दृश्यभावेष्वभावना । जाप्रजाप्रदिति पाहुर्महान्तो ब्रह्मवित्तमाः ॥ ९४९ ॥ विदित्वा सचिदानंदे मिय दृश्यपरंपराम् । नामरूपपरित्यागो जायत्स्वप्नः समीर्यते ॥ ९५० ॥ परिपूर्णचिदाकारो मयि बोधात्मतां विना। न किंचिदन्यदस्तीति जाम्रत्सुप्तिः समीर्यते ॥ ९५१ ॥ मूळाज्ञानविनारोन कारणाभासचेष्टितैः। बंधो न मेऽतिखल्पोऽपि स्वप्नजामदितीर्थते ॥ ९५२ ॥ कारणाज्ञाननाशाचद्द्रष्टृद्शेनदृश्यता । न कार्यमस्ति तुःज्ञानं स्वप्नस्वप्नः समीर्यते ॥ ९५३ ॥ अतिसृक्ष्मविमर्शेन स्वधीवृत्तिरचंचला । विलीयते यदा बोघे स्वप्नसुप्तिरितीर्यते ॥ ९५४ ॥ चिन्मयाकारमतयो धीवृत्तिप्रसरैर्गतः । आनंदानुभवो विद्वन् सुप्तिजाप्रदितीर्यते ॥ ९५५ ॥ वृत्तौ चिरानुभूतांतरानंदानुभवस्थितौ । समात्मतां यो यात्येष सुनिस्वप्न इतीर्यते ॥ ९५६ ॥ दुइयधीवृत्तिरेतस्य केवलीभावभावना । परं बोधैकतावाप्तिः सुप्तिसुप्तिरितीर्यते ॥ ९५७ ॥ परब्रह्मवदाभाति निर्विकारैकरूपिणी। सर्वावस्थासु घारैका तुर्याख्या परिकीर्तिता ॥ ९५८ ॥ इयवस्थासमुहासं विमृशनमुच्यते सुखी। शुभेच्छादित्रयं भूमिभेदाभेदयुतं स्मृतम् ॥ ९५९ ॥ यथावद्भेदबुद्धचेदं जगज्जाप्रदितीर्यते । अद्वेते स्थैर्यमायाते द्वैते च प्रशमं गते ॥ ९६० ॥

पश्यन्ति स्वप्नवहोकं तुर्यभूमिसुयोगतः । पंचमी भूमिमारु सुषुप्तिपदनामिकाम् ॥ ९६१ ॥ शांताशेषविशेषांशस्तिष्ठेदद्वैतमात्रके। अंतर्भुखतया नित्यं षष्ठीं भूमिमुपाश्रितः ॥ ९६२ ॥ परिश्रांततया गाढनिद्राछुरिव छक्ष्यते। कुर्वत्रभ्यासमेतस्यां भूम्यां सम्यग्विवासनः ॥ ९६३ ॥ तुर्यावस्थां सप्तभूमिं क्रमात्प्राप्नोति योगिराट्। विदेहमुक्तिरेवात्र तुर्थातीतदशोच्यते ॥ ९६४ ॥ यत्र नासन्न सञ्चापि नाहं नाप्यनहंकृतिः। केवछं श्लीणमनन आस्तेऽद्वैतेऽतिनिभयः ॥ ९६५ ॥ अंतः शून्यो बहिः शून्यः शून्यकुंभ इवांबरे । अंतःपूर्णी बहि:पूर्णः पूर्णकुंभ इवार्णवे ॥ ९६६ ॥ यथास्थितमिदं सर्वे व्यवहारवतोऽपि च। अस्तं गतं स्थितं व्योम स जीवन्मुक्त उच्यते ॥ ९६७ ॥ नोदेति नास्तमायाति सुखदुःखे मनःप्रभा । यथाप्राप्तस्थितिर्यस्य स जीवन्मुक्त उच्यते ॥ ९६८ ॥ यो जागर्ति सुषुप्तिस्थो यस्य जाप्रत्र विद्यते । यस्य निर्वासनो बोधः स जीवन्मुक्त उच्यते ॥ ९६९ ॥ रागद्वेषभयादीनामनुरूपं चरत्रपि। योंऽतर्ग्योमवद्यच्छः स जीवन्मुक्त उच्यते ॥ ९७० ॥ यस्य नाहंकृतो भावो बुद्धिर्यस्य न लिप्यते । कुर्वतोऽकुर्वतो वापि स जीवन्मुक्त उच्यते ॥ ९७१ ॥ यः समस्तार्थजालेषु व्यवहार्यपि शीतलः। परार्थेष्विव पूर्णात्मा स जीवन्मुक्त उच्यते ॥ ९७२ ॥ द्वैतवर्जितचिन्मात्रे पदे परमपावने ।

अक्षुब्धचित्तविश्रान्तः स जीवन्युक्त उच्यते ॥ ९७३ ॥ इदं जगदयं सोऽयं हृश्यजातमवास्तवम् । यस्य चित्ते न स्फुरति स जीवन्मुक्त उच्यते ॥ ९७४ ॥ चिदात्माहं परात्माहं निर्मुणोऽहं परात्परः। आत्ममात्रेण यस्तिष्ठेत्स जीवन्मुक्त उच्यते ॥ ९७५ ॥ देहत्रयातिरिक्तोऽहं शुद्धचैतन्यमस्म्यहम्। ब्रह्माहमिति यस्यान्तः स जीवनमुक्त उच्यते ॥ ९७६ ॥ यस्य देहादिकं नास्ति यस्य ब्रह्मेति निश्चयः। परमानंदपूर्णो यः स जीवन्मुक्त उच्यते ॥ ९७७ ॥ अहं ब्रह्मास्म्यहं ब्रह्मास्म्यहं ब्रह्मेति निश्चयः। चिदहं चिदहं चेति स जीवन्मुक्त उच्यते ॥ ९७८ ॥ जीवन्मुक्तिपदं त्यक्त्वा स्वदेहे कालसात्कृते। विशसदेहमुक्तित्वं पवनोऽस्पंदतामिव ॥ ९७९ ॥ ततस्तत्संबभूवासौ यद्गिरामप्यगोचरम्। यच्छून्यवादिनां शून्यं ब्रह्म ब्रह्मविदां च यत्।। ९८०॥ विज्ञानं विज्ञानविदां मलानां च मलात्मकम्। पुरुषः सांख्यदृष्टीनामीश्वरो योगवादिनाम् ॥ ९८१ ॥ शिवः शैवागमस्थानां कालः कालैकवादिनाम् । यत्सर्वेशास्त्रसिद्धान्तं यत्सर्वेहृदयानुगम्। यत्सर्व सर्वेग वस्तु तत्तत्त्वं तदसौ स्थितः ॥ ९८२ ॥ ब्रह्मैवाहं चिदेवाहमेवं वापि न चिंदाते। चिन्मात्रेव यस्तिष्ठेद्विदेहो मुक्त एव सः ॥ ९८३ ॥ यस्य प्रपंचभानं न ब्रह्माकारमपीह न। अतीतातीतभावो यो विदेहो मुक्त एव सः ॥ ९८४ ॥ चित्तवृत्तेरतीतो यश्चित्तवृत्त्यावभासकः।

चित्तवृत्तिविहीनो यो विदेहो मुक्त एव सः ॥ ९८५ ॥ जीवात्मेति परात्मेति सर्वचिताविवर्जितः। सर्वसंकल्पहीनात्मा विदेहो मुक्त एव सः ॥ ९८६ ॥ ओंकारवाच्यहीनात्मा सर्ववाच्यविवर्जितः । अवस्थात्रयहीनात्मा विदेहो मुक्त एव सः ॥ ९८७ ॥ अहिनिरुवेयनीसपेनिर्मोको जीववर्जितः। वल्मीके पतितस्तिष्ठेत्तं सर्पो नाभिमन्यते ॥ ९८८ ॥ एवं स्थूछं च सूक्ष्मं च शरीरं नाभिमन्यते। प्रत्याज्ञानशिखिध्वस्ते मिथ्याज्ञाने सहेतुके ॥ ९८९ ॥ नेति नेतीलक्षपत्वादशरीरो भवलयम्। विश्वश्र तैजसश्चैव प्राज्ञश्चेति च ते त्रयम् ॥ ९९० ॥ विराड हिरण्यगर्भश्चेश्वरश्चेति च ते त्रयम्। ब्रह्मांडं चैव पिंडांडं लोका भूरादयः ऋमात् ॥ ९९१ ॥ स्वस्वोपाधिलयादेव लीयन्ते प्रत्यगात्मनि । तूष्णीमेव ततस्तूष्णीं तूष्णीं सत्यं न किंचन ॥ ९९२ ॥ कालमेदं वस्तुभेदं देशभेदं स्वभेदकम्। किंचिद्भेदं न तस्यास्ति किंचिद्वापि न विद्यते ॥ ९९३ ॥ जीवेश्वरेति वाक्ये च वेदशास्त्रेष्वहं त्विति । इदं चैतन्यमेवेत्यहं चैतन्यमित्यपि ॥ ९९४ ॥ इति निश्चयशून्यो यो विदेहो मुक्त एव सः। ब्रह्मेव विद्यते साक्षाद्वस्तुतोऽवस्तुतोऽपि च ॥ ९९५ ॥ तद्विद्याविषयं ब्रह्म सत्यज्ञानसुखात्मकम्। शान्तं च तद्तीतं च परं ब्रह्म तदुच्यते ॥ ९९६ ॥ सिद्धान्तोऽध्यात्मशास्त्राणां सर्वापह्नव एव हि । नाविद्यास्तीह नो माया शांतं ,ब्रह्मैव तद्विना ॥ ९९७ ॥

प्रियेषु स्वेषु सुकृतमप्रियेषु च दुष्कृतम्। विसुच्य ध्यानयोगेन ब्रह्माप्येति सनातनम् ॥ ९९८ ॥ यावद्यावच सद्बुद्धे स्वयं संख्यातेऽखिलम्। तावत्तावत्परानंदः परामात्मैव शिष्यते ॥ ९९९ ॥ यत्र यत्र मृतो ज्ञानी परमाक्षरवित्सदा। परे ब्रह्मणि लीयेत न तस्योत्क्रांतिरिष्यते ॥ १००० ॥ यद्यत्स्वाभिमतं वस्तु तत्त्यजन्मोक्ष्मदनुते। असंकरपेन शस्त्रेण छिन्नं चित्तमिदं यदा ॥ १००१ ॥ सर्व सर्वगतं शांतं ब्रह्म संपद्यते तदा । इति श्रुत्वा गुरोर्वाक्यं शिष्यस्तु छिन्नसंशयः ॥ १००२ ॥ ज्ञानज्ञेयः संप्रणम्य सद्गुरोश्चरणांबुजम्। स तेन समनुज्ञातो ययौ निर्मुक्तवंधनः ॥ १००३ ॥ गुरुरेष सदानंद्सिधौ निर्मम्मानसः। पावयन्वसुधां सर्वा विचचार निरुत्तरः ॥ १००४ ॥ इत्याचार्यस्य शिष्यस्य संवादेनात्मलक्षणम् । निरूपितं मुमुक्षूणां सुखबोधोपपत्तये ॥ १००५ ॥ सर्ववेदांतसिद्धांतसारसंप्रहनामकः। प्रंथोऽयं हृदयप्रंथिविच्छित्त्यै रचितः सताम् ॥ १००६ ॥

इति श्रीमत्परमहंसपरिवाजकाचार्यस्य श्रीगोविंदभगवत्पूज्यपादशिष्यस्य त्र श्रीमच्छंकरभगवतः कृतौ सर्ववेदान्तसिद्धान्तसारसंग्रहः संपूर्णः ॥

## ॥ विवेकचूडामणिः ॥

सर्ववेदांतिसद्धांतगोचरं तमगोचरम् ।
गोविंदं परमानंदं सद्गुरुं प्रणतोऽस्म्यहम् ॥ १ ॥
जंतूनां नरजन्म दुर्लभमतः पुंस्त्वं ततो विष्रता
तस्माद्वैदिकधर्ममार्गपरता विद्वत्त्वमस्मात्परम् ।
आत्मानात्मविवेचनं स्वनुभवो ब्रह्मात्मना संस्थितिमृक्तिनों शतजन्मकोटिसुकृतैः पुण्यैर्विना छभ्यते ॥ २ ॥
दुर्लभं त्रयमेवैतदेवानुप्रहहेतुकम् ।
मनुष्यत्वं मुमुश्चत्वं महापुरुषसंश्रयः ॥ ३ ॥
छञ्ध्वा कथंचित्ररजन्म दुर्लभं
तत्रापि पुंस्त्वं श्रुतिपारदर्शनम् ।
यस्त्वात्ममुक्त्ये न यतेत मूढ्धीः
स ह्यात्महा स्वं विनिहन्त्यसद्प्रहात् ॥ ४ ॥

इतः को न्वस्ति मूढात्मा यस्तु स्वार्थे प्रमाद्यति । दुर्छमं मानुषं देहं प्राप्य तत्रापि पौरुषम् ॥ ५ ॥ वदन्तु शास्त्राणि यजन्तु देवान्कुर्वन्तु कर्माणि भजन्तु देवताः । आत्मैक्यबोधेन विना विमुक्तिनं सिध्यति ब्रह्मशतान्तरेऽपि ॥ ६ ॥

अमृतत्वस्य नाशास्ति वित्तेनेत्येव हि श्रुतिः। ब्रवीति कर्मणो मुक्तेरहेतुत्वं स्फुटं यतः॥ ७॥ अतो विमुक्त्ये प्रयतेत विद्वान्संन्यस्तवाह्यार्थसुखस्पृहः सन्। संतं महातं समुपेट्य देशिकं तेनोपदिष्टार्थसमाहितात्मा॥ ८॥

उद्घरेदात्मनात्मानं मम्नं संसारवारिधौ । योगारूढत्वमासाद्य सम्यग्दर्शननिष्ठया ॥ ९ ॥ संन्यस्य सर्वकर्माणि भवबंधविमुक्तये । यस्यतां पंडितैधीररात्माभ्यास उपस्थितैः ॥ १० ॥

चित्तस्य शुद्धये कर्म न तु वस्तूपलब्धये। वस्तुसिद्धिर्विचारेण न किंचित्कर्मकोटिभिः॥ ११॥ सम्यग्विचारतः सिद्धा रञ्जुतत्त्वावधारणा । भ्रांन्त्योदितमहासर्प-भयदुःखविनाशिनी ॥ १२ ॥ अर्थस्य निश्चयो दृष्टो विचारेण हितोक्तितः। न स्नानेन न दानेन प्राणायामशतेन वा ॥ १३ ॥ अधिकारिणमाशास्ते फलसिद्धिविशेषतः। डपाया देशकालाद्याः संत्यस्मिन्सहकारिणः॥ १४॥ अतो विचारः कर्तव्यो जिज्ञासोरात्मवस्तुनः। समासाच दयासिंधुं गुरुं ब्रह्मविदुत्तमम् ॥ १५ ॥ मेधावी पुरुषो विद्वानूहापोहविचक्षणः। अधिकार्यात्मविद्यायामुक्तलक्षणलक्षितः ॥ १६॥ विवेकिनो विरक्तस्य शमादिगुणशास्त्रिनः। मुमुक्षोरेव हि ब्रह्मजिज्ञासायोग्यता मता ॥ १७॥ साधनान्यत्र चत्वारि कथितानि मनीषिभिः। येषु सत्स्वेव सन्निष्ठा यदभावे न सिध्यति ॥ ८ ॥ आदौ नित्यानित्यवस्तुविवेकः परिगण्यते । इहामुत्रफलभोगविरागस्तदनंतरम् ॥ १९॥ शमादिषट्कसंपत्तिभुभुक्षुत्वमिति स्फुटम् । ब्रह्म सत्यं जगन्मिथ्येत्येवंरूपो विनिश्चयः॥ २०॥ सोऽयं नित्यानित्यवस्तुविवेकः समुदाहृतः । तद्वैराग्यं जिहासा या द्र्शनश्रवणादिभिः ॥ २१ ॥ देहादि ब्रह्मपर्यते ह्यानित्ये भोगवस्तुनि । विरज्य विषयत्राताद्दोषदृष्ट्या मुहुर्मुहुः ॥ २२ ॥ स्वलक्ष्ये नियतावस्था मनसः शम उच्यते।

विषयेभ्यः परावर्त्य स्थापनं स्वस्वगोलके ॥ २३ ॥ उभयेषामिदियाणां स दमः परिकीर्तितः । बाह्यानालंबनं वृत्तेरेषोपरतिरुत्तमा ॥ २४ ॥ सहनं सर्वेदुःखानामप्रतीकारपूर्वकम् । चिंताविलापरहितं सा वितिक्षा निगद्यते ॥ २५ ॥ शास्त्रस्य गुरुवाक्यस्य सत्यबुद्धावधारणा । सा श्रद्धा कथिता सद्भियेया वस्तूपलभ्यते ॥ २६ ॥ सम्यगास्थापनं बुद्धेः शुद्धे ब्रह्मणि सर्वदा । तत्समाधानमित्युक्तं न तु चित्तस्य छाछनम् ॥ २७ ॥ अहं कारादि देहांतान्वंधानज्ञानकल्पितान । स्वस्वरूपावबोधेन मोक्तुमिच्छा मुमुक्षुता ॥ २८ ॥ मंद्मध्यमरूपापि वैराग्येण शमादिना । प्रसादेन गुरोः सेयं प्रवृद्धा सूयते फलम् ॥ २९॥ वैराग्यं च मुमुक्षुत्वं तीत्रं यस्य तु विद्यते । तस्मिन्नेवार्थवन्तः स्युः फलवंतः शमाद्यः ॥ ३० ॥ एतयोर्भदता यत्र विरक्तत्वमुमुक्षयोः। मरौ सलिलवत्तत्र शमादेशीसमात्रता ॥ ३१ ॥ मोक्षकारणसामण्यां भक्तिरेव गरीयसी। स्वस्वरूपानुसंधानं भक्तिरित्यभिधीयते ॥ ३२ ॥ स्वात्मतत्त्वानुसंधानं भक्तिरित्यपरे जगुः। <del>उक्त</del>साधनसंपन्नस्तत्त्वजिज्ञासुरात्मनः ॥ ३३ ॥ उपसीदेदगुरुं प्राज्ञं यसाद्वंधविमोक्षणम् । श्रोत्रियोऽवृज्ञिनोऽकामहतो यो ब्रह्मवित्तमः ॥ ३४ ॥ ब्रह्मण्यपुरतः शांतो निरिधन इवानलः। अहेतुकद्यासिधुर्वधुरानमतां सताम् ॥ ३५ ॥ 🧳

तमाराध्य गुरुं भक्ता प्रह्वपश्रयसेवतैः ।
प्रसन्नं तमनुप्राप्य पृच्छेज्ज्ञातव्यमात्मनः ॥ ३६ ॥
स्वामिन्नमस्ते नतलोकबंधो कारुण्यसिधो पतितं भवावधौ ।
मामुद्धरात्मीयकटाक्षदृष्ट्या ऋज्व्यातिकारुण्यसुधाभिवृष्ट्या ॥३०॥
दुवारसंसारद्वान्नितप्तं दोध्यमानं दुरदृष्ट्वातैः ।
भीतं प्रपन्नं परिपाहि मृत्योः शरण्यमन्यं यदहं न जाने ॥ ३८ ॥
शांता महांतो निवसंति संतो वसंतवल्लोकहितं चरंतः ।
तीर्णाः स्वयं भीमभवार्ण्वं जनानहेतुनान्यानि तारयन्तः ॥३९॥
अयं स्वभावः स्वत एव यत्परश्रमापनोदप्रवणं महात्मनाम् ।
सुधांशुरेष स्वयमकेककेशप्रभाभितप्तामवित क्षितिं किल ॥४०॥

ब्रह्मानंदरसानुभूतिकछितैः पूतैः सुशीतैः सितै-

र्युष्मद्वाक्तल्योज्झितैः श्रुतिसुर्वैर्वाक्यामृतैः सेचय । संतप्तं भवतापदावदहनज्वालाभिरेनं प्रभो

धन्यास्ते भवदीक्षणक्षणगतेः पात्रीकृताः स्वीकृताः ॥ ४१ ॥ कथं तरेयं भविंधुमेतं का वा गतिर्मे कतमोऽस्त्युपायः । जाने न किंचित्कृपयाव मां प्रभो संसारदुःखक्षतिमातनुष्व ॥४२ ॥ तथा वदंतं शरणागतं स्वं संसारदावानलतापतप्तम् । निरीक्ष्य कारुण्यरसाद्रेदृष्ट्या दद्यादमीतिं सहसा महात्मा ॥ ४३ ॥ विद्वान्स तस्मा उपसत्तिमीयुषे मुमुक्षवे साधु यथोक्तकारिणे । प्रशांतिचत्ताय शमान्विताय तत्त्वोपदेश कृपयेव कुर्यात् ॥ ४ ॥

श्रीगुरुरुवाच

मा भेष्ठ विद्वंस्तव नास्त्यपायः संसार्गिधोस्तरणेऽस्त्युपायः। येनैव याता यततोऽस्य पारं तमेव मार्गं तव निर्दिशामि ॥ ४५॥

> अस्त्युपायो महान्कश्चित्संसारभयनाशनः। तेन तीर्त्वा भवांभोधिं परमानंदमाप्स्यसि ॥ ४६ ॥

वेदांतार्थविचारेण जायते ज्ञानमुत्तमम् ।
तेनात्यंतिकसंसारदुःखनाशो भवत्यतु ॥ ४७ ॥
श्रद्धामक्तिध्यानयोगान्मुमुक्षोर्भुक्तेईतून्वक्ति साक्षाच्छूतेर्गीः ।
यो वा एतेष्वेव तिष्ठत्यमुष्य मोक्षोऽविद्याकल्पिताद्देदवंधात् ॥ ४८ ॥
श्रज्ञानयोगात्परमात्मनस्तव ह्यनात्मवंधस्तत एव संसृतिः !
तयोर्विवेकोदितबोधविह्नरज्ञानकार्थं प्रद्देत्समूलम् ॥ ४९ ॥
शिष्य उवाच —

क्रुपया श्रूयतां स्वामिन प्रश्नोऽयं क्रियते मया। तदुत्तरमहं श्रुत्वा कृतार्थः स्यां भवन्मुखात् ॥ ५० ॥ को नाम बंधः कथमेष आगतः कथं प्रतिष्ठास्य कथं विमोक्षः । कोऽसावनात्मा परमः स्व आत्मा तयोर्विवेकः कथमेतदुच्यताम्॥५१॥ श्रीगुरुरुवाच--

धन्योऽसि कृतकृत्योऽसि पावितं ते कुलं त्वया।
यदविद्यावंधमुक्या ब्रह्मीभवितुमिच्छसि ॥ ५२ ॥
ऋणमोचनकर्तारः पितुः संति सुतादयः।
बंधमोचनकर्ता तु स्वस्मादन्यो न कश्चन ॥ ५३ ॥
मस्तकन्यस्तभारादेर्दुःखमन्यैर्निवार्यते ।
श्चुधादिकृतदुःखं तु विना स्वेन न केनचित् ॥ ५४ ॥
पथ्यमौषधसेवा च क्रियते येन रोगिणा।
आरोग्यसिद्धिद्देष्टास्य नान्यानुष्ठितकर्मणा॥ ५५ ॥
वस्तुस्वरूपं स्फुटबोधचश्चुषा स्वेनैव वेद्यं न तु पंढितेन।
चंद्रस्वरूपं निजचश्चुषेव ज्ञातव्यमन्यैरवगम्यते किम् ॥ ५६ ॥
अविद्याकामकर्मादिपाशवंधं विमोचितुम्।
कः शक्नुयाद्विनात्मानं कल्पकोदिशतैरिष ॥ ५७ ॥
न योगेन न सांख्येन कर्मणा नो न विद्यया।

ब्रह्मात्मैकत्वबोधेन मोक्षः सिध्यति नान्यथा ॥ ५८ ॥

वीणाया रूपसौंदर्यं तंत्रीवादनसौष्ठवम् । प्रजारंजनमात्रं तम्न साम्राज्याय कल्पते ॥ ५५ ॥ वाग्वैखरी शब्दझरी शास्त्रव्याख्यानकौशलम्। वैदुष्यं विदुषां तद्वद्भुक्तये न तु मुक्तये ॥ ६० ॥ अविज्ञाते परे तत्त्वे शास्त्राधीतिस्तु निष्फला। विज्ञातेऽपि परे तत्त्वे शास्त्राधीतिस्तु निष्फला ॥ ६१ ॥ शब्दजालं महारण्यं चित्तभ्रमणकारणम् । अतः प्रयत्नाङ्जातव्यं तत्त्वज्ञात्तत्त्वमात्मनः ॥ ६२ ॥ अज्ञानसपेदष्टस्य ब्रह्मज्ञानौषधं विना । किमु वेदैश्च शास्त्रेश्च किमु मंत्रैः किमौषधैः ॥ ६३ ॥ न गच्छति विना पानं व्याधिरौषधशब्दतः। विनापरोक्षानुभवं ब्रह्मशब्दैने मुच्यते ॥ ६४ ॥ अकृत्वा दृश्यविलयमज्ञात्वा तत्त्वमात्मनः। बाह्यशब्दैः कुतो मुक्तिरुक्तिमात्रफलैर्नृणाम् ॥ ६५ ॥ अकृत्वा शत्रुसंहारमगत्वाखिलभूश्रियम्। राजाहमिति शब्दान्नो राजा भवितुमहिति ॥ ६६॥ आप्तोक्ति खननं तथोपरिशिलाद्युत्कर्षणं स्वीकृति निक्षेपः समपेक्षते नहि बहिः शब्दैस्तु निर्गच्छति तद्वत् ब्रह्मविदोपदेशमननध्यानादिभिर्छभ्यते मायाकार्यतिरोहितं स्वममलं तत्त्वं.न दुर्युक्तिभिः ॥६०॥ तस्मात्सर्वप्रयत्नेन भवबंधविमुक्तये। स्वैरेव यत्नः कर्तव्यो रोगादाविव पंडितैः॥ ६८॥ यस्त्वयाद्य कृतः प्रश्नो वरीयाञ्छास्त्रविन्मतः ।

सूत्रप्रायो निगृढार्थो ज्ञातव्यश्च मुमुक्षुमिः ॥ ६९ ॥

शृणुष्वावहितो विद्वन् यन्मया समुदीर्यते । तदेतच्छ्रवणात्सत्यं भववंधाद्विमोक्ष्यसे ॥ ७० ॥ मोक्षस्य हेतुः प्रथमो निगद्यते वैराग्यमत्यंतमनित्यवस्तुषु । ततः शमश्चापि दमस्तितिक्षा न्यासः प्रसक्ताखिलकर्मणां भृशम् ॥७१॥ ततः श्रुतिस्तन्मननं सतत्त्वध्यानं चिरं नित्यनिरंतरं मुनेः । ततोऽविकल्पं पर्मेत्य विद्वानिहैव निर्वाणसुखं समृच्छति ॥ ७२ ॥ यद्वोद्धन्यं तवेदानीमात्मानात्मविवेचनम् ।

तदुच्यते मया सम्यक् श्रुत्वात्मन्यवधारय ॥ ७३ ॥
मज्जास्थिमेदःपल्रक्तचर्मत्वगाह्वयैधांतुभिरेभिरिन्वतम् ।
पादोरुवश्लोभुजपृष्ठमस्तकैरंगैरुपांगैरुपयुक्तमेतत् ॥ ७४ ॥
अहंममेति प्रथितं शरीरं मोहास्पदं स्थूलमितीर्थते बुधैः ।
नमोनभस्वदृहनांबुभूमयः सूक्ष्माणि भूतानि भवंति तानि ॥ ७५ ॥
परस्परांशैर्मिलितानि भूत्वा स्थूलानि च स्थूलशरीरहेतवः ।
मात्रास्तदीया विषया भवन्ति शब्दादयः पंच सुखाय भोक्तुः ॥ ७६ ॥
य एषु मृद्वा विषयेषु बद्धा रागोरुपाशेन सुदुर्दमेन ।
आयांति निर्यात्यध ऊर्ध्वमुच्चैः स्वकर्मदूतेन जवेन नीताः ॥ ७७ ॥
शब्दादिभिः पंचभिरेव पंच पंचत्वमापुः स्वगुणेन बद्धाः
कुरंगमातंगपतंगमीनभूंगा नरः पंचभिरंचितः किम् ॥ ७८ ॥

दोषेण तीत्रो विषयः कृष्णसर्पविषादपि । विष निहंति भोक्तारं द्रष्टारं चक्षुषाप्ययम् ॥ ७९ ॥ विषयाशामहापाशाचो विमुक्तः सुदुस्यजात् । स एव कल्पते सुक्त्ये नान्यः षट्शास्त्रवेदापि ॥ ८० ॥

आपातवैराग्यवतो मुमुक्षून् भवाब्धिपारं प्रतियातुमुद्यतान् । आशाप्रहो मञ्जयतेऽन्तराले निगृह्य कंठे विनिवस्य वेगात् ॥ ८१ ॥

विषयाशामहो येन सुविरक्त्यसिना हतः।

स गच्छिति भवांभोषेः पारं प्रत्यूहवर्जितः ॥ ८२ ॥ विषमविषयमागैंगेच्छतोऽनच्छबुद्धेः प्रतिपदमभियातो मृत्युरप्येष विद्धि । हितसुजनगुरूक्त्या गच्छतः स्वस्य युक्त्या प्रभवति फल्लिसिंहः सत्यमित्येव विद्धि ॥ ८३ ॥

प्रभवात फलासाद्धः सत्यामत्यव वाद्धः ॥ ८३ ॥
मोक्षस्य कांक्षा यदि व तवास्ति त्यजातिदूराद्विषयान्विषं यथा ।
पीयूषवत्तोषद्याक्षमार्जवप्रशांतिदान्तीभेज नित्यमाद्रात् ॥ ८४ ॥
अनुक्षणं यत्परिहृत्य कृत्यमनाद्यविद्याकृतवंधमोक्षणम् ।
देहः परार्थोऽयममुष्य पोषणे यः सञ्जते स स्वमनेन हंति ॥ ८५ ॥

शरीरपोषणार्थी सन् य आत्मानं दिद्दक्षति ।
प्राहं दारुधिया घृत्वा नदीं तर्तुं स इच्छति ॥ ८६ ॥
मोह एव महामृत्युर्भुमुक्षोर्वपुरादिषु ।
मोहो विनिर्जितो येन स मुक्तिपदमहिति ॥ ८७ ॥
मोहं जिह महामृत्युं देहदारसुतौदिषु ।
यं जित्वा मुनयो यांति तद्विष्णोः परमं पदम् ॥ ८८ ॥
त्वड्यांसरुधिरस्नायुमेदोमज्जास्थिसंकुछम् ।
पूर्ण मूत्रपुरीषाभ्यां स्थूछं निद्यमिदं वपुः ॥ ८९ ॥
पंचीकृतेभ्यो भूतेभ्यः स्थूछेभ्यः पूर्वकर्मणा ।
समुत्पन्नमिदं स्थूछं भोगायतनमात्मनः ।
अवस्था जागरस्तस्य स्थूछार्थानुभवो यतः ॥ ९० ॥

बाह्येद्रियैः स्थूलपदार्थसेवां स्रक्चंदनस्त्र्यादिविचित्ररूपाम् । करोति जीवः स्वयमेतदात्मना तस्मात्प्रशस्तिर्वपुषोऽस्य जागरे ॥९१॥

सर्वोऽपि बाह्यसंसारः पुरुषस्य यदाश्रयः । विद्धि देहमिदं स्थूछं गृहवद् गृहमेधिनः ॥ ९२ ॥ स्थूछस्य संभवजरामरणानि धर्माः स्थौल्यादयो बहुविधाः शिशुताद्यवस्थाः। वर्णाश्रमादिनियमा बहुधामयाः स्युः

पूजावमानबहुमानमुखा विशेषाः ॥ ९३ ॥ बुद्धीद्रियाणि श्रवणं त्वगक्षि व्राणं च जिह्वा विषयावबोधनात् । वाक्पाणिपादं गुदमप्युपस्थः कर्मेंद्रियाणि प्रवणानि कर्मसु ॥ ९४ ॥ निगद्यतेऽन्तःकरणं मनो धीरहंक्रतिश्चित्तमिति स्ववृत्तिभिः । मनस्तु संकल्पविकल्पनादिभिर्बुद्धिः पदार्थाध्यवसायधर्मतः ॥९५॥ अत्राभिमानादहमित्यहंक्रतिः स्वार्थानुसंधानगुणेन चित्तम् ॥ ९६ ॥

प्राणापानव्यानोदानसमाना भवत्यसौ प्राणः।

खयमेव वृत्तिभेदादिकृतेभेदात्सुवर्णसिळवत् ॥ ९० ॥ वागादिपंच श्रवणादिपंच प्राणादिपंचाश्रमुखाणि पंच । बुद्ध्याद्यविद्यापि च कामकर्मणी पुर्यष्टकं सूक्ष्मशरीरमाहुः ॥ ९८ ॥ इदं शरीरं श्रृणु सूक्ष्मसंज्ञितं छिंगं त्वपंचीकृतभूतसंभवम् । सवासनं कर्मफळानुभावकं खाज्ञानतोऽनादिरुपाधिरात्मनः ॥ ९९ ॥ स्वप्नो भवत्यस्य विभक्त्यवस्था स्वमात्रशेषेण विभाति यत्र । स्वप्ने तु बुद्धिः स्वयमेव जाप्रत्काळीननानाविधवासनाभिः ॥ १००॥ कत्रीदिभावं प्रतिपद्य राजते यत्र स्वयंज्योतिरयं परात्मा । धीमात्रकोपाधिरशेषसाक्षी न ळिप्यते तत्कृतकर्मळेपैः । यस्मादसंगस्तत एव कर्मभिनं ळिप्यते किंचिदुपाधिना कृतैः ॥१०१॥

सर्वव्यापृतिकरणं हिंगमिदं स्याचिदात्मनः पुंसः। वास्यादिकमिव तक्ष्णस्तेनैवात्मा भवत्यसंगोऽयम् ॥ १०२ ॥ अंधत्वमंदत्वपदुत्वधर्माः सौगुण्यवेगुण्यवशाद्धि चक्षुषः। वाधिर्यमूकत्वमुखास्त्रथेव श्रोत्रादिधर्मा न तु वेत्तुरात्मनः॥ १०३ ॥ उच्छ्वासनिःश्वासविजृंभणक्षुत्प्रस्यन्दनाद्युत्क्रमणादिकाः क्रियाः। प्राणादिकमीणि वदन्ति तज्ज्ञाः प्राणस्य धर्मावशनापिपासे ॥ १०४ ॥

अंतःकरणमेतेषु चक्षुरादिषु वृद्मीण ।

अहमित्रिमिमानेन तिष्ठत्याभासतेजसा ॥ १०५ ॥ अहंकारः स विज्ञेयः कर्ता भोक्तामिमान्ययम् । सत्त्वादिगुणयोगेन चावस्थात्रयमरनुते ॥ १०६ ॥ विषयाणामानुकूल्ये सुखी दुःखी विपर्यये । सुखं दुःखं च तद्धमः सदानंदस्य नात्मनः ॥ १०७ ॥ आत्मार्थत्वेन हि प्रेयान्विषयो न स्वतः प्रियः । स्वत एव हि सर्वेषामात्मा प्रियतमो यतः ॥ १०८ ॥ तत आत्मा सदानंदो नास्य दुःखं कदाचन । यत्सुषुप्तौ निर्विषय आत्मानंदोऽनुभूयते । श्रुतिः प्रत्यक्षभैतिह्यमनुमानं च जाप्रति ॥ १०९ ॥

अव्यक्तनाम्नी परमेशशक्तिरनाद्यविद्या त्रिगुणात्मिका परा ।
कार्यानुमेया सुधियेव माया यया जगत्सर्वमिदं प्रस्यते ।। ११० ॥
सन्नाप्यसन्नाप्युभयात्मिका नो भिन्नाप्यभिन्नाप्युभयात्मिका नो ।
सांगाप्यनंगाप्युभयात्मिका नो महाद्भुताऽनिर्वचनीयक्तपा ॥१११॥
शुद्धाद्वयन्नह्मविवोधनाश्या सर्पभ्रमो रुज्जुविवेकतो यथा ।
रजस्तमः सत्त्वमिति प्रसिद्धा गुणास्तदीयाः प्रथितैः स्वकार्यैः ॥११२॥
विश्लेपशक्ती रजसः क्रियात्मिका यतः प्रवृत्तिः प्रमृता पुराणी ।
रागाद्योऽस्थाः प्रभवन्ति नित्यं दुःखाद्यो ये मनसो विकाराः ॥११३॥
कामः क्रोधो लोभदंभाभ्यसूयाहंकारेष्यामत्सराद्यास्तु घोराः ।
धर्मा एते राजसाः पुंप्रवृत्तिर्यस्मादेतत्तद्रजो बंधहेतुः ॥ ११४ ॥
एषावृतिर्नाम तमोगुणस्य शक्तिर्यया वस्त्ववभासतेऽन्यथा ।
सेषा निदानं पुरुषस्य संसृतेविश्लेपशक्तेः प्रसरस्य हेतुः ॥ ११५ ॥
प्रज्ञावानपि पंडितोऽपि चत्ररोऽप्यत्यंतसृक्ष्मार्थहग्

व्यालीढस्तमसा न वेत्ति बहुधा संबोधितोऽपि स्फुटम्।

भ्रान्यारोपितमेव साधु कलययालंबते तद्गुणान्।

हंतासौ प्रबला दुरंततमसः शक्तिमेहत्यावृतिः ॥ ११६ ॥ अभावना वा विपरीतभावना संभावना विप्रतिपत्तिरस्याः। संसर्गयुक्तं न विमुंचित ध्रुवं विक्षेपशक्तिः क्षपयत्यजस्रम्।। ११७॥ अज्ञानमालस्यजडस्वनिद्राप्रमादमृढस्वमुखास्तमोगुणाः । एतैः प्रयुक्तो नहि वेत्ति किंचित्रिद्रालुवत्स्तंभवदेव तिष्ठति ॥ ११८ ॥ सत्त्वं विशुद्धं जलवत्तथापि ताभ्यां मिलित्वा सरणाय करपते । यत्रात्मविंबः प्रतिबिंबितः सन्प्रकाशयत्यके इवाखिलं जडम् ॥११९॥ मिश्रस्य सत्त्वस्य भवंति धर्मास्त्वमानिताचा नियमा यमाचाः । श्रद्धा च भक्तिश्च मुमुक्षुता च दैवी च संपत्तिरसन्निवृत्तिः ॥ १२०॥ विशुद्धसत्त्वस्य गुणाः प्रसादः स्वात्मानुभूतिः परमा प्रशांतिः । तृप्तिः प्रहर्षः परमात्मनिष्ठा यया सदानंदरसं समृच्छति ॥ १२१ ॥ अवयक्तमेतित्त्रगुणैर्निरुक्तं तत्कारणं नाम शरीरमात्मनः। सुषुप्तिरेतस्य विभक्त्यवस्था प्रलीनसर्वेदियबुद्धिवृत्तिः॥ १२२॥ सर्वप्रकारप्रमितिप्रशान्तिवीजात्मनावस्थितिरेव बुद्धेः । सुषुप्तिरेतस्य किल प्रतीतिः किंचित्र वेद्यीति जगत्प्रसिद्धेः ॥ १२३।। देहेंद्रियप्राणमनोऽहमादयः सर्वे विकारा विषयाः सुखादयः । व्योमादिभूतान्यखिलं च विश्वमव्यक्तपर्यंतमिदं ह्यनात्मा ॥ १२४ ॥

माया मायाकार्यं सर्वं महदादि देहपर्यंतम् । असदिद्मनात्मकं त्वं विद्धि मरुमरीचिकाकलपम् ॥ १२५ ॥ अथ ते संप्रवक्ष्यामि स्वरूपं परमात्मनः । यद्विज्ञाय नरो बंधान्मुक्तः कैवल्यमञ्जुते ॥ १२६ ॥ अस्ति कश्चित्स्वयं नित्यमहंप्रत्ययलंबनः । अवस्थात्रयसाक्षी स पंचकोशविलक्षणः ॥ १२७ ॥ यो विजानाति सकलं जाग्रत्स्वप्रसुषुप्तिषु । बुद्धितद्वृत्तिसद्भावमभावमहमित्ययम् ॥ १२८ ॥ यः परयति खयं सर्वे यं न परयति कश्चन ।
यश्चेतयति बुद्धयादि न तद्यं चेतयत्ययम् ॥ १२९ ॥
येन विश्वमिदं व्याप्तं यन्न व्याप्नोति किंचन ।
अभारूपमिदं सर्वे यं भांतमनुभात्ययम् ॥ १३० ॥
यस्य संनिधिमात्रेण देहेंद्रियमनोधियः ।
विषयेषु स्वकीयेषु वर्तते प्रेरिता इव ॥ १३१ ॥
अहंकारादिदेहांता विषयाश्च सुखादयः ।
वेद्यंते घटवद्येन नित्यबोधस्वरूपिणा ॥ १३२ ॥

एषोंऽतरात्मा पुरुषः पुराणो निरंतराखंडसुखानुभूतिः ।
सदैकरूपः प्रतिबोधमात्रो येनेषिता वागसवश्चरंति ॥ १३३ ॥
अत्रैव सत्त्वात्मनि धीगुहायामव्याकृताकाश उरुप्रकाशः ।
आकाश उच्चै रिवयत्प्रकाशते स्वतेजसा विश्वमिदं प्रकाशयन्॥१३४॥
ज्ञाता मनोऽहंकृतिविकियाणां देहेंद्रियप्राणकृतिकयाणाम् ।
अयोऽग्निवत्ताननुवर्तमानो न चेष्टते नो विकरोति किंचन ॥ १३५ ।
न जायते नो म्नियते न वर्धते न क्षीयते नो विकरोति निलाः ।
विलीयमानेऽपि वपुष्यमुष्मित्र लीयते कुंभ इवांबरं स्वयम् ॥१३६ ।

प्रकृतिविकृतिभिन्नः शुद्धबोधस्वभावः
सद्सद्दमशेषं भासयन्निर्विशेषः।
विल्लस्ति परमात्मा जामदादिष्ववस्थास्वहमहमिति साक्षात्साक्षिरूपेण बुद्धः॥ १३७॥
नियमितमनसामुं त्वं स्वमात्मानमात्मन्ययमहमिति साक्षाद्विद्धि बुद्धिप्रसादात्।
जनिमरणतरंगापारसंसारसिंधुं
प्रतर भव कृतार्थी ब्रह्मरूपेण संस्थः॥ १३८॥
अत्रानात्मन्यहमिति मतिर्वेध एषोऽस्य पुंसः

प्राप्तोऽज्ञानाज्जननमरणक्केशसंपातहेतुः । येनैवायं वपुरिद्मसत्सत्यमित्यात्मबुद्धाः पुष्यत्युक्षत्यवति विषयेस्ततुभिः कोशकृद्धत् ॥ १३९ ॥ अतिस्मित्तद्बुद्धिः प्रभवति विमृद्धस्य तमसा विवेकाभावाद्धे स्फुरति भुजगे रज्जुधिषणा । ततोऽनर्थवातो निपतित समादातुरिधक-स्ततो योऽसद्ग्राहः स हि भवति वंधः गृणु सखे ॥ १४० ॥

अखंडिनित्याद्वयवोधशक्त्या स्फुरंतमात्मानमनंतवैभवम् । समावृणोत्यावृतिशक्तिरेषा तमोमयी राहुरिवाकविवम् ॥ १४१ ॥

तिरोभूते स्वात्मन्यमलतरतेजोवति पुमा-

ननात्मानं मोहादहमिति शरीरं कलयति । ततः कामक्रोधप्रभृतिभिरमुं बंधकगुणैः ।

परं विक्षेपाख्या रजस उरुशक्तिव्यथयति ॥ १४२ ॥

महामोह**म्राह्मसनग**लितात्मावगमनो

धियो नानावस्थाः स्वयमभिनयंस्तद्गुणतया ।

अपारे संसारे विषयविषपूरे जलनिधौ

निमज्योन्मज्यायं भ्रमित कुमितः कुत्सितगितः ॥ १४३ ॥ भानुप्रभासंजनिताभ्रपंक्तिभानु तिरोधाय विजृंभते यथा । आत्मोदिताहंकृतिरात्मतत्त्वं तथा तिरोधाय विजृंभते स्वयम् ॥१४४॥ कवितदिननाथे दुर्दिने सांद्रमेधे

व्यथयति हिमझंझावायुरुप्रो यथैतान् ।

अविरततमसात्मन्यावृते मूढबुद्धि

क्षपयति बहुदुःखैस्तीत्रविक्षेपशक्तिः ॥ १४५ ॥

एताभ्यामेव शक्तिभ्यां बंधः पुंसः समागतः।

याभ्यां विमोहितो देहं मत्वात्मानं भ्रमत्ययम् । १४६ ॥

बीजं संसृतिभूमिजस्य तु तमो देहात्मधीरंकुरो रागः पह्नवमंब्रु कर्म तु वपुः स्कधोऽसवः शाखिकाः । अग्राणींद्रियसंहतिश्च विषयाः पुष्पाणि दुःखं फलं नानाकर्मसमुद्भवं बहुविधं भोक्तात्र जीवः खगः ॥ १४० ॥ अज्ञानमूळोऽयमनात्मबंघो नैसर्गिकोऽनादिरनंत ईरितः। जन्माप्ययन्याधिजरादिदुःखप्रवाहतापं जनयत्यमुष्य ॥ १४८ ॥ नास्त्रेन शस्त्रेरनिलेन वहिना छेतुं न शक्यो न च कर्मकोटिभिः। विवेकविज्ञानमहासिना विना धातुः प्रसादेन शितेन मंजुना ॥१४९॥ श्रुतिप्रमाणैकमतेः स्वधर्मनिष्ठा तयैवात्मविशुद्धिरस्य । विशुद्धबुद्धेः परमात्मवेदनं तेनैव संसारसमूछनाशः ॥ १५० ॥ कोशैरन्नमयाद्यैः पंचिभिरात्मा न संवतो भाति। निजर्शाक्तसमुत्पन्नैः शैवलपटलैरिवांबु वापिस्थम् ॥ १५१ ॥ तच्छैवालापनये सम्यक् सलिलं प्रतीयते शुद्धम्। नुष्णासंतापहरं सद्यः सौख्यप्रदं परं पुंसः ॥ १५२ ॥ पंचानामपि कोशानामपवादे विभात्ययं शुद्धः । नित्यानंदैकरसः प्रत्यप्रूपः परः स्वयंज्योतिः ॥ १५३ ॥ आत्मानात्मविवेकः कर्तव्यो बंधमुक्तये विदुषा । तेनैवानंदी भवति स्वं विज्ञाय सचिदानंदम् ॥ १५४ ॥ मुंजादिषीकामिव दृश्यवगीत्प्रत्यंचमात्मानमसंगमिकयम् । विविच्य तत्र प्रविछाप्य सर्वे तदात्मना तिष्ठति यः स मुक्तः ॥१५५॥

देहोऽयमन्नभवनोऽन्नमयस्तु कोशः श्रानेन जीवति विनश्यति तद्विहीनः। त्वक्चर्ममांसरुधिरास्थिपुरीषराशि-र्नायं स्वयं भवितुमहेति नित्यशुद्धः॥ १५६॥ पूर्वं जैनेरपि मृतेरथि नायमस्ति जातः क्षणं क्षणगुणोऽनियतस्वभावः। नैको जब्श्च घटवत्परिदृश्यमानः

स्वात्मा कथं भवति भावविकारवेत्ता ॥ १५७ ॥ पाणिपादादिमान्देहो नात्मा व्यंगेऽपि जीवनात्। तत्तच्छक्तेरनाशाच्च न नियम्यो नियामकः ॥ १५८॥ देहतद्धर्भतत्कर्भतद्वस्थादिसाक्षिणः। सत एव स्वतः सिद्धं तद्वैलक्षण्यमात्मनः ॥ १५९ ॥ कुल्यराशिमां सिलिप्तो मलपूर्णो ऽतिकरमलः। कथं भवेदयं वेत्ता स्वयमेतद्विलक्षणः ॥ १६० ॥ त्वङ्मांसमेदोऽस्थिपुरीषराशावहंमति मृढजनः करोति । विलक्षणं वेति विचारशीलो निजस्वरूपं परमार्थभूतम् ॥ १६१ ॥ देहोऽहमित्येव जडस्य बुद्धिर्देहे च जीवे विदुषस्त्वहंधीः। विवेकविज्ञानवतो महात्मनो ब्रह्माहमित्येव मतिः सदात्मनि ॥१६२॥ अत्रात्मबुद्धि त्यज मृढबुद्धे त्वङ्मांसमेदोऽस्थिपुरीषराशौ । सर्वात्मनि ब्रह्मणि निर्विकल्पे कुरुष्व शांति परमां भजस्व ॥ १६३ ॥ देहेंद्रियादावसति भ्रमोदितां विद्वानहंतां न जहाति यावत् । तावन्न तस्यास्ति विमुक्तिवार्ताप्यस्त्वेष वेदांतनयांतदर्शी । १६४ ॥ छायाशरीरे प्रतिबिंबगात्रे यत्स्वप्नदेहे हृदि कल्पितांगे। यथात्मबुद्धिस्तव नास्ति काचिज्ञीवच्छरीरे च तथैव मास्तु ॥ १६५ ॥

येनात्मवानन्नमयोऽनुपूर्णः प्रवर्ततेऽसौ सकलक्रियासु ॥ १६७ ॥ नैवात्मापि प्राणमयो वायुविकारो गंतागंता वायुवदंतर्वेहिरेषः । यस्मात्किचित्कापि न वेत्तीष्टमनिष्टं

देहात्मधीरेव नृणामसाद्धियां जन्मादिदुःखप्रभवस्य बीजम् ।

कर्मेंद्रियैः पंचभिरंचितोऽयं प्राणो भवेत्प्राणमयस्तु कोशः ।

यतस्ततस्त्वं जिह तां प्रयत्नात्त्यक्ते तु चित्ते न पुनर्भवाशा ॥ १६६ ॥

स्वं वान्यं वा किंचन नित्यं परतंत्रः ॥ १६८ ॥ ज्ञानेंद्रियाणि च मनश्च मनोमयः स्या-त्कोशो ममाहमिति वस्तुविकल्पहेतुः । संज्ञादिभेदकल्लाकिलतो बलीयां-स्तत्पूर्वकोशमनुपूर्य विज्ञंभते यः ॥ १६९ ॥

पंचेंद्रियैः पंचिभरेव होतृभिः प्रचीयमानो विषयाज्यधारया।
जाज्वस्यमानो बहुवासनेधनैर्मनोमयोऽग्निर्दहित प्रपंचम् ॥ १७०॥
न ह्यस्यविद्या मनसोऽतिरिक्ता मनो ह्यविद्या भववंधहेतुः।
तिस्मिन्विनष्टे सकलं विनष्टं विजृंभितेऽस्मिन्सकलं विजृंभते ॥१७१॥
स्वप्नेऽर्थशून्ये सृजति स्वशक्त्या भोक्त्रादि विश्वं मन एव सर्वम् ।
तथैव जाग्रत्यपि नो विशेषस्तत्सर्वमेतन्मनसो विजृंभणम् ॥ १७२॥
सुषुप्तिकाले मनसि प्रलीने नैवास्ति किंचित्सकलप्रसिद्धेः।
अतो मनःकल्पित एव पुंसः संसार एतस्य न वस्तुतोऽस्ति ॥१७३॥

वायुना नीयते मेघः पुनस्तेनैव नीयते । मनसा करुप्यते बंघो मोक्षस्तेनैव करुप्यते ॥ १७४ ॥

देहादिसर्वविषये परिकल्प्य रागं बध्नाति तेन पुरुषं पशुवद्गुणेन । वैरस्यमत्र विषवत्सु विधाय पश्चा-

देनं विमोचयति तन्मन एव बंधात्॥ १७४॥

तस्मान्मनः कारणमस्य जंतो-

र्वधस्य मोक्षस्य च वा विधाने।

वंधस्य हेतुर्मिलिनं रजोगुणै-

र्मोक्षस्य शुद्धं विरजस्तमस्कम् ॥ १७६ ॥

विवेकवैराग्यगुणाति रेकाच्छुद्धत्वमासाद्य मनो विमुक्त्ये । भवत्यतो बुद्धिमतो मुमुक्षोस्ताभ्यां दृढाभ्यां भवितव्यमप्रे ॥ १७७ ॥ मनो नाम महान्यात्री विषयारण्यभूमिषु ।
चरत्यत्र न गच्छंतु साधवो ये मुमुक्षवः ॥ १७८ ॥
मनः प्रसूते विषयानशेषान्ध्यूलात्मना सूक्ष्मतया च भोक्तुः ।
शरीरवर्णाश्रमजातिभेदान्गुणिकयाहेतुफलानि नित्यम् ॥ १७९ ॥
असंगचिद्रूपममुं विमोद्य देहेंद्रियप्राणगुणैर्निवध्य ।
अहंममेति भ्रमयत्यज्ञस्नं मनः स्वकृत्येषु फलोपभुक्तिषु ॥ १८० ॥
अध्यासदोषात्पुरुषस्य संसृतिरध्यासबंधस्त्वमुनैव कल्पितः ।
रजस्तमोदोषवतोऽविवेकिनो जन्मादिदुःखस्य निदानमेतत् ॥१८१॥

अतः प्राहुर्मनोऽविद्यां पंडितास्तत्त्वद्र्शिनः ।
येनैव भ्राम्यते विश्वं वायुनेवाभ्रमंडलम् ॥ १८२ ॥
तन्मनःशोधनं कार्यं प्रयत्नेन मुमुक्षुणा ।
विशुद्धे सित चैतस्मिन्मुक्तिः करफलायते ॥ १८३ ॥
मोक्षेकसक्त्या विषयेषु रागं निर्मृत्य संन्यस्य च सर्वकर्म ।
सच्छ्रद्धया यः श्रवणादिनिष्ठो रजःस्वभावं स धुनोति बुद्धेः ॥१८४॥
मनोमयो नापि भवेत्परात्मा ह्याद्यंतवत्त्वात्परिणामिभावात् ।
दुःखात्मकत्वाद्विषयत्वहेतोर्द्रष्टा हि दृश्यात्मत्या न दृष्टः ॥ १८५ ॥

बुद्धिर्बुद्धीद्रियैः सार्ध सवृत्तिः कर्तृरुक्षणः ।
विज्ञानमयकोशः स्यारपुंसः संसारकारणम् ॥ १८६ ॥
अनुत्रजिचित्रशितिर्विज्ञानसंज्ञः प्रकृतिर्विकारः ।
ज्ञानिक्रयावानहमित्यज्ञचं देहेंद्रियादिष्वमिमन्यते भृशम् ॥१८०॥
अनादिकारोऽयमहंस्वभावो जीवः समस्तव्यवहारवोढा ।
करोति कर्माण्यानुपूर्ववासनः पुण्यान्यपुण्यानि च तत्फळानि ॥१८८॥
मुंके विचित्रास्विप योनिषु व्रजन्नायाति निर्यात्यध ऊर्ध्वमेषः ।
अस्यैव विज्ञानमयस्य जामत्स्वप्राद्यवस्थाः सुखदुःखभोगः ॥ १८९॥
देहादिनिष्ठाश्रमधर्मकर्मगुणाभिमानः सततं ममेति ।

विज्ञानकोशोऽयमितप्रकाशः प्रकृष्टसांनिध्यवशात्परात्मनः ।
अतो भवत्येष उपाधिरस्य यदात्मधीः संसरित भ्रमेण ॥ १९० ॥
योऽयं विज्ञानमयः प्राणेषु हृदि स्फुरत्स्वयंज्योतिः ।
कूटस्थः सन्नात्मा कर्ता भोक्ता भवत्युपाधिस्थः ॥ १९१ ॥
स्वयं परिच्छेद्मुपेत्य बुद्धस्तादात्म्यदोषेण परं मृषात्मनः ।
सर्वात्मकः सन्नपि वीक्षते स्वयं स्वतः पृथक्त्वेन मृदो घटानिव ॥१९२॥
उपाधिसंबंधवशात्परात्माऽप्युपाधिधर्माननुभाति तद्गुणः ।
अयोविकारानविकारिवह्निवत्सदैकक्रपोऽपि परः स्वभावात् ॥ १९३ ॥
शिष्य उवाच--

भ्रमेणाप्यन्यथा वास्तु जीवभावः परात्मनः । तदुपाचेरनादित्वान्नानादेनांश इष्यते ॥ १९४ ॥ अतोऽस्य जीवभावोऽपि नित्यो भवति संसृतिः । न निवर्तेत तन्मोक्षः कथं मे श्रीगुरो वद ॥ १९५ ॥

## श्रीगुरुखाच--

सम्यक्पृष्टं त्वया विद्वन्सावधानेन तच्छृणु ।
प्रामाणिकी न भवित आंत्या मोहितकरुपमा ॥ १९६ ॥
आंति विना त्वसंगस्य निष्क्रियस्य निराक्रतेः ।
न घटेतार्थसंबंधो नभसो नीळतादिवत् ॥ १९७ ॥
स्वस्य द्रष्टुर्निर्गुणस्याक्रियस्य
प्रत्यग्वोधानंदरूपस्य बुद्धेः ।
आंत्या प्राप्तो जीवभावो न सत्यो
मोहापाये नास्त्यवस्तु स्वभावात् ॥ १९८ ॥
यावद् आंतिस्तावदेवास्य सत्ता
मिण्याज्ञानोडजूंभितस्य प्रमादात् ।
रज्ज्वां सर्पो आंतिकाळीन एव

भ्रांतेनीशे नैव सर्पोऽपि तद्वत् ॥ १९९ ॥ अनादित्वमविद्यायाः कार्यस्यापि तथेष्यते । उत्पन्नायां तु विद्यायामाविद्यकमनाद्यपि ॥ २०० ॥ प्रबोधे स्वप्नवत्सर्वं सहमूळ विनइयति । अनाद्यपीदं नो नित्यं प्रागभाव इव स्फुटम् ॥ २०१ ॥ अनादेरपि विध्वंसः प्रागभावस्य वीक्षितः। यद्बुद्धयुपाधिसंबंधात्परिकाल्पितमात्मिन ॥ २०२ ॥ जीवत्वं न ततोऽन्यतु स्वरूपेण विलक्षणम् । संबंधः स्वात्मनो बुद्धा मिथ्याज्ञानपुरःसरः ॥ २०३॥ विनिवृत्तिर्भवेत्तस्य सम्यग्ज्ञानेन नान्यथा। ब्रह्मात्मैकत्वविज्ञानं सम्यग्ज्ञानं श्रुतेर्मतम् ॥ २०४ ॥ तदात्मानात्मनोः सम्यग्विवेकेनैव सिध्यति । ततो विवेकः कर्तव्यः प्रत्यगात्मासदात्मनोः ॥ २०५ ॥ जलं पंकवद्स्पष्टं पंकापाये जलं स्फुटम् । यथा भाति तथात्मापि दोषाभावे स्फुटप्रभः ॥ २०६ ॥ असन्निवृत्तौ तु सदात्मनः स्फुटप्रतीतिरेतस्य भवेत्प्रतीचः। ततो निरासः करणीय एवासदात्मनः साध्वहमादिवस्तुनः ॥ २०७ ॥

तरासः करणीय एवासदात्मनः साध्वहमादिवस्तुनः ॥ २०७ ॥ अतो नायं परात्मा स्याद्विज्ञानमयशब्दभाक् । विकारित्वाज्जडत्वाच परिच्छिन्नत्वहेतुतः । हृद्यत्वाद्वयिमचारित्वान्नानित्यो नित्य इष्यते ॥ २०८ ॥ आनंदप्रतिविवचुंविततनुर्वृत्तिस्तमोजृंभिता स्यादानंदमयः प्रियादिगुणकः स्वेष्टार्थलाभोदयः । पुण्यस्यानुभवे विभाति कृतिनामानंदरूपः स्वयं भृत्वा नंदति यत्र साधु तनुभृन्मात्रः प्रयत्नं विना॥ २०९ ॥ आनंदमयकोशस्य सुषुप्तौ स्फूर्तिरुत्कटा ।

स्वप्नजागरयोरीषदिष्टसंदर्शनादिना ॥ २१० ॥
नैवायमानंदमयः परात्मा सोपाधिकत्वात्प्रकृतेर्विकारात् ।
कार्यत्वहेतोः सुकृतिक्रयाया विकारसंघातसमाहितत्वात् ॥ २११ ॥
पंचानामपि कोशानां निषेषे युक्तितः कृते ।
तिव्रषेधावधिः साक्षी बोधरूपोऽवशिष्यते ॥ २१२ ॥
योऽयमात्मा स्वयंज्योतिः पंचकोशविस्रक्षणः ।
अवस्थात्रयसाक्षी सन्निर्विकारो निरंजनः ।
सदानंदः स विज्ञेयः स्वात्मत्वेन विपश्चिता ॥ २१३ ॥

शिष्य उवाच--

मिथ्यात्वेन निषिद्धेषु कोशेष्वेतेषु पंचसु । सर्वाभावं विना किंचिन्न पदयाम्यत्र हे गुरो । विज्ञेयं किमु वस्त्वस्ति स्वात्मनात्र विपश्चिता ॥ २१४ ॥

श्रीगुरुरुवाच--

सत्यमुक्तं त्वया विद्वन्निपुणोऽसि विचारणे।
अहमादिविकारास्ते तद्भावोऽयमप्यथ ॥ २१५ ॥
सर्वे येनानुभूयंते यः स्वयं नानुभूयते।
तमात्मानं वेदितारं विद्धि बुद्ध्या सुसूक्ष्मया ॥ २१६ ॥
तत्साक्षिकं भवेत्तत्त्वचचेनानुभूयते।
कस्याप्यननुभूतार्थे साक्षित्वं नोपयुज्यते ॥ २१७ ॥
असौ स्वसाक्षिको भावो यतः स्वेनानुभूयते।
अतः परं स्वयं साक्षात्प्रत्यगात्मा न चेतरः॥ २१८ ॥
जायत्स्वप्रसुषुप्तिषु स्फुटतरं योऽसौ समुङ्कृंभते
प्रत्यपूपत्या सदाहमहमित्यंतः स्फुरन्नेकथा।
नानाकारविकारभाजिन इमान्पद्रयन्नहंधीमुखान्
नित्यानंदचिदात्मना स्फुरति त विद्धि स्वमेत हृदि ॥ २१९ ॥

घटोद्के विवितमकेविवमालोक्य मूढो रिवमेव मन्यते ।
तथा चिदाभासमुपाधिसंस्थं भ्रांत्याहिमित्येव जडोऽिममन्यते ॥२२०॥
घटं जलं तद्गतमकेविवं विहाय सर्व दिवि वीक्ष्यतेऽकः ।
तटस्थ एतित्रतयावभासकः स्वयंप्रकाशो विदुषा यथा यथा ॥२२१॥
देहं थियं चित्प्रतिविवमेतं विसुष्य बुद्धौ निहितं गुहायाम् ।
दृष्टारमात्मानमखंडवोधं सर्वप्रकाशं सदसद्विलक्षणम् ॥ २२२ ॥
नित्यं विभुं सर्वगतं सुसूक्ष्ममंत्वहिः शून्यमनन्यमात्मनः ।
विज्ञाय सम्यङ्निजरूपमेतत्युमान्विपाप्मा विरजा विमृत्युः ॥२२३॥
विशोक आनंद्घनो विपश्चित्स्वयं कुतश्चित्र विभेति कश्चित् ।
नान्योऽस्ति पंथा भववंधमुक्तिर्वना स्वतत्त्वावगमं सुमुक्षोः ॥ २२४॥

त्रह्माभित्रत्विव्ञानं भवमोक्षस्य कारणम् । येनाद्वितीयमानंदं त्रह्म संपद्यते बुधैः ॥ २२५ ॥ त्रह्मभूतस्तु संसृत्ये विद्वान्नावर्तते पुनः । विज्ञातव्यमतः सम्यग्त्रह्माभिन्नत्वमात्मनः ॥ २२६ ॥ सत्यं ज्ञानमनंतं त्रह्म विद्युद्धं परं स्वतः सिद्धम् । नित्यानंदैकरसं प्रत्यगभिन्नं निरंतरं जयति ॥ २२७ ॥ सदिदं परमाद्वैतं स्वस्मादन्यस्य वस्तुनोऽभावात् । नह्मन्यद्स्ति किंचित्सम्यक्परमार्थतत्त्वबोधे हि ॥ २२८ ॥ यदिदं सकळं विश्वं नानारूपं प्रतीतमज्ञानात् । तत्सर्वं त्रह्मेव प्रत्यस्तारोषभावनादोषम् ॥ २२९ ॥

मृत्कार्यभूतोऽपि मृदो न भिन्नः कुंभोऽिसत सर्वत्र तु मृत्स्वरूपात् । न कुंभरूपं पृथगस्ति कुंभः कुतो मृषाकाल्पितनाममात्रः ॥ २३० ॥ केनापि मृद्धिन्नतया खरूपं घटस्य संद्रीयितुं न शक्यते । अतो घटः कल्पित एव मोहान्मृदेव सत्यं परमार्थभूतम् ॥ २३१ ॥ सद्भक्षकार्यं सक्छं सदैव तन्मात्रमेतन्न ततोऽन्यद्स्ति । अस्तीति यो वाक्ति न तस्य मोहो विनिर्गतो निद्रितवत्प्रजल्पः ॥२३२॥ ब्रह्मेवेदं विश्वमित्येव वाणी श्रोती ब्रूतेऽथर्वनिष्ठा वरिष्ठा । तस्मादेतद् ब्रह्ममात्रं हि विश्वं नाधिष्ठानाभिन्नतारोपितस्य ॥ २३३ ॥ संद्यं यदि स्याज्जगदेतदात्मनोऽनंतत्वहानिर्निगमाप्रमाणता । असत्यवादित्वमपीशितुः स्यान्नैतत्त्रयं साधु हितं महात्मनाम् ॥२३४॥ ईश्वरो वस्तुतत्त्वज्ञो न चाहं तेष्ववस्थितः। नच मत्स्थानि भृतानीत्येवमेव व्यचिक्ळपत् ॥ २३५॥ यदि सत्यं भवेद्विश्वं सुषुप्तावुपलभ्यताम् । यन्नोपलभ्यते किंचिद्तोऽसत्स्वप्नवन्मुषा ॥ २३६ ॥ अतः पृथङ्नास्ति जगत्परात्मनः पृथकप्रतीतिस्तु मृषा गुणादिवत् । आरोपितस्यास्ति किमर्थवत्ताधिष्ठानमामाति तथा भ्रमेण ॥ २३०॥ भ्रांतस्य यद्यद्भ्रमतः प्रतीतं ब्रह्मेव तत्तद्रजतं हि शुक्तिः। इदंतया ब्रह्म सदैव रूप्यते त्वारोपितं ब्रह्मणि नाममात्रम् ॥ २३८ ॥ अतः परं ब्रह्म सद्द्वितीयं विशुद्धविज्ञानघनं निरंजनम्। प्रशांतमाचंतिवहीनमिकयं निरंतरानंदरसम्बद्धपम् ॥ २३९ ॥ निरस्तमायाकृतसर्वभेदं नित्यं सुखं निष्कळमप्रमेयम्। अरूपमन्यक्तमनाख्यमन्ययं ज्योतिः स्वयं किंचिदिदं चकास्ति ॥२४०। ज्ञातृज्ञेयज्ञानशून्यमनंतं निर्विकरुपकम् । केवलाखंडचिन्मात्रं परं तत्त्वं विदुर्बुधाः ॥ २४१ ॥ अहेयमनुपादेयं मनोवाचामगोचरम्। अप्रमेयमनाद्यंतं ब्रह्म पूर्णं महन्महः ॥ २४२ ॥ तत्त्वंपदाभ्यामभिधीयमानयोत्रेह्यात्मनोः शोधितयोर्यदीत्थम् । श्रुत्या तयोक्तत्त्वमसीति सम्यगेकत्वमेव प्रतिपाद्यते मुहुः ॥ २४३ ॥ ऐक्यं तयोर्छक्षितयोर्न वाच्ययो-र्निगद्यतेऽन्योन्यविरुद्धधर्मिणोः।

खद्योतभान्वोरिव राजभृत्ययोः

कूपांबुराइयोः परमाणुमेर्वोः ॥ २४४ ॥ तयोर्विरोधोऽयमुपाधिकल्पितो न वास्तवः कश्चिदुपाधिरेषः। ईशस्य माया महदादि कारणं जीवस्य कार्यं शुणु पंचकोशम् ॥२४५॥ एतावुपाधी परजीवयोस्तयोः सम्यङ् निरासे न परो न जीवः। राज्यं नरेंद्रस्य भटस्य खेटकस्तयोरपोहे न भटो न राजा ॥ २४६ ॥ अथात आदेश इति श्रुतिः स्वयं निषेधति ब्रह्मणि कल्पितं द्वयम् । श्रुतिप्रमाणानुगृहीतबोधात्तयोर्निरासः करणीय एवम् ॥ २४७ ॥ नेदं नेदं कल्पितत्वान्न सत्यं रज्जौ दृष्टव्यालवत्स्वप्रवच । इत्थं दृश्यं साधुयुक्त्या व्यपोह्य ज्ञेयः पश्चादेकभावस्तयोर्थः ॥२४८॥ ततस्तु तौ लक्षणया सुलक्ष्यौ तयोरखंडैकरसत्वसिद्धये। नालं जहत्या न तथाऽजहत्या किंतूभयार्थात्मिकयैव भाव्यम् ॥२४९॥ स देवदत्तोऽयमितीह चैकता विरुद्धधर्माशमपास्य कथ्यते । यथा तथा तत्त्वमसीति वाक्ये विरुद्धधर्मानुभयत्र हित्वा ॥ २५० ॥ संलक्ष्य चिन्मात्रतया सदात्मनोरखंडभावः परिचीयते बुधैः। एवं महावाक्यशतेन कथ्यते ब्रह्मात्मनोरैक्यमखंडभावः ॥ २५१ ॥ अस्थूलमित्येतद्सन्निरस्य सिद्धं स्वतो व्योमवद्प्रतक्र्यम् । अतो मृषामात्रमिदं प्रतीतं जहीहि यत्त्वात्मतया गृहीतम्। ब्रह्माहमित्येव विशुद्धबुद्ध्या विद्धि स्वमात्मानमसंडबोधम् ॥ २५२ ॥

मृत्कार्यं सकछं घटादि सततं मृन्मात्रमेवाभितस्तद्वत्सज्जनितं सदात्मकमिदं सन्मात्रमेवाखिलम् ।
यस्मात्रास्ति सतः परं किमिप तत्सत्यं स आत्मा स्वयं
तस्मात्तत्त्वमसि प्रशांतममलं ब्रह्माद्वयं यत्परम् ॥ २५३ ॥
निद्राकल्पितदेशकालविषयज्ञात्रादि सर्व यथा
मिथ्या तद्वदिहापि जाप्रति जगत्स्वाज्ञानकार्यस्वतः ।

यसादेवमिदं शरीरकरणप्राणाहमाद्ययसत् तसात्तत्त्वमसि प्रशांतममलं ब्रह्माद्वयं यत्परम् ॥ २५४। जातिनीतिकुलगोत्रदूरगं नामरूपगुणदोषवर्जितम्। देशकालविषयातिवर्ति यद्भद्ध तत्त्वमसि भावयात्मनि ॥ २५५ ॥ यत्परं सकलवागगोचरं गोचरं विमलबोधचक्षषः। शुद्धचिद्घनमनादिवन्तु यद्भद्ध तत्त्वमसि भावयात्मनि ॥ २५६ ॥ षड्भिरूर्मिभिरयोगि योगिहृद्भावितं न करणैर्विभावितम्। बुद्धयवेद्यमनवद्यभूति यद्ब्रह्म तत्त्वमिस भावयात्मिन ॥ २५७ ॥ भ्रांतिकल्पितजगत्कलाश्रयं स्वाश्रयं च सदमद्विलक्षणम्। निष्कलं निरुपमानमृद्धिमद् ब्रह्म तत्त्वमसि भावयात्मनि ॥२५८॥ जन्मवृद्धिपरिणत्यपक्षयव्याधिनाशनविहीनमव्ययम् । विश्वसृष्ट्रयवनघातकारणं ब्रह्म तत्त्वमसि भावयात्मनि ॥ २५९ ॥ अस्तभेदमनपास्तलक्षणं निस्तरंगजलराशिनिश्चलम्। नित्यमुक्तमविभक्तमूर्ति यद् ब्रह्म तत्त्वमसि भावयात्मनि ॥ २६०॥ एकमेव सदनेककारणं कारणांतरनिरासकारणम् । कार्यकारणविलक्षणं स्वयं ब्रह्म तत्त्वमसि भावयात्मनि ॥ २६१ ॥ निर्विकल्पकमनल्पमक्षरं यत्क्षराक्षरविलक्षणं परम् । नित्यमव्ययसुखं निरंजनं ब्रह्म तत्त्वमसि भावयात्मनि ॥ २६२ ॥ यद्विभाति सद्नेकधा भ्रमान्नामरूपगुणविकियात्मना । हेमवत्स्वयमविक्रियं सदा ब्रह्म तत्त्वमिस भावयात्मिन ॥ २६३ ॥ यचकास्यनपरं परात्परं प्रसंगेकरसमात्मलक्षणम् । सत्यचित्सुखमनंतमव्ययं ब्रह्म तत्त्वमसि भावयात्मनि ॥ २६४ ॥ डक्तमर्थिममात्मनि खयं भावय प्रथितयुक्तिभिर्धिया। संज्ञयादिरहितं करांबुवत्तेन तत्त्वनिगमो भविष्यति ⊪२६५ ॥ स्त्रं बोधमात्रं परिशुद्धतत्त्वं विज्ञाय संघे नृपवच्च सैन्ये ।

तदात्मनैवात्मनि सर्वदा स्थितो विलापय ब्रह्मणि दृश्यजातम् ॥२६६ ॥ बुद्धौ गुहायां सद्सद्विलक्षणं ब्रह्मास्ति सत्यं परमद्वितीयम् । तदात्मना योऽत्र वसेद्गुहायां पुनर्न तस्यांगगुहाप्रवेशः ॥ २६७ ॥

ज्ञाते वस्तुन्यपि बलवती वासनाऽनादिरेषा कर्ता भोक्ताप्यहमिति दृढा यास्य संसारहेतुः। प्रत्यन्दृष्ट्यात्मनि निवसता सापनेया प्रयत्ना

न्मुक्ति प्राहुस्तिदिह् मुनयो वासनातानवं यत् ॥ २६८ ॥ अहं ममेति यो भावो देहाक्षादावनात्मिन । अध्यासोऽयं निरस्तव्यो विदुषा स्वात्मिनिष्ठया ॥ २६९ ॥ आध्यासोऽयं निरस्तव्यो विदुषा स्वात्मिनिष्ठया ॥ २६९ ॥ आध्यासोऽयं निरस्तव्यो विदुषा स्वात्मिनिष्ठया ॥ २६९ ॥ सोऽहमित्येव सद्वृत्त्यानात्मन्यात्ममितं जिहि ॥ २७० ॥ सोऽहमित्येव सद्वृत्त्यानात्मन्यात्ममितं जिहि ॥ २७० ॥ सोऽहमित्येव सद्वा त्यक्त्वा देहानुवर्तनम् । शास्त्रानुवर्तनं त्यक्त्वा स्वाध्यासापनयं कुरु ॥ २७१ ॥ सोऽक्तासनया जतोः शास्त्रवासनयापि च । देहवासनया जानं यथावन्नव जायते ॥ २७२ ॥

संसारकारागृहमोक्षमिच्छोरयोमयं पादिनबद्धशृंखलम् । बदंति तज्ज्ञाः पदुवासनात्रयं योऽस्माद्विमुक्तः समुपैति मुक्तिम् ॥ २७३ ॥ जलादिसंपर्कवशात्प्रभूतदुर्गंधधूतागरुदिव्यवासना । संघर्षणेनैव विभाति सम्यग्विधूयमाने सित बाह्यगंधे ॥ २७४ ॥ अंतःश्रितानंतदुरंतवासनाधूलीविलिप्ता परमात्मवासना । प्रज्ञातिसंघर्षणतो विशुद्धा प्रतीयते चंदनगंधवत्रफुटा ॥ २७५ ॥

अनात्मवासनाजालैस्तिरोभूतात्मवासना । नित्यात्मनिष्ठया तेषां नाशे भाति स्वयं स्फुटा ॥ २७६ ॥ यथा यथा प्रत्यगवस्थितं मनस्तथा तथा मुंचित बाह्यवासनाः । निःशेषमोक्षे सति वासनानामात्मानुभूतिः प्रतिबंधशून्या ॥ २७७ ॥ स्वात्मन्येव सदा स्थित्या मनो नइयति योगिनः। वासनानां क्षयश्चातः स्वाध्यासापनयं कुरु ॥ २७८ ॥ तमो द्वाभ्यां रजः सत्त्वात्सत्त्वं शुद्धेन नश्यति । तस्मात्सत्त्वमवष्टभ्य स्वाध्यासापनयं कुरु ॥ २७९ ॥ प्रारब्धं पुष्यति वपुरिति निश्चित्य निश्चलः । धैर्यमालंड्य यत्नेन स्वाध्यासापनयं कुरु ॥ २८० ॥ नाहं जीवः परं ब्रह्मेत्यतद्व्यावृत्तिपूर्वकम्। वासनावेगतः प्राप्तस्वाध्यासापनयं कुरु ॥ २८१ ॥ श्रुत्या युक्त्या स्वानुभूत्या ज्ञात्वा सावीतम्यमात्मनः । कचिदाभासतः प्राप्तस्वाध्यासापनयं कुरु ॥ २८२ ॥ अनादानविसर्गाभ्यामीषन्नास्ति क्रिया मुनेः। तदेकनिष्ठया नित्यं स्वाध्यासापनयं कुरु ॥ २८३ ॥ तत्त्वमस्यादिवाक्योत्थब्रह्मात्मैकत्वबोधतः । ब्रह्मण्यात्मत्वदाढर्याय स्वाध्यासापनयं कुरु ॥ २८४ ॥ अहं भावस्य देहेऽस्मिन्निः शेषविलयावधि । सावधानेन युक्तात्मा स्वाध्यासापनयं कुरु ॥ २८५ ॥ प्रतीतिजीवजगतोः स्वप्नवद्भाति यावता। तावन्निरंतरं विद्वन्स्नाध्यासापनयं कुरु ॥ २८६ ॥ निद्राया लोकवार्तायाः शब्दादेरपि विस्मृतेः। कचिन्नावसरं दत्वा चितयात्मानमात्मनि ॥ २८० ॥ मातापित्रोमेळोद्भूतं मलमांसमयं वपुः। त्यक्त्वा चांडालवद्दूरं ब्रह्मीभूय कृती भव ॥ २८८ ॥ घटाकाशं महाकाश इवात्मानं परात्मनि । विलाप्याखंडभावेन तूष्णीं भव सदा मुने ॥ २८९ ॥ स्वप्रकाशमधिष्ठानं स्वयंभूय सदात्मना ।

ब्रह्मांडमिप पिंडांडं त्यञ्यतां मलभांडवत् ॥ २९० ॥ चिदात्मिन सदानंदे देहारूढामहं धियम् । निवेदय लिंगमुत्सृज्य केवलो भव सर्वदा ॥ २९१ ॥ यत्रैष जगदाभासो द्र्पणांतः पुरं यथा । तद्बह्माहमिति ज्ञात्वा कृतकृत्यो भविष्यसि ॥ २९२ ॥

यत्सत्यभूतं निजरूपमाद्यं चिदद्वयानंदमरूपमिक्रयम् ।
तदेत्य मिथ्यावपुरुत्मृजैतच्छेळूषवद्वेषमुपात्तमात्मनः ॥ २९३ ॥
सर्वोत्मना दृश्यमिदं मृषैव नैवाहमर्थः क्षणिकत्वदर्शनात् ।
जानाम्यहं सर्वमिति प्रतीतिः कुतोहऽमादेः क्षणिकत्य सिध्येत् ॥ २९४ ॥
अहंपदार्थस्त्वहमादिसाक्षी नित्यं सुषुप्ताविप भावदर्शनात् ।
ब्रूते ह्यजो नित्य इति श्रुतिः स्वयं तत्प्रत्यगात्मा सद्सद्विळक्षणः ॥२९५॥
विकारिणां सर्वविकारवेत्ता नित्योऽविकारो भवितुं समर्हति ।
मनोरथस्वप्रसुषुप्तिषु स्फुटं पुनः पुनर्दष्टमसत्त्वमेतयोः ॥ २९६ ॥
अतोऽभिमानं त्यज मांसिपंडे पिंडाभिमानिन्यिष बुद्धिकत्त्विते ।
काळत्रयाबाध्यमखंडवोधं ज्ञात्वा स्वमात्मानमुपेहि शांतिम् ॥ २९० ॥
त्यजाभिमानं कुळगोत्रनामरूपाश्रमेष्वाद्रश्चाक्षितेषु ।
ितंगस्य धर्मानिष कर्तृतादीस्यक्त्वा भवाखंडसुत्वस्वरूपः ॥ २९८ ॥

संखन्ये प्रतिबंधाः पुंसः संसारहेतवो दृष्टाः । तेषामेकं मूळं प्रथमविकारो भवत्यहंकारः ॥ २९९ ॥ यावत्स्यात्स्वस्य संबधोऽहंकारेण दुरात्मना । तावन्न छेशमात्रापि मुक्तिवार्ता विलक्षणा ॥ ३०० ॥ अहंकारप्रहान्मुक्तः स्वरूपमुपपद्यते । चंद्रवद्विमळः पूर्णः सदानंदः स्वयंप्रभः ॥ ३०१ ॥

यो वा पुरे सोऽहमिति प्रतीतो बुद्धया विक्लप्रस्तमसातिमूढ्या। तस्यैव निःशेषतया विनाशे ब्रह्मात्मभावः प्रतिबंधशून्यः॥ ३०२॥ ब्रह्मानंदिनिधिर्महाबलवताहंकारघोराहिना संवेष्ट्यात्मिन रक्ष्यते गुणमयैश्चडैस्त्रिभिर्मस्तकैः। विज्ञानाख्यमहासिना सुतिमता विच्छिद्य शीर्षत्रयं

निर्मृत्याहिमिमं निधि सुखकरं धीरोऽनुभोक्तुं क्षमः ॥ ३०३॥ यावद्वा यिकिचिद्विषदोषस्फूर्तिरस्ति चेदेहे । कथमारोग्याय भवेत्तद्वदहंतापि योगिनो मुक्खे ॥ ३०४ ॥ अहमोऽत्यंतिनवृत्त्या तत्कृतनानाविकल्पसंह्र्या । प्रस्वकतत्त्वविवेकादयमहमस्मीति विदते तत्त्वम् ॥ ३०५ ॥ अहंकर्तर्यस्मिन्नहमिति मितं सुंच सहसा

विकारात्मन्यात्मप्रतिफलजुषि स्वस्थितिमुषि । यद्ध्यासात्प्राप्ता जनिमृतिजरा दुःखबहुलाः

प्रतीचश्चिन्मूर्तेस्तव सुखतनोः संमृतिरियम् ॥ ३०६ ॥
सदैकरूपस्य चिदात्मनो विभोरानंदमूर्तेरनवद्यकीर्तेः ।
नैवान्यथा काप्यविकारिणस्ते विनाहमध्यासममुख्य संसृतिः ॥३००॥
तस्मादहंकारिममं स्वशत्तुं भोक्तुर्गेले कंटकवत्प्रतीतम् ।
विक्छिद्य विज्ञानमहासिना स्फुटं मुंक्ष्वात्मसाम्राज्यसुखं यथेष्टम् ॥ ३०८ ततोऽहमादेविनिवर्त्य वृत्तिं संद्यक्तरागः परमार्थलामात् ।
तूष्ट्यां समास्स्वात्मसुखानुभूत्या पूर्णात्मना ब्रह्मणि निर्विकल्पः ॥ ३०९ समूलकृत्तोऽपि महानहं पुनर्व्युलेखितः स्याद्यदि चेतसा क्षणम् ।
संजीव्य विश्लेपशतं करोति नभस्वता प्रावृषि वारिदो यथा ॥ ३१० ॥
निगृद्य शत्रोरहमोऽवकाशः कचित्र देयो विषयानुचितया ।
स एव संजीवनहेतुरस्य प्रश्लीणजंबीरतरोरिवांबु ॥ ३११ ॥
देहात्मना संस्थित एव कामी विलक्षणः कामियता कथं स्यात् ।
अतोऽर्थसंधानपरत्वमेव भेदप्रसक्त्या भववंधहेतुः ॥ ३१२ ॥
कार्यप्रवर्धनाद्वीजप्रवृद्धिः परिहर्यते ।

कार्यनाशाद्वीजनाशस्तस्मात्कार्यं निरोधयेत्॥ ३१३॥ वासनावृद्धितः कार्यं कार्यवृद्धया च वासना। वर्धते सर्वथा पुंसः संसारो न निवर्तते ॥ ३१४॥ संसारबंधिविच्छित्त्ये तद्द्वयं प्रदहेचितिः। वासनावृद्धिरेताभ्यां चिंतया क्रियया बहिः॥ ३१५॥ ताभ्यां प्रवर्धमाना सा सूते संस्तिमात्मनः। त्रयाणां च क्षयोपायः सर्वावस्थासु सर्वदा ॥ ३१६॥ सर्वत्र सर्वतः सर्वं ब्रह्ममात्रावलोकनम्। सद्भाववासनादाद्धर्यात्तत्त्रयं लयमश्चते ॥ ३१७॥ क्रियानाशे भवेचितानाशोऽस्माद्धासनाक्षयः। वासनाप्रक्षयो मोक्षः सा जीवन्मुक्तिरेष्यते ॥ ३१८॥ वासनाप्रक्षयो मोक्षः सा जीवन्मुक्तिरिष्यते ॥ ३१८॥

वासनाप्रक्षया माक्षः सा जावन्सुकारेष्यत ॥ २८८ ॥
सद्वासनाम्फुर्तिविजृंभणे सित ह्यसौ विलीना त्वहमादिवासना ।
अतिप्रकृष्टाप्यरुणप्रभायां विलीयते साधु यथा तिमस्रा ॥ ३१९ ॥
तमस्तमःकार्यमनर्थजालं न दृश्यते सत्युदिते दिनेशे ।
तथाऽद्वयानंदरसानुभूतौ नैवास्ति बंघो न च दुःखगंघः ॥ ३२० ॥
दृश्यं प्रतीतं प्रविलापयन्स्वयं सन्मात्रमानंद्घनं विभावयन् ।
समाहितः सन्बहिरंतरं वा कालं नयेथाः सित कर्मबंघे ॥ ३२१ ॥

प्रमादो ब्रह्मनिष्ठायां न कर्तव्यः कदाचन।
प्रमादो मृत्युरित्याह भगवान्ब्रह्मणः सुतः ॥ ३२२ ॥
न प्रमादादनर्थोऽन्यो ज्ञानिनः स्वस्वरूपतः ।
ततो मोहस्ततोऽहंधीस्ततो बंधस्ततो व्यथा ॥ ३२३ ॥
विषयाभिमुखं दृष्ट्वा विद्वांसमिष विस्मृतिः ।
विश्लेपयित धीदोषेर्योषा जारिमव प्रियम् ॥ ३२४ ॥
यथा प्रकृष्टं शैवालं क्षणमात्रं न तिष्ठति ।
आवृणोति तथा माया प्राज्ञं वािष पराङ्मुखम् ॥ ३२५ ॥

लक्ष्यच्युतं चेधिदि चित्तमीषद्वहिर्मुखं संनिपतेत्ततस्ततः। प्रमादतः प्रच्युतकेलिकंदुकः सोपानपंकौ पतितो यथा तथा॥ ३२६॥

विषयेष्वाविशच्चेतः संकल्पयति तद्गुणान्।

सम्यक्संकरुपनात्कामः कामात्पुंसः प्रवर्तनम् ॥३२७॥

ततः स्वरूपविश्वंशो विश्वष्टस्तु पतत्यधः। पतितस्य विना नाशं पुनर्नारोह ईक्ष्यते।

संकल्पं वर्जयेत्तस्मात्सर्वानर्थस्य कारणम् ॥ ३२८ ॥

अतः प्रमादात्र परोऽस्ति मृत्युर्विवेकिनो ब्रह्मविदः समाधौ । समाहितः सिद्धिमुपैति सम्यक्समाहितात्मा भव सावधानः ॥ ३२९ ॥

जीवतो यस्य कैवल्यं विदेहे च स केवलः।
यिकंचित्पश्यतो भेदं भयं ब्रूते यजुःश्रुतिः॥ ३३०॥
यदा कदा वापि विपश्चिदेषः ब्रह्मण्यनंतेऽप्यणुमात्रभेदम्।
पश्यस्थामुख्य भयं तदैव यद्वीक्षितं भिन्नतया प्रमादात्॥ ३३१॥
श्रुतिस्मृतिन्यायश्तैर्निषिद्धे दृश्येऽत्र यः स्वात्ममितं करोति।
उपैति दुःखोपिर दुःखजातं निषिद्धकर्ता स मिल्रम्लुचो यथा॥ ३३२॥
सस्याभिसंधानरतो विमुक्तो महत्त्वमात्मीयमुपैति निस्यम्।

यतिरसद्नुसंधिं बंधहेतुं विहाय स्वयमयमहमस्मीत्यात्मदृष्ट्यैव तिष्ठेत्। सुखयति ननु निष्ठा ब्रह्मणि स्वानुभूत्या

हरति परमविद्याकार्यदुःखं प्रतीतम् ॥ ३३४ ॥ बाह्यानुसंघिः परिवर्धयेत्फलं दुर्वासनामेव ततस्ततोऽधिकाम् । ज्ञात्वा विवेकैः परिहृत्य बाह्यं स्वात्मानुसंघि विद्धीत नित्यम् ॥ ३३५॥ बाह्ये निरुद्धे मनसः प्रसन्नता मनःप्रसादे परमात्मदर्शनम् । तस्मिन्सुदृष्टे भववंधनाशो बहिर्निरोधः पद्वी विसुक्तेः ॥ ३३६ ॥

मिथ्याभिसंधानरतस्तु नद्येद् दृष्टं तदेतद्यद्चोरचोरयोः ॥ ३३३ ॥

कः पंडितः सन्सद्सिद्धवेकी श्रुतिप्रमाणः परमार्थदर्शी।
जानिन्ह कुर्योदसतोऽवलंबं स्वपातहेतोः शिशुवन्मुमुश्चः॥ ३३७॥
देहादिसंसिक्तमतो न मुक्तिर्मुक्तस्य देहाद्यमिमत्यभावः।
सुप्तस्य नो जागरणं न जाम्रतः स्वप्रस्तयोर्भिन्नगुणाश्रयत्वात् ॥३३८॥
अंतर्बहिः स्वं स्थिरजंगमेषु ज्ञानात्मनाधारतया विलोक्य।
त्यक्ताखिलोपाधिरखंडरूपः पूर्णात्मना यः स्थित एव मुक्तः ॥३३९॥
सर्वात्मना बंधविमुक्तिहेतुः सर्वात्मभावान्न परोऽस्ति कश्चित्।
हर्याम्रहे सत्युपपद्यतेऽसो सर्वात्मभावोऽस्य, सदात्मिनष्ठया ॥३४०॥

दृरयस्याग्रहणं कथं नु घटते देहात्मना तिष्ठतो बाह्यार्थानुभवप्रसक्तमनसस्तत्तत्कियां कुर्वतः । संन्यस्ताखिळधर्मकर्मविषयैर्नित्यात्मनिष्ठापरे-

स्तत्त्वज्ञैः करणीयमात्मिन सदानंदेच्छुभिर्यत्नतः ॥ ३४१ ॥ सार्वात्म्यसिद्धये भिक्षोः कृतश्रवणकर्मणः । समाधि विद्धात्येषा शांतो दांत इति श्रुतिः ॥ ३४२ ॥ आरूढशक्तेरहमो विनाशः

कर्तुं न शक्यः सहसापि पंडितैः ॥
ये निर्विकल्पाख्यसमाधिनिश्चलास्तानंतरानंतभवा हि वासनाः ॥ ३४३ ॥
आहंबुद्धयैव मोहिन्या योजयित्वावृतेर्वलात् ।
विक्षेपशक्तिः पुरुषं विक्षेपयित तद्गुणैः ॥ ३४४ ॥
विक्षेपशक्तिः विजयो।विषमो विधातुं
निःशेषमावरणशक्तिनिवृत्त्यभावे ।
हरहत्ययोः स्फुटपयोजलबद्धिभागे
नश्येत्तदावरणमात्मिन च स्वभावौत् ।
निःसंशयेन भवति प्रतिबंधशून्यो

निश्लेपणं नहि तदा यदि चेन्मृषार्थे ॥ ३४५ ॥ सम्यग्विवेकः स्फुटबोधजन्यो विभज्य द्वारद्वार्थतत्त्वम् । छिनत्ति मायाकृतमोहबंधं यस्माद्विमुक्तस्य पुनर्न संस्रतिः॥ ३४६॥ परावरैकत्वविवेकवह्निदेहत्यविद्यागहनं ह्यशेषम्। कि स्यात्पुनः संसरणस्य बीजमद्वैतभावं समपेयुषोऽस्य ॥ ३४७ ॥ आवरणस्य निवृत्तिभैवति च सम्यक्पदार्थदर्शनतः। मिथ्याज्ञानविनाशस्तद्वद्विश्चेपजनितदुःखनिवृत्तिः ॥ ३४८ ॥ एतित्रतयं दृष्टं सम्ययञ्जुस्वरूपविज्ञानात् । तस्माद्रस्तुसतत्त्रं ज्ञातव्यं बंधमुक्तये विदुषा ॥ ३४९ ॥ अयोऽग्नियोगादिव सत्समन्वयानमात्रादिरूपेण विज्नंभते धीः । तत्कार्यमेतित्त्रतयं यतो मृषा दृष्टं भ्रमस्वप्रमनोरथेषु ॥ ३५० ॥ ततो विकाराः प्रकृतेरहं मुखा देहावसाना विषयाश्च सर्वे। क्षणेऽन्यथाभावितया ह्यमीषामसत्त्वमात्मा तु कदापि नान्यथा।।३५१।। नित्याद्वयाखंडचिदेकरूपो बुद्ध्यादिसाक्षी सदसद्विरुक्षणः । अहंपदप्रत्ययलक्षितार्थः प्रत्यक्सदानंद्घनः परात्मा ॥ ३५२ ॥ इत्थं विपश्चित्सदसद्विभज्य निश्चित्य तत्त्वं निजबोघदृष्ट्या । ज्ञात्वा स्वमात्मानमखंडबोधं तेभ्यो विमुक्तः स्वयमेव शाम्यति ॥३५३॥ अज्ञानहृदयप्रंथेनिः रोषविलयस्तदा । समाधिनाऽविकल्पेन यदाद्वैतात्मद्शेनम् ॥ ३५४ ॥ त्वमहमिदमितीयं कल्पना बुद्धिदोषात् प्रभवति परमात्मन्यद्वये निर्विशेषे । प्रविलसति समाधावस्य सर्वो विकल्पो विल्यनमुपगच्छेद्वस्तुतत्त्वावधृत्या ॥ ३५५ ॥ शांतो दांतः परमुपरतः क्षांतियुक्तः समाधि

कुर्वन्नित्यं कलयति यतिः स्वस्य सर्वात्मभावम् ।

तेनाविद्यातिसिरजनितान्साधु दम्ध्वा विकल्पान्

ब्रह्माकृत्या निवसति सुखं निष्कियो निर्विकल्पः ॥ ३५६ ॥ समाहिता ये प्रविलाप्य बाह्यं श्रोत्रादि चेतः स्वमहं चिदात्मिन । त एव मुक्ता भवपाशवंधैर्नान्ये तु पारोक्ष्यकथाभिधायिनः ॥ ३५७ ॥ उपाधिभेदात्स्वयमेव भिद्यते चोपाध्यपोहे स्वयमेव केवलः। तसादुपावेर्विछयाय विद्वान्वसेत्सदाकल्पसमाधिनिष्ठया ॥ ३५८,॥

सति सक्तो नरो याति सद्भावं ह्येकनिष्ठया।

कीटको भ्रमरं ध्यायन्भ्रमरत्वाय करूपते ॥ ३५९ ॥ क्रियांतरासक्तिमपास्य कीटको ध्यायन्यथार्छि ह्यालिभावमृच्छति। तथैव योगी परमात्मतत्त्वं ध्यात्वा समायाति तदेकनिष्ठया ॥३६० ॥ अतीव सूक्ष्मं परमात्मतत्वं न स्थूल्रदृष्ट्या प्रतिपत्तुमहिति । समाधिनात्यंतसुसूक्ष्मवृत्त्या ज्ञातव्यमार्थेरतिशुद्धबुद्धिभिः ॥ ३६१ ॥ यथा सुवर्णं पुटपाकशोधितं त्यक्त्वा मलं स्वात्मगुणं समृच्छति । तथा मनः सत्त्वरजस्तमोमछं ध्यानेन संखज्य समेति तत्त्वम् ।।३६२॥ निरंतराभ्यासवशात्तदित्थं पकं मनो ब्रह्मणि लीयते यदा। तदा समाधिः स विकल्पवर्जितः स्वतोऽद्वयानंदरसानुभावकः॥३६३॥ समाधिनाऽनेन समस्तवासनायंथेविनाशोऽखिलकर्मनाशः । अंतर्बहिः सर्वत एव सर्वदा स्वरूपविस्फूर्तिरयत्नतः स्यात् ॥ ३६४ ॥

श्रुतेः शतगुणं विद्यान्मननं मननादपि । निदिध्यासं छक्षगुणमनंतं निर्विकल्पकम् ॥ ३६५ ॥ निर्विकल्पकसमाधिना स्फुटं ब्रह्मतत्त्वमवगम्यते ध्रुवम् । नान्यथा चळतया मनोगतेः प्रत्ययांतरविमिश्रितं भवेत् ॥ ३६६ ॥ अतः समाधत्स्व यतेंद्रियः सदा निरंतरं शांतमनाः प्रतीचि । विध्वंसय ध्वांतमनाद्यविद्यया कृतं सदेकत्वविलोकनेन ॥ ३६७॥

योगस्य प्रथमं द्वारं वाङ्निरोधोऽपरिप्रहः।

निराशा च निरीहा च नित्यमेकांतशीलता ॥ ३६८॥ एकांतास्थितिरिद्रियोपरमणे हेतुर्दमश्चेतसः संरोधे करण शमेन विलयं यागृदहंवासना ।

तेनानंदरसानुभूतिरचला ब्राह्मी सदा योगिन-

स्तस्माचित्तनिरोध एव सततं कार्यः प्रयत्नान्मुनेः ॥३६९॥ च्छात्मनि तं नियच्छ बुद्धौ धियं यच्छ च बुद्धिसाक्षिणि।

वाचं नियच्छात्मनि तं नियच्छ बुद्धौ धियं यच्छ च बुद्धिसाक्षिणि। तं चापि पूर्णात्मनि निर्विक्लपे विलाप्य शांति परमां भजस्व॥३७०॥

देहप्राणेंद्रियमनोबुद्धचादिभिरुपाधिभिः। वैर्येर्टुत्तेः समायोगस्तत्तद्भावोऽस्य योगिनः॥ ३७१॥

तन्निवृत्त्या सुनेः सम्यक्सर्वोपरमणं सुखम्। संदृर्यते सदानंदरसानुभवविष्ठवः॥ ३७२॥

अंतस्यागो बहिस्यागो विरक्तस्यैव युज्यते ।

त्यजतंतर्वहिःसंगं विरक्तम्तु मुमुक्षया ॥ ३७३ ॥

बहिस्तु विषयैः संगं तथांतरहमादिभिः।

विरक्त एव शक्नोति त्यक्तुं ब्रह्मणि निष्ठितः॥ ३७४॥

वैराग्यबोधौ पुरुषस्य पक्षिवत्पक्षौ विज्ञानीहि विचक्षण त्वम् । विमुक्तिसौधाप्रतल्लाधिरोहणं ताभ्यां विना नान्यतरेण सिध्यति ॥ ३७५ ॥ अत्यंतवैराग्यवतः समाधिः समाहितस्यैव दृढप्रबोधः । प्रबुद्धतत्त्वस्य हि बंधमुक्तिर्मुक्तात्मनो नित्यसुखानुभूतिः ॥ ३७६ ॥

वैराग्यात्र परं सुखस्य जनकं पश्यामि वश्यात्मनः

स्तचेच्छुद्धतरात्मबोधसहितं स्वाराज्यसाम्राज्यधुक् । एतद् द्वारमजस्रमुक्तियुवतेर्यस्मात्त्वमस्मात्परं सर्वत्रास्प्रहया सदात्मनि सदा प्रज्ञां कुरु श्रेयसे ॥ ३७७॥

आशां छिंघि विषोपमेषु विषयेष्वेषेव मृत्योः सृति-

स्यक्तवा जातिकुछाश्रमेष्वभिमति मुंचातिदूरात्कियाः।

देहारावसित सजात्मधिषणां प्रज्ञां कुरुष्वात्मिन त्वं द्रष्टास्यमलोऽसि निर्द्धयपरं ब्रह्मासि यद्वस्तुतः ॥ ३७८ ॥ लक्ष्ये ब्रह्मणि मानसं दृढतरं संस्थाप्य बाह्मेंद्रियं स्वस्थाने विनिवेदय निश्चलतनुश्चोपेक्ष्य देहस्थितिम् । ब्रह्मात्मैक्यमुपेस तन्मयतया चासंडवृत्यानिशं ब्रह्मानंदरसं पिवात्मिन मुदा शून्यैः किमन्यैश्चेमैः ॥ ३७९ ॥

अनात्मचितनं त्यक्त्वा कदमलं दुःखकारणम् । चितयात्माननानंदरूपं यन्मुक्तिकारणम् ॥ ३८० ॥ एष स्वयंज्योतिरद्गेषसाक्षी विज्ञानकोशे विलसत्यजस्मम् । लक्ष्यं विधायैनमसद्विलक्षणमस्वंडवृत्त्यात्मतयानुभावय ॥ ३८१ ॥

> एतमच्छिन्नया वृत्त्या प्रत्ययांतरशून्यया । उल्लेखयन्विजानीयात्स्वस्वरूपतया स्फुटम् ॥ ३८२ ॥ अत्रात्मत्वं दृढीकुर्वन्नहमादिषु संत्यजन् । उदासीनतया तेषु तिष्ठेद्धटपटादिवत् ॥ ३८३ ॥

विशुद्धमंतःकरणं स्वरूपे निवेदय साक्षिण्यवबोधमात्रे । शनैः शनैर्निश्चलतामुपानयन्पूर्णं स्वमेवानुविलोकयेत्ततः ॥ ३८४ ॥ देहेंद्रियप्राणमनोऽहमादिभिः स्वाज्ञानक्लप्तैरखिलैस्पाधिभिः । विमुक्तमात्मानमखंडरूपं पूर्णं महाकाशिमवावलोकयेत् ॥ ३८५ ॥ घटकलशकुसूलसूचिमुख्येर्गगनमुपाधिशतैर्विमक्तमेकम् । भवति न विविधं तथैव शुद्धं परमहमादिविमुक्तमेकमेव ॥ ३८६ ॥

ब्रह्मादिस्तंबपर्यंता मृषामात्रा उपाधयः। ततः पूर्णं स्वमात्मानं पश्चेदेकात्मना स्थितम् ॥ ३८७ ॥ यत्र श्रांत्या कल्पितं यद्विवेके तत्तन्मात्रं नैव तस्माद्विभिन्नम् । भ्रांतेनाशे भ्रांतिदृष्टाहितत्त्वं रज्जुस्तद्वद्विश्वमात्मस्वरूपम् ॥३८८॥ स्वयं ब्रह्मा स्वयं विष्णुः स्वयमिद्रः स्वयं शिवः। स्वयं विश्वमिदं सर्व स्वस्मादन्यन्न किंचन ॥ ३८९ ॥ अंत: स्वयं चापि बहिः स्वयं च स्वयं पुरस्तात्स्वयमेव पश्चात् । स्वयं द्यावाच्यां स्वयमप्युदीच्यां तथोपरिष्ठात्स्वयमप्यधस्तात् ॥३९०॥ तरंगफेनभ्रमबुद्बुदादि सर्वं स्वरूपेण जलं यथा तथा। चिदेव देहाद्यहमंतमेतत्सर्वं चिदेवैकरसं विशुद्धम् ॥ ३९१ ॥

सदेवेदं सर्वे जगदवगतं वाङ्मनसयोः सतोऽन्यन्नास्त्येव प्रकृतिपरसीम्नि स्थितवतः। पृथक् किं मृत्स्नायाः कलशघटकुंभाद्यवगतं वदत्येष भ्रांतस्त्वमहमिति मायामिद्रया॥ ३९२॥

क्रियासमभिहारेण यत्र नान्यदिति श्रुति:। ब्रवीति द्वैतराहित्यं मिथ्याध्यासनिवृत्तये ॥ ३९३ ॥ आकाशवित्रर्मेछनिर्विकल्पनि:सीमनिष्पंदननिर्विकारम्। अंतर्बाहःशुन्यमनन्यमद्वयं स्वयं परं ब्रह्म किमस्ति बोध्यम् ॥ ३९३ ॥

वक्तव्यं किमु विद्यतेऽत्र बहुधा ब्रह्मैव जीवः स्वयं ब्रह्मैतज्जगदाततं नु सकल ब्रह्माद्वितीयं श्रुतेः । ब्रह्मैवाहमिति प्रबुद्धमतयः संत्यक्तबाह्याः स्फुटं ब्रह्मीभूय वसंति संततचिदानंदात्मनैव ध्रुवम् ॥ ३९५॥ जहि मलमयकोशेऽहधियोत्थापिताशां

प्रसममनिलकल्पे लिंगदेहेऽपि पश्चात्। प्रसममनिलकल्पे लिंगदेहेऽपि पश्चात्। निगमगदितकीर्ति नित्यमानंदमृर्ति स्वयमिति परिचीय ब्रह्मरूपेण तिष्ठ॥ ३९६॥ शवाकारं यावद्रजति मनुजस्तावदशुचिः

परेभ्यः स्यात्क्वेशो जननमरणव्याधिनिरयाः । यदात्मानं शुद्धं कलयति शिवाकारमचलं

तदा तेभ्यो मुक्तो भवति हि तदाह श्रुतिरिव ॥ ३९७ ॥

स्वात्मन्यारोपिताशेषामासवस्तुनिरासतः ।
स्वयमेव परं ब्रह्म पूर्णमद्वयमिकयम् ॥ ३९८ ॥
समाहितायां सति चित्तवृत्तौ परात्मिन ब्रह्मणि निर्विकरूपे ।
न दृश्यते कश्चिद्यं विकरूपः प्रजरूपमात्रः परिशिष्यते ततः ॥३९९॥
असत्करूपो विकरूपोऽयं विश्वमित्येकवस्तुनि ।
निर्विकारे निराकारे निर्विशेषे भिदा कुतः ॥ ४०० ॥
दृष्टृद्शनदृश्यादिमावशून्येकवस्तुनि ।
निर्विकारे निराकारे निर्विशेषे भिदा कुतः ॥ ४०१ ॥

कल्पार्णव इवात्यंतपरिपूर्णेकवस्तुनि । निर्विकारे निराकारे निर्विशेषे भिदा कुतः ॥ ४०२ ॥ तेजसीव तमो यत्र प्रळीनं भ्रांतिकारणम् । अद्वितीये परे तत्त्वे निर्विशेषे भिदा कुतः ॥ ४०३ ॥

एकात्मके परे तत्त्वे भेदवार्ता कथं वसेत्। सुषुप्तौ सुखमात्रायां भेदः केनावलोकितः ॥ ४०४॥

नह्यस्ति विश्वं परतत्त्वबोधात्सदात्मनि ब्रह्मणि निर्विकरूपे । कालत्रये नाष्यहिरीक्षितो गुणे नह्यंबुविंदुर्मृगतृष्णिकायाम् ॥ ४०५ ।।

मायामात्रमिदं हैतमहैतं परमार्थतः।
इति ब्रूते श्रुतिः साक्षात्मुषुप्रावनुभूयते।। ४०६॥
अनन्यत्वमधिष्ठानादारोष्यस्य निरीक्षितम्।
पंडितै रञ्जुमपादौ विकल्पो भ्रांतिजीवनः॥ ४०७॥
चित्तमूलो विकल्पोऽयं चित्ताभावे न कश्चन।
अतिश्चत्तं समाधेहि प्रत्यपूपे परात्मिनि ॥ ४०८॥
किमपि सत्तवोधं केवलानंदरूपं
निरुपममतिवेलं नित्यमुक्तं निरीहम्।
निरवधि गगनाभं निष्कलं निरीहक्ष्पं

हृदि कलयति विद्वान्त्रह्म पूर्ण समाधौ ॥ ४०९ ॥
प्रकृतिविकृतिशून्यं भावनातीतभावं
समरसमसमानं मानसंबंधदूरम् ।
निगमवचनसिद्धं नित्यमस्मत्प्रसिद्धं
हृदि कलयति विद्वान्त्रह्म पूर्ण समाधौ ॥ ४१० ॥
अजरममरमस्ताभासवस्तुस्वरूपं
स्तिमितसलिलराशिप्रख्यमाख्याविहीनम् ।
श्मितगुणविकारं शाश्वतं शांतमेकं

हृदि कलयति विद्वान्त्रह्म पूर्ण समाधौ ॥ ४११ ॥ समाहितांतःकरणः स्वरूपे विलोकयात्मानमखंडवैभवम् । विचिछिधि वंधे भवगंधगंधितं यत्नेन पुंस्त्वं सफलीक्करुष्व ॥४१२॥

सर्वोपाधिविनिर्मुक्तं सिचदानंदमद्वयम् । भावयात्मानमात्मस्थं न भूयः कल्पसेऽध्वने ॥ ४१३ ॥ छायेव पुंसः परिदृश्यमानमाभासरूपेण फळानुभूत्या । शरीरमाराच्छववित्ररस्तं पुनर्न संधत्त इदं महात्मा ॥ ४१५ ॥

सततिवमल्बोधानंदरूपं समेत्य त्यज जडमल्रूपोपाधिमेतं सुदूरे। अथ पुनरिप नेष स्मर्यतां वांतवस्तु स्मरणविषयभूतं करूपते कुत्सनाय॥ ४१५॥

समूलमेतत्परिद्य वहाँ सदात्मिन ब्रह्मणि निर्विकल्पे । ततः स्वयं नित्यविद्युद्धबोधानंदात्मना तिष्ठति विद्वरिष्ठः ॥ ४१६॥ प्रारब्धसूत्रवर्थितं शरीरं प्रयातु वा तिष्ठतु गोरिव स्रक् । न तत्पुनः पश्यति तत्त्ववैत्ताऽऽनंदात्मिन ब्रह्मणि लीनवृत्तिः॥४१७॥

अखंडानंदमात्मानं विज्ञाय स्वस्वरूपतः । किमिच्छन्कस्य वा हेतोर्देहं पुष्णाति तत्त्ववित् ॥ ४१८ ॥ संसिद्धस्य फळं त्वेतन्जीवन्मुक्तस्य योगिनः । बहिरंतः सदानंदरसास्वादनमात्मिनि ॥ ४१९ ॥ वैराग्यस्य फळं बोधो बोधस्योपरितः फळम् । स्वानंदानुभवाच्छांतिरेषैवोपरतेः फळम् ॥ ४२० ॥ यद्यत्तरोत्तराभावः पूर्वपूर्वं तु निष्फळम् । निवृत्तिः परमा तृप्तिरानंदोऽनुपमः स्वतः ॥ ४२१ ॥ दुष्टदुःखेष्वनुद्धेगो विद्यायाः प्रस्तुतं फळम् । यत्कृतं आंतिवेळायां नानाकर्म जुगुप्सितम् । प्रशान्नरो विवेकेन तत्कथं कर्तुमहति ॥ ४२२ ॥

विद्याफलं स्यादसतो निवृत्तिः प्रवृत्तिरज्ञानफलं तदीक्षितम् ।
तज्ज्ञाज्ञयोर्थन्मृगतृष्णिकादौ नो चेद्विदो दृष्टफलं किमस्मात् ॥४२३॥
अज्ञानहृदयमंथेर्विनाशो यद्यशेषतः ।
अनिच्लोर्विषयः किं नु प्रवृत्तेः कारणं स्वतः ॥ ४२४ ॥
वासनानुदयो भोग्ये वैराग्यस्य परोऽविधः ।
अहंभावोद्याभावो बोधस्य परमोऽविधः ।

ह्याकारतया सदा स्थिततया निर्मुक्तवाह्यार्थधी-रन्यावेदितभोग्यभोगकलनो निद्रालुवद्वालवत् । स्वप्रालोकतलोकवज्जगदिदं पत्रयन्कचिल्लव्यधी-

रास्ते कश्चिद्नंतपुण्यफलभुग्धन्यः स मान्यो भुवि ॥ ४२६ ॥ स्थितप्रज्ञो यतिरयं यः सदानंदमरनुते । ब्रह्मण्येव विलीनात्मा निर्विकारो विनिष्क्रियः ॥ ४२७ ॥ ब्रह्मात्मनोः शोधितयोरेकभावावगाहिनी । निर्विकल्पा च चिन्मात्रा वृत्तिः प्रज्ञेति कथ्यते । सा सर्वदा भवेदास्य स्थितप्रज्ञः स उच्यते ॥ ४२८ ॥

यस्य स्थिता भवेतप्रज्ञा यस्यानंदो निरंतरः। प्रपंचो विस्मृतप्रायः स जीवनमुक्त इष्यते ॥ ४२९ ॥ लीनधीरपि जागर्ति यो जामद्धर्भवर्जितः। बोधो निर्वासनो यस्य स जीवन्मक्त इष्यते ॥ ४३० ॥ शांतसंसारकलनः कलावानपि निष्कलः। यस्य चित्तं विनिश्चितं स जीवन्मुक्त इष्यते ॥ ४३१ ॥ वर्तमानेऽपि देहेऽस्मिङ्छायावद्नुवर्तिनि । अहंताममताभावो जीवन्मुक्तस्य लक्ष्णम् ॥ ४३२ ॥ अतीताननुसंधानं भविष्यदविचारणम् । औदासीन्यमपि प्राप्ते जीवन्मुक्तस्य लक्षणम् ॥ ४३३ ॥ गुणदोषविशिष्टेऽस्मिन्स्वभावेन विलक्षणे। सर्वत्र समद्शित्वं जीवन्मुक्तस्य लक्षणम् ॥ ४३४ ॥ इष्टानिष्टार्थसंप्राप्तौ समद्शितयाऽऽत्मनि । डभयत्राविकारित्वं जीवन्मुक्तस्य लक्षणम् ॥ ४३५ ॥ बह्यानंदरसास्वादासक्तचित्ततया यतेः। अंतर्वहिरविज्ञानं जीवन्मुक्तस्य लक्षणम् ॥ ४३६ ॥ देहेंद्रियारौ कर्तव्ये ममाहंभाववर्जितः। औदासीन्येन यस्तिष्ठेत्स जीवन्मुक्तलक्षणः ॥ ४३७ ॥ विज्ञात आत्मनो यस्य ब्रह्मभावः श्रुतेर्बेळात्। भवबंधविनिर्मुक्तः स जीवन्मुक्तलक्षणः ॥ ४३८ ॥ देहेंद्रियेष्वहंभाव इदंभावस्तद्न्यके। यस्य नो भवतः कापि स जीवनमुक्त इष्यते ॥ ४३९॥ न प्रत्यम्बद्धाणोर्भेदं कदापि ब्रह्मसर्गयोः। प्रज्ञया यो विजानाति स जीवन्मुक्तलक्षणः ॥ ४४० ॥ साधुभिः पूच्यमानेऽस्मिन्पीड्यमानेऽपि दुर्जनैः।

समभावो भवेद्यस्य स जीवन्मुक्तळक्षणः ॥ ४४१ ॥ यत्र प्रविष्ठा विषयाः परेरिता नदीप्रवाहा इव वारिराशौ । लिनंति सन्मात्रतया न विक्रियामुत्पाद्यंत्येष यतिर्विमुक्तः ॥४४२॥ विज्ञातब्रह्मतत्त्वस्य यथापूर्वे न संस्रतिः। अस्ति चेन्न स विज्ञातन्रह्मभावो बहिर्मुखः ॥ ४४३ ॥ प्राचीनवासनावेगादसौ संसरतीति चेत्। न सदेकत्वविज्ञानान्मंदीभवति वासना ॥ ४४४ ॥ अत्यंतकामुकस्यापि वृत्तिः कुंठति मातरि । तथैव ब्रह्मणि ज्ञाते पूर्णानंदे मनीषिणः ॥ ४४५ ॥ निदिध्यासनशीलस्य बाह्यप्रत्यय ईक्ष्यते । ब्रवीति श्रुतिरेतस्य प्रारब्धं फलद्शैनात् ॥ ४४६ ॥ सुखाद्यनुभवो यावत्तावत्प्रारब्धमिष्यते । फलोदयः क्रियापूर्वो निष्कियो न हि कुत्रचित् ॥ ४४७ ॥ अहं ब्रह्मेति विज्ञानात्कल्पकोटिशतार्जितम् । संचितं विलयं याति प्रबोधात्स्वप्रकर्मवत् ॥ ४४८ ॥ यत्कृतं स्वप्नवेलायां पुण्यं वा पापमुरुबणम् । स्प्रोत्थितस्य किं तत्स्यात्स्वर्गाय नरकाय वा ॥ ४४९ ॥ स्वमसंगमुदासीनं परिज्ञाय नभो यथा। न ऋज्यते यतिः किंचित्कदाचिद्धाविकर्मभिः ॥ ४५० ॥ न नभो घटयोगेन सुरागंधेन लिप्यते । तथात्मोपाधियोगेन तद्धभैनैंव लिप्यते ॥ ४५१ ॥ ज्ञानोदयात्पुरारब्धं कर्म ज्ञानात्र नदयति । अद्त्वा स्वफलं लक्ष्यमुद्धियोत्सृष्टबाणवत् ॥ ४५२ ॥ व्यावबुद्धा विनिर्मुक्तो बाणः पश्चातु गोमतौ । न तिष्ठति छिनच्येव छक्ष्यं वेगेन निर्भरम् ॥ ४५३ ॥

प्रारब्धं बलवत्तरं खलु विदां भोगेन तस्य क्षयः
सम्यग्ज्ञानहुताशनेन विलयः प्राक्संचितागामिनाम्।
ब्रह्मात्मैक्यमवेक्ष्य तन्मयतया ये सर्वदा संस्थिता
स्तेषां तित्त्रतयं निह कचिद्षि ब्रह्मैव ते निर्गुणम् ॥ ४५४ ॥

उपाधितादात्म्यविहीनकेवल्रब्रह्मात्मनेवात्मिनि तिष्ठती मुनेः ।
प्रारब्धसद्भावकथा न युक्ता स्वप्नार्थसंबंधकथेव जायतः ॥ ४५५ ॥
निह प्रबुद्धः प्रतिभासदेहे देहोपयोगिन्यपि च प्रपंचे ।
करोत्यहंतां ममतामिदंतां किंतु स्वयं तिष्ठति जागरेण ॥ ४५६ ॥
न तस्य मिथ्यार्थसमर्थनेच्छा न संप्रहस्तज्जगतोऽपि दृष्टः ।
तत्रानुदृत्तिर्यदि चेन्मुवार्थे न निद्रया मुक्त इतीष्यते ध्रुत्रम् ॥४५७॥
तद्धत्परे ब्रह्मणि वर्तमानः सदात्मना तिष्ठति नान्यदीक्षते ।
स्मृतिर्यथा स्वप्नविलोकितार्थे तथा विदः प्राशनमोचनादौ ॥ ४५८ ॥

कर्मणा निर्मितो देहः प्रारब्धं तस्य कल्प्यताम् ।
नानादेरात्मनो युक्तं नैवात्मा कर्मनिर्मितः ॥ ४५९ ॥
अजो नित्यः शाश्वत इति ब्रूते श्रुतिरमोघवाक् ।
तदात्मना तिष्ठतोऽस्य कुतः प्रारब्धकल्पना ॥ ४६० ॥
प्रारब्धं सिध्यति सदा यदा देहात्मना स्थितिः ।
देहात्मभावो नैवेष्टः प्रारब्धं त्यज्यतामतः ।
शरीरस्यापि प्रारब्धकल्पना भ्रांतिरेव हि ॥ ४६१ ॥
अध्यस्तस्य कुतः सत्त्वमसत्त्वस्य कुतो जनिः ।
अजातस्य कुतो नाशः प्रारब्धमसतः कुतः ॥ ४६२ ॥
ज्ञानेनाज्ञानकार्यस्य समूलस्य लयो यदि ।
तिष्ठत्ययं कथं देह इति शंकावतो जडान् ।
समाधातुं बाह्यदृष्ट्या प्रारब्धं वद्ति श्रुतिः ॥ ४६३ ॥
न तु देहादिसत्यत्ववोधनाय विपश्चिताम् ।

यतः श्रुतेराभिप्रायः परमार्थेकगोचरः ॥ ४६४ ॥ परिपूर्णमनाद्यंतमप्रमेयमिविकियम् । एकमेवाद्वयं ब्रह्म नेह नानास्ति किंचन ॥ ४६५ ॥ सद्घनं चिद्घनं नित्यमानंदघनमिकियम् । एकमेवाद्वयं ब्रह्म नेह नानास्ति किंचन ॥ ४६६ ॥ प्रत्योकरसं पूर्णमनंतं सर्वतोमुख्यम् । एकमेवाद्वयं ब्रह्म नेह नानास्ति किंचन ॥ ४६० ॥ अहेयमनुपादेयमनाधेयमनाश्रयम् । एकमेवाद्वयं ब्रह्म नेह नानास्ति किंचन ॥ ४६८ ॥ निर्मुणं निष्कलं सूक्ष्मं निर्विकल्पं निरंजनम् । एकमेवाद्वयं ब्रह्म नेह नानास्ति किंचन ॥ ४६९ ॥ अनिक्ट्यस्वरूपं यन्मनोवाचामगोचरम् । एकमेवाद्वयं ब्रह्म नेह नानास्ति किंचन ॥ ४७० ॥ सत्समृद्धं स्वतःसिद्धं शुद्धं बुद्धमनीदृशम् । एकमेवाद्वयं ब्रह्म नेह नानास्ति किंचन ॥ ४०० ॥ एकमेवाद्वयं ब्रह्म नेह नानास्ति किंचन ॥ ४०० ॥ एकमेवाद्वयं ब्रह्म नेह नानास्ति किंचन ॥ ४०० ॥

निरस्तरागा विनिरस्तभोगाः शांताः सुदांता यतयो महांतः । विज्ञाय तत्त्वं परमे तदंते प्राप्ताः परां निर्वृतिमात्मयोगात् ॥ ४७२ ॥ भवानपीदं परतत्त्वमात्मनः स्वरूपमानंद्धनं विचार्य । विधूय मोहं स्वमनः प्रकल्पितं मुक्तः छतार्थो भवतु प्रबुद्धः ॥ ४७३ ॥ समाधिना साधु विनिश्चलात्मना पद्दयात्मतत्त्वं स्फुटबोधचक्षुषा । निःसंशयं सम्यगवेक्षितश्चेच्लुतः पदार्थो न पुनर्विकल्पते ॥ ४७४ ॥ स्वस्याविद्याबंधसंबंधमोक्षात्सत्यज्ञानानंदरूपात्मल्ब्धो । शास्त्रं युक्तिर्देशिकोक्तिः प्रमाणं चांतःसिद्धा स्वानुभूतिः प्रमाणम् ॥४७५॥

बंधो मोक्षश्च तृप्तिश्च चिंतारोग्यक्षुधादयः। स्वेनैव वेद्या यज्ज्ञानं परेषामानुमानिकम्॥ ४७६॥ तटस्थिता बोधयंति गुरवः श्रुतयो यथा । प्रज्ञयैव तरेद्विद्वानीश्वरानुगृहीतया ॥ ४०० ॥ स्वानुभूत्या स्वयं ज्ञात्वा स्वमात्मानमखंडितम् । संसिद्धः सुसुखं तिष्ठेन्निर्विकल्पात्मनात्मिति ॥ ४०८ ॥

वेदांतसिद्धांतिकिक्तिरेषा ब्रह्मैव जीवः सकल जगन्न । अखंडरूपस्थितिरेव मोक्षो ब्रह्माद्वितीयं श्रुतयः प्रमाणम् ॥ ४७९ ॥ इति गुरुवचनाच्छ्रुतिप्रमाणात्परमवगम्य सतत्त्वमात्मयुक्त्या ।

प्रशमितकरणः समाहितात्मा कचिदचलाकृतिरात्मिनिष्ठितोऽभूत् ॥४८०॥

कंचित्कालं समाधाय परे ब्रह्मणि मानसम् । व्युत्थाय परमानंदादिदं वचनमब्रवीत् ॥ ४८१ ॥ बुद्धिर्विनष्टा गलिता प्रवृत्तिर्वद्धात्मनोरेकतयाधिगत्या । इदं न जानेऽप्यनिदं न जाने किं वा कियद्वा सुखमस्त्रपारम् ॥ ४८२॥ वाचा वक्तुमशक्यमेव मनसा मंतुं न वा शक्यते

स्वानंदामृतपूरपूरितपरब्रह्मां बुधेर्वेभवम् । अभोराशिविशीर्णवार्षिकशिलामावं भजनमे मनो यस्यांशांशलवे विलीनमधुनानंदात्मना निवृतम् ॥ ४८३ ॥ क गतं केन वा नीतं कुत्र लीनमिदं जगत् ॥ अधुनैव मया दृष्टं नास्ति किं महदद्भुतम् ॥ ४८४ ॥ किं हेयं किमुपादेयं किमन्यतिंक विलक्षणम् ।

अखंडानंदपीयृषपूर्णे ब्रह्ममहार्णवे ॥ ४८५ ॥ न किंचिदत्र परयामि न शृणोमि न वेद्म्यहम् । स्वात्मनैव सदानंदरूपेणास्मि विलक्षणः ॥ ४८६ ॥

नमो नमस्ते गुरवे महात्मने विमुक्तसंगाय सदुत्तमाय। निलाद्वयानंदरसम्बरूपिणे भूम्ने सदापारदयांबुधाम्ने ॥ ४८७॥ यत्कटाक्षश्रशिसांद्रचंद्रिकापातधूतभवतापज्ञश्रमः।

प्राप्तवानहमखंडवैभवानंदमात्मपदमक्षयं क्षणात् ॥ ४८८ ॥ धन्योऽह कृतकृत्योऽहं विमुक्तोऽहं भवप्रहात्। नित्यानंदस्वरूपोऽहं पूर्णोऽहं तदनुष्रहात् ॥ ४८९ ॥ असंगोऽहमनंगोऽहमछिगोऽहमभंगुरः । प्रशांतोऽहमनंतोऽहममलोऽहं चिरंतनः ॥ ४९०॥ अकर्ताहमभोक्ताहमविकारोऽहमकियः। शुद्धबोधस्वरूपोऽहं केवलोऽहं सदाशिवः ॥ ४९१ ॥ द्रद्रः श्रोतुर्वक्तुः कर्तुर्भोक्तुर्विभिन्न एवाहम् । नित्यनिरंतरनिष्क्रियनिःसीमासंगपर्णबोधात्मा ॥ ४९२ ॥ नाहमिदं नाहमदोऽप्युभयोरवभासकं परं शुद्धम्। बाह्याभ्यंतरशून्यं पूर्णे ब्रह्माद्वितीयमेवाहम् ॥ ४९३ ॥ निरुपममनादितत्त्वं त्वमहमिदमद इति कल्पनादूरम्। नित्यानंदैकरसं सत्यं ब्रह्माद्वितीयमेवाहम् ॥ ४९४ ॥ नारायणोऽहं नरकांतकोऽहं पुरांतकोऽहं पुरुषोऽहमीशः। अखंडबोधोऽहमशेषसाक्षी निरीश्वरोऽहं निरहं च निर्ममः ॥४९५॥ सर्वेषु भूतेष्वहमेव संस्थितो ज्ञानात्मनांतर्वहिराश्रयः सन्। भोक्ता च भोग्यं स्वयमेव सर्व यदात्पृथग्दष्टामिद्तया पुरा ॥४९६ ॥ मय्यखंडसुखांभोधौ बहुधा विश्ववीचयः। उत्पद्यंते विलीयंते मायामारुतविभ्रमात् ॥ ४९७ ॥ स्थूळादिभावा मिय कल्पिता भ्रमादारोपिता नु स्फुरणेन छोकै:। काळे यथा कल्पकवत्सरायनर्त्वादयो निष्कळिनिर्विकल्पे ॥ ४९८ ॥ आरोपितं नाश्रयनूषकं भवेत्कदापि मृहैर्भतिदोषदूषितैः। नार्द्रीकरोत्यूषरभूमिभागं मरीचिकावारिमहाप्रवाहः ॥ ४९९ ॥ आकाशवल्लेपविदूरगोऽहमादिखवद्रास्यविलक्षणोऽहम्।

अहार्यवन्निस्यविनिश्चलोऽहमंभोधिवत्पारविवर्जितोऽहम् ॥ ५०० ॥

न में देहेन संबंधो मेघेनेव विहायसः।
अतः कुतो में तद्धर्मा जाग्रत्स्वप्रसुषुप्तयः॥ ५०१॥
उपाधिरायाति स एव गच्छिति स एव कर्माणि करोति मुंक्ते।
स एव जीर्यन्त्रियते सदाहं कुछाद्रिविन्नश्चछ एव संस्थितः॥ ५०२॥
न में प्रवृत्तिने च में निवृत्तिः सदैकरूपस्य निरंशकस्य।
एकात्मको यो निविडो निरंतरो व्योमेव पूर्णः स कथं नु चेष्ठते ५०३॥
पुण्यानि पापानि निरिंद्रियस्य निश्चेतसो निर्विक्ठतेर्निराक्रतेः।
कुतो ममाखंडसुखानुभूतेर्नूते ह्यनन्वागतिमस्यिप श्रुतिः॥ ५०४॥

छायया स्पृष्टमुख्णं वा शीतं वा सुष्टु दुष्टु वा । न स्पृश्तयेव यित्विचित्पुरुषं तिद्विलक्षणम् ॥ ५०५ ॥ न साक्षिणं साक्ष्यधर्माः संस्पृशंति विलक्षणम् । अविकारमुदासीनं गृहधर्माः प्रदीपवत् । देहेंद्रियमनोधर्मा नैवात्मानं स्पृशन्त्यहो ॥ ५०६ ॥

रवेर्यथा कर्मणि साक्षिमावो वहेर्यथा दाइनियामकत्वम् ।
रज्जोर्यथारोपितवस्तुसंगस्तथेव कूटस्थिचिदात्मनो मे ॥ ५०० ॥
कर्तापि वा कारयितापि नाहं भोकापि वा भोजयितापि नाहम् ।
द्रष्टापि वा द्रशियतापि नाहं सोऽहं स्वयंज्योतिरनीहगात्मा ॥ ५०८ ॥
चल्रसुपाधौ प्रतिविंबलौल्यमौपाधिकं मूद्रधियो नयंति ।
स्विंबभूतं रिवविद्विनिष्क्रयं कर्तास्मि भोक्तास्मि हतोऽस्मि हेति ५०९ जले वापि स्थले वापि लुठत्वेष जल्लात्मकः ।
नाहं विलिप्ये तद्धभैषेटधभैनभो यथा ॥ ५१० ॥
कर्नृत्वभोक्तृत्वखल्यवमत्तताजल्यवद्ववद्वविमुक्तताद्यः ।
बुद्धेर्विकल्पा न तु संति वस्तुतः स्वास्मिन्परे ब्रह्मणि केवलेऽद्वये ॥५११ संतु विकाराः प्रकृतेर्दश्या शतधा सहस्रधा वापि ।
तै: किं मेऽसङ्गचितेर्न ह्यम्बुदल्यवराऽम्बरं स्पृशित ॥ ५१२ ॥

### विवेकचूडामणिः।

अव्यक्तादि स्थूलपर्यंतमेतद्विश्वं यत्राभासमात्रं प्रतीतम्।
व्योमप्रस्यं सूक्ष्ममाद्यंतहीनं ब्रह्माद्वेतं यत्तदेवाहमस्मि ॥ ५१३ ॥
सर्वाधारं सर्ववस्तुप्रकाशं सर्वाकारं सर्वगं सर्वशून्यम् ।
नित्यं शुद्धं निश्चलं निर्विकरुपं ब्रह्माद्वेतं यत्तदेवाहमस्मि ॥ ५१४ ॥
यस्त्रव्यस्ताशेषमायाविशेषं प्रव्यपूपं प्रव्ययागम्यमानम् ।
सव्यज्ञानानंतमानंदरूपं ब्रह्माद्वेतं यत्तदेवाहमस्मि ॥ ५१५ ॥
निर्विकरपोऽस्म्यविकारोऽस्मि निष्कलोऽस्मि निराकृतिः ।
निर्विकरपोऽस्मि नित्योऽस्मि निरालंबोऽस्मि निर्वृत्यः ॥ ५१६ ॥
सर्वात्मकोऽहं सर्वोऽहं सर्वातीतोऽहमद्वयः ।
केवलाखंडबोधोऽहमानंदोऽहं निरंतरः ॥ ५१७ ॥

स्वाराज्यसाम्राज्यविभूतिरेषा भवत्कुपाश्रीमहिमप्रसादात्। प्राप्ता मया श्रीगुरवे महात्मने नमो नमस्तेऽस्तु पुनर्नमोऽस्तु ॥५१८॥

महास्त्रप्ते मायाकृतजनिजरामृत्युगहने
भ्रमंतं क्वित्रयंतं बहुळतरतापरनुदिनम् ।
अहंकारव्याघव्यथितमिममत्यंतकृपया
प्रबोध्य प्रस्तापात्परमित्रतवान्मामसि गुरो ॥ ५१९ ॥
नमस्तरमे सदेकस्म करमैचिन्महसे नमः।
यदेतद्विश्वरूपेण राजते गुरुराज ते ॥ ५२० ॥

इति नतमवलोक्य शिष्यवर्थं समिधगतात्मसुखं प्रबुद्धतत्त्वम् । प्रमुदितहृदयः स देशिकेंद्रः पुनरिदमाह वचः परं महात्मा ॥५२१॥

ब्रह्मप्रत्ययसंतिर्जगदतो ब्रह्मैव सत्सर्वतः परयाध्यात्मद्दशा प्रशांतमनसा सर्वास्ववस्थास्वि । रूपादन्यद्वेश्चितुं किमभितश्चश्चष्मतां दृश्यते तद्वद्वह्मविदः सतः किमपरं बुद्धविद्दारास्पदम् ॥५२२॥ कस्तां परानंदरसानुभूतिमुत्सुज्य शून्येषु रमेत विद्वान् । चंद्रे महाह्वादिनि दीप्यमाने चित्रेंदुमालोकियतुं क इच्छेत् ॥५२३॥ असत्पदार्थानुभवे न किंचिन्न ह्यस्ति तृप्तिने च दुःखहानिः । तद्वयानंद्रसानुभूत्या तृप्तः सुखं तिष्ठ सदात्मनिष्ठया ॥ ५२४॥

स्वमेव सर्वथा पर्यन्मन्यमानः स्वमद्वयम् ।

स्वानंदमनुमुंजानः कालं नय महामते ॥ ५२५ ॥ अखंडवोधात्मनि निर्विकरूपे विकरूपनं व्योम्नि पुरः प्रकरूपनम् । तदद्वयानंदमयात्मना सदा शांति परामेत्य मजस्व मौनम् ॥ ५२६॥ तूष्णीमवस्था परमोपशांतिर्बुद्धेरसत्करूपविकरूपहेतोः । ज्ञह्वात्मना ब्रह्मविदो महात्मनो यत्राद्वयानंदसुखं निरंतरम् ॥५२७॥

नास्ति निर्वासनान्मौनात्परं सुखकुदुत्तमम् । विज्ञातात्मखहूपस्य स्वानंदरसपायिनः ॥ ५२८ ॥ गच्छंस्तिष्ठन्तुपविशञ्छयानो वान्यथापि वा । यथेच्छं च वसेद्विद्वानात्मारामः सदा सुनिः ॥ ५२९ ॥

न देशकालासनदिग्यमादिलक्ष्याद्यपेक्षा प्रतिबद्धवृत्तेः । संसिद्धतत्त्वस्य महात्मनोऽस्ति स्ववेदने का नियमाद्यपेक्षा ॥५३०॥

घटोऽयमिति विज्ञातुं नियमः कोऽन्वपेक्ष्यते । विना प्रमाणसुष्ठुत्वं यस्मिन्सित पदार्थधीः ॥ ५३१ ॥ अयमात्मा नित्यसिद्धः प्रमाणे सित भासते । न देशं नापि वा कालं न शुद्धिं वाष्यपेक्षते ॥ ५३२ ॥ देवदत्तोऽहमित्येतद्विज्ञानं निरपेक्षकम् । तद्वद्वस्विदोऽष्यस्य ब्रह्माहमिति वेदनम् ॥ ५३३ ॥ भानुनेव जगत्सर्वं भासते यस्य तेजसा । अनात्मकमसत्तुच्छं कि नु तस्यावभासकम् ॥ ५३४ ॥ वेदशास्त्रपुराणानि भूतानि सकलान्यपि । येनार्थवंति तं कि नु विज्ञातारं प्रकाशयेत् ॥ ५३५ ॥ एष स्वयंडयोतिरनंतशक्तिरात्माऽप्रमेयः सकलानुभूतिः । यमेव विज्ञाय विमुक्तवंधो जयत्ययं ब्रह्मविदुत्तमोत्तमः ॥ ५३६ ॥ न खिद्यते नो विषयैः प्रमोदते न सङ्जते नापि विरुष्यते च । स्विस्मिन्सदा क्रीडित नंदित स्वयं निरंतरानंदरसेन तृप्तः ॥ ५३७ ॥

श्रुपां देहव्यथां त्यक्त्वा बालः क्रीडित वस्तुनि । तथेव विद्वान् रमते निर्ममो निरहं सुखी ॥ ५३८ ॥ चिंताजून्यमदैन्यभैक्षमशनं पानं सिरद्वारिषु स्वातंत्र्येण निरंकुशा स्थितिरभीर्निद्रा रमशाने वने । वस्त्रं क्षालनशोषणादिरहितं दिग्वास्तु शय्या मही संचारो निगमांतवीथिषु विदां किडा परे ब्रह्मणि ॥ ५३९॥

सचारा निगमातवाथिषु विदा कि हा पर ब्रह्मण । ५२५ । विमानमालंबय शरीरमेतद्भुनक्त्यशेषान्विषयानुपस्थितान् । परेच्छया बालवदात्मवेत्ता योऽव्यक्तिंगोऽननुषक्तबाह्यः ॥ ५४० ॥ दिगंबरो वापि च सांबरो वा त्वगंबरो वापि चिदंबरस्थः । उन्मत्तबद्वापि च बालवद्वा पिशाचवद्वापि चरत्यवन्याम् ॥ ५४१ ॥

कामात्री कामरूपी संश्चरत्येकचरो मुनिः।
स्वात्मनेव सदा तुष्टः स्वयं सर्वात्मना स्थितः।। ५४२॥
कचिन्मुढो विद्वान्कचिद्पि महाराजविभवः।
कचिद्श्चांतः सौम्यः कचिद्जगराचारकितः।
कचित्पात्रीभूतः कचिद्वमतः काष्यविदितः
श्चरत्येवं प्राज्ञः सततपरमानंदसुखितः॥ ५४३॥
निर्धनोऽपि सदा तुष्टोऽप्यसहायो महावलः।
नित्यतृप्तोऽप्यभुंजानोऽप्यसमः समद्र्शनः॥ ५४४॥
अपि कुर्वत्रकुर्वाणश्चाभोक्ता फलभोग्यपि।
श्चरिययशरीर्येष परिच्छित्रोऽपि सर्वगः॥ ५४५॥
अश्चरीरं सदा संतमिमं ब्रह्मविदं कचित्।

प्रियाप्रिये न स्पृशतस्तथैव च शुभाशुभे ॥ ५४६ ॥ स्थृलादिसंबंधवतोऽभिमानिनः सुखं च दुःखं च शुभाशुभे च । विष्तस्तबंधस्य सदात्मनो सुनेः कुतः शुभं वाष्यशुभ फलं वा॥५४०॥

तमसा प्रस्तवद्भानादगस्तोऽपि रविर्जनै: ।

प्रस्त इत्युच्यते भ्रांत्या द्यज्ञात्वा वस्तुलक्षणम् ॥ ५४८ ॥

तद्बदेहादिबंधेभ्यो विमुक्तं ब्रह्मवित्तमम् ।

पश्यंति देहिवन्मूढाः शरीराभासदर्शनात् ॥ ५४९ ॥

अहिनिरुर्वयनीवाऽयं मुक्तदेहस्तु तिष्ठति ।

इतस्ततश्चाल्यमानो यत्किचित्प्राणवायुना ॥ ५५० ॥

स्रोतसा नीयते दारु यथा निम्नोन्नतस्थलम् ।

दैवेन नीयते देहो यथाकालोपभुक्तिषु ॥ ५५१ ॥

प्रारब्धकर्मपरिकल्पितवासनाभिः

संसारिवचरित भुक्तिषु मुक्तदेहः।
सिद्धः स्वयं वसित साक्षिवदत्र तूष्णीं
चक्रस्य मूलमिव कल्पविकल्पशून्यः॥ ५५२॥
नैवेंद्रियाणि विषयेषु नियुंक्त एष नैवापयुंक्त उपदर्शनलक्षणस्थः।
नैव क्रियाफलसपीषद्पेक्षते स

स्वानंदसांद्ररसपानसुमत्तवित्तः ॥ ५५३ ॥ छक्ष्यालक्ष्यगति त्यक्त्वा यस्तिष्ठेत्केवलात्मना । शिव एव स्वयं साक्षादयं ब्रह्मविदुत्तमः ॥ ५५४ ॥ जीवन्नेव सदा मुक्तः कृतार्थो ब्रह्मवित्तमः । उपाधिनाशाद्वद्वीव सद्वह्माप्येति निर्द्वयम् ॥ ५५५ ॥ शैळ्षो वेषसद्वावाभावयोश्च यथा पुमान् । तथैव ब्रह्मविच्छ्रष्ठः सदा ब्रह्मव नापरः ॥ ५५६ ॥ यत्र कापि विशीर्णं सत्पर्णमिव तरोर्वपुः पतनात्। ब्रह्मीभूतस्य यतेः प्रागेव हि तिचदिन्नना दग्धम् ॥ ५५७॥ सदात्मिन ब्रह्मणि तिष्ठतो मुनेः पूर्णाद्वयानंदमयात्मना सदा। न देशकालाग्रुचितप्रतीक्षा त्वङ्मांसविट्पिंडविसर्जनाय॥ ५५८॥

न प्राकालाचु । प्रतिसाद्धा स्विष्मासाविद्यक्षायस्वानायः ॥ ५५० ॥
देहस्य मोक्षो नो मोक्षो न दंडस्य कमडंलोः ।
अविद्याहृदयग्रंथिमोक्षो मोक्षो यतस्ततः ॥ ५५९ ॥
कुल्यायामथ नद्यां वा शिवक्षेत्रेऽपि चत्वरे ।
पर्ण पतित चेत्तेन तरोः किं नु शुभाशुभम् ॥ ५६० ॥
पत्रस्य पुष्पस्य फलस्य नाशवदेहेंद्रियप्राणिधयां विनाशः ।
नैवात्मनः स्वस्य सदात्मकस्यानंदाकृतेर्वृक्षवदास्त एषः ॥ ५६१ ॥

प्रज्ञानघन इत्यात्मलक्षणं सत्यसूचकम् । अनूचौपाधिकस्यैव कथयंति विनाशनम् ॥ ५६२ ॥ अविनाशी वा अरेऽयमात्मेति श्रुतिरात्मनः । प्रज्ञवीत्यविनाशित्वं विनश्यत्सु विकारिषु ॥ ५६३ ॥ पाषाणवृक्षतृणधान्यकटांबराद्या

दग्धा भवंति हि मृदेव यथा तथैव ।
देहेंद्रियासुमनआदि समस्तदृश्यं
ज्ञानामिद्ग्धमुपयाति परात्मभावम् ॥ ५६४ ॥
विलक्षणं यथा ध्वांतं लीयते भानुतेजसि ।
तथव सकलं दृश्यं ब्रह्मणि प्रविलीयते ॥ ५६५ ॥
घटे नष्टे यथा व्योम व्योमैव भवति स्फुटम् ।
तथैवोपाधिविलये ब्रह्मैव ब्रह्मवित्स्वयम् ॥ ५६६ ॥
श्वीरं श्वीरे यथा क्षिप्तं तैलं तैले जलं जले ।
संयुक्तमेकतां याति तथात्मन्यात्मविन्मुनिः ॥ ५६७ ॥
एवं विदेहकैवस्यं सन्मात्रत्वमखंडितम् ।

ब्रह्मभावं प्रपचैष यतिनीवर्तते पुनः ॥ ५६८ ॥ सदात्मैकत्विज्ञानदग्धाविद्यादिवर्ष्मणः । अमुष्य ब्रह्मभूतत्वाद्ब्रह्मणः कृत उद्भवः ॥ ५६९ ॥ भायाक्छप्तौ बंधमोक्षो न स्तः स्वात्मनि वस्तुतः । यथा रज्जो निष्क्रियायां सर्पाभासविनिर्गमौ ॥ ५०० ॥ नावृतेः सदसत्त्वाभ्यां वक्तव्ये बंधमोक्षणे । नावृतिर्व्रह्मणः काचिद्न्याभावादनावृतम् । यद्यस्यद्वैतहानिः स्याद्दैतं नो सहते श्रुतिः ॥ ५०१ ॥

बंधं च मोक्षं च मृषेव मृढा बुद्धेर्गुणं वस्तुनि कल्पयंति । दृगावृति मेघकृतां यथा रवा यतोऽद्वयासंगचिदेकमक्षरम् ॥ ५७२ ।

अस्तीति प्रत्ययो यश्च यश्च नास्तीति वस्तुनि । बुद्धेरेव गुणावेतौ न तु नित्यस्य वस्तुनः ॥ ५७३ ॥ अतस्तौ मायया कळप्तौ बंधमोक्षौ न चात्मिनि । निष्कले निष्किये शांते निरवद्ये निरंजने ॥ अद्वितीये परे तत्त्वे व्योमवत्करूपना कुतः ॥ ५७४ ॥ न निरोधो न चोत्पत्तिने बंधो न च साधकः । न मुमुक्कुने वै मुक्त इत्येषा परमार्थता ॥ ५७५ ॥ सकलिनगमचूडास्त्रांतिद्धांतरूपं

परमिदमतिगुद्धं दर्शितं ते नयाद्य<sup>े</sup>। अपगतकलिदोषं कामनिर्भुक्तबुद्धि

स्वसुतवदसकृत्वा भावियत्वा मुमुक्षुम् ॥ ५७६ ॥ इति श्रुत्वा गुरोर्वाक्यं प्रश्रयेण कृतानेतिः । स तेन समनुज्ञातो ययौ निर्मुक्तवंधनः ॥ ५७७ ॥ गुरुरेवं सदानंदिसधौ निर्ममानसः । पावयन्वसुधां सर्वा विचचार निरंतरम् ॥ ५७८ ॥

### विवेकचूडामणिः।

इत्याचार्यस्य शिष्यस्य संवादेनात्मलक्षणम् ।
निरूपितं मुसुक्षूणां सुखबोधोपपत्तये ॥ ५७९ ॥
हितमिमसुपदेशमाद्रियंनां विहितनिरस्तसमस्तचित्तदोषाः ।
भवसुखविरताः प्रशांतचित्ताः श्रुतिरसिका यतयो सुमुक्षवो ये ॥५८०॥
संसाराध्वनि तापभानिकरणप्रोद्भृतदाहव्यथा
खिन्नानां जलकांक्ष्या मरुभुवि श्रांत्या परिभ्राम्यताम् ।
अत्यासन्नसुधांबुधि सुखकरं ब्रह्माद्वयं दर्शयस्त्येषा शंकरभारती विजयते निर्वाणसंदायिनी ॥ ५८१ ॥

इति श्रीमत्परमहंसपरिवाजकाचार्यस्य श्रीगोबिदमगवत्पूज्यपादशिष्यस्य । श्रीमच्छंकरभगवतः कृतौ विवेकचूडामणि: समाप्तः ॥



### श्रीमच्छंकराचार्यप्रणीता

# उपदेशसाहस्री।

# ( गद्यप्रबंधः प्रथमो भागः।)

### \*

### शिष्यप्रतिबोधविधिप्रकरणम् ॥ १ ॥

अथ मोक्षसाधनोपदेशविधि व्याख्यास्यामो मुमुक्षूणां श्रद्धानानामर्थि-नामर्थाय ॥ १ ॥

तदिदं मोक्षसाधनं ज्ञानं साधनसाध्यादिनत्यात्सर्वसमाद्विरक्ताय त्यक्तपुत्र-वित्तलोकैषणाय प्रतिपन्नपरमहंसपारित्राज्याय शमदमदयादियुक्ताय शास्त्रप्रसिद्ध-शिष्यगुणसंपन्नाय शुचये ब्राह्मणाय विधिवदुपसन्नाय शिष्याय ज्ञातिकमेवृत्तविद्या-भिजनैः परीक्षिताय ब्रूयात् पुनःपुनः यावद्यहणं दृदीभवति ॥ २ ॥

श्रुतिश्र — 'परीक्ष्य लोकान्...तस्वतो ब्रह्मविद्याम्—' इति । इटग्रहीता हि विद्या आत्मनः श्रेयसे संतत्ये च भवति । विद्यासंतितश्च प्राण्यनुग्रहाय भवति, नौरिव नदीं तितीर्षोः । शास्त्रं च—'यद्यप्यस्मा इमामद्भिः
परिगृहीतां घनस्य पूर्णो दद्यात् एतदेव ततो भूयः ' इति । अन्यथा च ज्ञानप्राप्त्यभावात् — 'आचार्यवान् पुरुषो वेद', 'आचार्याद्भैव विद्या विदिता ', 'आचार्यः प्रावियता तस्य सम्यग्ज्ञानं प्लव इहोच्यते ' इत्यादिश्रुतिभ्यः, 'उपदेक्ष्यंति ते ज्ञानं ' इत्यादिस्मृतेश्च ॥ ३ ॥

शिष्यस्य ज्ञानाग्रदणं च लिंगेर्बुर्ध्वा अग्रदणे हेतून् अधर्मलैकिकप्रमादः नित्यानित्यविवेकविषयातंजातदृदपूर्वभुतत्वलोकचितावेक्षणजात्याद्यभिमानादीन् तःप्रतिपक्षै: श्रुतिस्मृतिविहितैः अपनयेत् अक्रोघादिभिरहिंसादिभिश्च यमैः, ज्ञाना-विरुद्धैश्च नियमैः ॥ ४ ॥

अमानित्वादिगुणं च ज्ञानोपायं सम्यक् ब्राह्येत् ॥ ५ ॥

आचार्यस्तु ऊहापोहमहणधारणश्चमदमद्यानुम्नहादिसंपन्नो लब्धागमो दृष्टा-दृष्टभोगेष्वनासक्तः त्यक्तसर्वकर्मसाधनो ब्रह्मवित् ब्रह्मणि स्थितोऽभिन्नवृत्तो दंभ-दर्पकुहकशाठयमायामात्सर्यानृताहंकारममत्वादिदोषवर्जितः । केवलपरानुम्नह-प्रयोजनो विद्योपयोगार्थां । पूर्वसुपदिशेत्—'सदेव सोम्येदमम् आसीदेकमेवा-द्वितीयं,' 'यत्र नान्यत्पश्यित,' 'आत्मैवेदं सर्वम्', 'आत्मा वा इदमेक एवाम्र आसीत्', 'सर्वे खल्विदं ब्रह्म ' इत्याद्याः आत्मैक्यप्रतिपादनपराः श्रुतीः॥६॥

उपदिश्य च ग्राहयेत् ब्रह्मणो लक्षणम्—'य आत्माऽपहतपाष्मा,' 'यत्साक्षादपरोक्षाद्रह्म,' 'योऽशनायापिगासे,' 'नेति नेति,' 'अस्थूलमनणु,' 'स एष नेति,' 'अदृष्टं द्रष्टृं,' 'विश्वानमानंदम्,' 'सत्यं श्चानमनंतम्,' 'अदृश्येऽनात्म्ये,' 'स वा एष महाजन आत्मा, ' 'अप्राणो ह्यमनाः,' 'सबाह्याभ्यन्तरो ह्यजः,' 'विश्वानघन एव,' 'अनन्तरमबाह्यम्,' 'अन्यदेव तद्वि-दिताद्यो अविदितात्,' 'आकाशो वै नाम ' इत्यादिश्चितिमः ॥ ७॥

स्मृतिभिश्च—'न जायते म्रियते वा,' 'नादत्ते कस्यचित्पापम्,' 'यथाऽऽ-काशस्थितो नित्यम्,' 'क्षेत्रशं चापि मां विद्धि,' 'न सत्तन्नासदुच्यते ' 'अना-दित्वान्निर्गुणत्वात् ' 'समं सर्वेषु भूतेषु ' 'उत्तमः पुरुषस्वन्यः ' इत्यादिभिः श्रुत्युक्तलक्षणाविरुद्धाभिः परमात्मासंसारित्वप्रतिपादनपराभिः तस्य सर्वेणानन्य-त्वप्रतिपादनपराभिश्च ॥ ८॥

एवं श्रुतिस्मृतिभिः गृहीतपरमात्मलक्षणं शिष्यं संसारसागरादुत्तितीर्षुं प्रच्छेत् कस्त्वमिः सोम्येति ॥ ९ ॥

स यदि ब्यात् --ब्राह्मणपुत्रः अदोन्वयः ब्रह्मचार्यासम्--गृहस्थो वा,

इदानीमस्मि परमहंसपरिवाट् संसारसागरात् जन्ममृत्युमहात्राहात् उत्तितीर्षु-रिति ॥ १० ॥

आचार्यो ब्र्यात्—इहैव तत्र सोम्य मृतस्य शरीरं वयोभिरद्यते मृद्धावं वापद्यते, तत्र कथं संसारसागरादुत्तर्तुमिच्छसीति । नहि नद्याः अवरे कूळे भस्मीमूतो नद्याः पारं तरिष्यसीति ॥ ११ ॥

स यदि ब्र्यात्—-अन्योऽइं शरीरात् । शरीरं तु जायते, म्रियते, वयो-भिरद्यते, शस्त्रान्यदिभिश्च विनाश्यते, व्याध्यादिभिश्च प्रयुज्यते । तस्मिन् अहं स्वकृतधर्माधर्मवशात् पक्षी नीडिमिव प्रविष्टः पुनःपुनः शरीरिवनाशे धर्माधर्म-वशात् शरीरांतरं यास्यामि, पूर्वनीडिविनाशे पक्षीव नीडांतरम् । एवमेवाइ-मनादौ संसारे देवमनुष्यतिर्यङ्निरयस्थानेषु पूर्वकर्मवशादुपात्तमुपात्तं शरीरं त्यजन् नवं नवं च अन्यदुपाददानो, जन्ममरणप्रवधचके घटीयंत्रवत् स्व-कर्मणा भ्राम्यमाणः, क्रमेणेदं शरीरमासाद्य, संसारचक्रभ्रमणात् अस्मान्निर्विण्णो, भगवंतमुपसन्नोऽस्मि संसारचक्रभ्रमणप्रशमनाय। तस्मान्नित्य एवाइं शरीरादन्यः, शरीराणि आगच्छंत्यपगच्छंति च वासंसिव पुरुषस्येति ॥ १२ ॥

आचार्यो ब्रूयात्—-साध्ववादीः सम्यक्पश्यसि । कथं मृषाऽवादीः ब्राह्मण-पुत्रोऽदोन्वयो ब्रह्मचार्यासम् , गृहस्थो वा, इदानीमस्मि परमहंसपरिब्रा-डिति ॥ १३ ॥

स यदि ब्रूयात्--भगवन्, कथमइं मृषाऽवादिषमिति ॥ १४ ॥

तं प्रति ब्रूयादाचार्यः --यतस्त्वं भिन्नजात्यन्वयसंस्कारं शरीरं जात्यन्वय-संस्कारवर्जितस्यात्मनः प्रत्यभ्यशासीः ब्राह्मणपुत्रोऽदोन्वय इत्यादिना वाक्ये-नेति ॥ १५ ॥

स यदि प्रच्छेत्--कथं भिन्नजात्यन्वयसंस्कारं शरीरं, कथं वा अहं जात्य-न्वयसंस्कारवर्जित इति ॥ १६ ॥

आचार्यो ब्र्यात्--शृणु सोम्य, यथदं शरीरं त्वत्तो भिन्नं भिन्नजात्यन्वयः

संस्कारं, त्वं च जात्यन्वयसंस्कारवर्जित: इत्युक्त्वा तं स्मारयेत् स्मर्जमईसि सोम्य, परमात्मानं सर्वात्मानं यथोक्तलक्षणं श्रावितोऽसि ' सदेव सोम्येदम् ' इत्यादिभिः श्रुतिभिः स्मृतिभिश्च । लक्षणं च तस्य श्रुतिभिः स्मृतिभिश्च ॥ ९७॥

लब्धपरमात्मलक्षणसमृतये ब्र्यात् — योऽसावाकाशनामा नामरूपाभ्यामधी-तरभूतः, अशरीरः, अथ्यूलदिलक्षणः, अपहतपाप्मत्वादिलक्षणश्च, सवैः संसारधमें अनागंधितः 'यत्साक्षाद्परोक्षाद्वहा, ' य आत्मा सर्वोतरः ' 'अदृष्टो द्रष्टा अश्रुतः श्रोता अमतो मंता अविज्ञातो विज्ञाता 'नित्यविज्ञानस्वरूपः, अनंतरः, अवाह्यः, विज्ञानधन एव, परिपूर्णः आकाशवत्, अनंतशक्तिः, आत्मा सर्वस्य, अशनायादिवर्जितः, आविर्मावतिरोभाववर्जितश्च, स्वात्मविल् क्षणयोः नामरूपयोः जगद्वीजभूतयोः स्वात्मस्थयोः तत्त्वान्यत्वाभ्यामनिर्वचनीययोः स्वसंवेद्ययोः सद्भावमात्रेणाचित्यशक्तित्वाद्वयाकर्ता अन्याकृतयोः ॥ १८ ॥

ते नामरूपे अन्याकृते सती न्याक्रियमाणे तस्भादेतस्मादात्मन आकाशनामाकृती संवृत्ते । तचाकाशाख्यं भूतमनेन प्रकारेण परमात्मन: संभूतं प्रसन्नादिव सिल्लान्मलमिव फेनम् । न सिल्लं न च सिल्लाद्द्यंतिभन्नं फेनम् ।
सिल्लाद्व्यतिरेकेणादर्शनात् । सिल्लं तु स्वच्छं अन्यत्फेनान्मलरूपात् । एवं परमात्मा नामरूपाम्यामन्यः फेनस्थानीयाम्यां, शुद्धः प्रसन्नः तिद्वलक्षणः । ते
नामरूपे अन्याकृते सती व्याक्रियमाणे फेनस्थानीये आकाशनामाकृती
संवृत्ते ॥ १९॥

ततोऽपि स्थूलभावमापद्यमाने नामरूपे व्याक्रियमाणे वायुभावमापद्येते, ततोऽप्यग्निमावं, अभेरबभावं, ततः पृथ्वीभावं, इत्येवक्रमेण पूर्वपूर्वभवस्योत्तरो त्तरानुप्रवेशेन पंच महाभूतानि पृथिव्यंतान्युत्पन्नानि । ततः पचगुणविशिष्टा पृथ्वी । पृथ्व्याश्च पंचात्मक्यो ब्रीहियवाद्या ओष्घयो जायन्ते । ताभ्यो भक्षि-ताभ्यो लोहितं च शुकं च स्त्रीपुंसशरीरसंबंधि जायते । तदुभयमृतुकाले अविद्याप्रयुक्तकामखनिर्मथनोद्धृतं मंत्रसंस्कृतं गर्भाशये निषिच्यते । तस्त्र-योनिरसानुप्रवेशेन विवर्धमानं गर्भीमूतं नवमे दशमे वा मासि संजायते ॥२०॥

तज्जातं लब्धनामाकृतिकं जातकर्मादिभि: मंत्रसंस्कृतं पुन: उपनयन-संस्कारयोगेण ब्रह्मचारिसंज्ञं भवति । तदेव शरीरं पत्नीसंयोगसंस्कारयोगेण गृहस्थसंज्ञं भवति । तदेव वनस्थसंस्कारेण तापससंज्ञं भवति । तदेव क्रियाविनि-चृत्तिनिमित्तसंस्कारेण परिवाट्संज्ञं भवति । इत्येवं त्वत्तो भिन्नं भिन्नजात्यन्वय-संस्कारं शरीरम् ॥ २१ ॥

मनश्रेंद्रियाणि च नामरूपात्मकान्येव 'अन्नमयं हि सोम्य मनः' इत्यादि-श्रुतिभ्यः ॥ २२ ॥

कथं चाहं मिश्नजात्यन्वयसंस्कारवर्जित इत्येतच्छ्णु — योऽसौ नामरूपयोव्यक्तिर्वा नामरूपधर्मविरुक्षणः स एव नामरूपे व्यक्तिर्व सृष्ट्वेदं शरीरं स्वयं
संस्कारधर्मवार्जितो नामरूपे इह प्रविष्टः अन्यैरदृष्टः स्वयं पश्यन् तथाऽश्रुतः
श्रुप्वन् — अमतो मन्त्रानः — अविज्ञातो विज्ञानन् 'सर्वाणि रूपाणि विचित्य
धीरो नामानि कृत्वाऽभिवदन् यदास्ते' इति । अस्मिन्नर्थे श्रुतयः सहस्रशः
'तत्सृष्ट्वा तदेवानुपाविशत्' 'अंतः प्रविष्टः शास्ता जनानाम्', 'स एष इह
प्रविष्टः', 'एष त आत्मा', 'स एतमेव सीमानं विदायत्या द्वारा प्रापद्यतं',
'एष सर्वेषु भूतेषु गूढोऽऽत्मा', 'सेयं देवतेक्षत इंताइमिमास्तिस्रो देवताः'
इत्याद्याः ॥ २३ ॥

स्मृतयोऽपि 'आत्मैव देवताः सर्वाः', 'नवद्वारे पुरे देही', 'क्षेत्रज्ञं चापि मां विद्धि', 'समं सर्वेषु भूतेषु', 'उपद्रष्टानुमंता च', 'उत्तमः षुरुषस्त्वन्यः', 'अशरीरं शरीरेषु', इत्याद्याः । तस्मात् जात्यन्वयसंस्कारवर्जितस्त्विमिति सिद्धम् ॥ २४ ॥

स यदि ब्रूयात् — अन्य एवाइमज्ञ: सुखी दुःखी बद्धः संसारी — अन्योऽसौ मद्रिलक्षणः असंसारी देवः, तमहं बस्युपहारनमस्कारादिभिः वर्णाश्रमकर्म- भिश्चाराध्य संसारसागरादुत्तितीर्षुरिसम, कथमहं स एवेति ॥ २५ ॥

आचार्यो ब्रूयात्—'नैवं सोम्य प्रतिपत्तुमईसि, प्रतिषिद्धस्वाद्धेदप्रतिपत्तेः'। कथं प्रतिषिद्धा भेदप्रतिपत्तिरित्यत आह— 'अन्योऽस्वन्योऽहमस्मीति न स वेद ', 'ब्रह्म तं परादाद्योऽन्यत्रात्मनो ब्रह्म वेद ' 'मृत्योः स मृत्युमाप्नोति य इह नानेव पश्यति ' इत्येवमाद्याः ॥ २६ ॥

एता एव श्रुतयो भेदप्रतिपत्तेः संसारगमनं दर्शयन्ति ॥ २७ ॥

अभेद्यतिपत्तेश्च मोक्षं दर्शयंति सहस्रशः। 'स आत्मा तत्त्वमि ' इति प्रमात्मभावं विधाय 'आचार्यवान्पुरुषो वेद ' इत्युक्त्वा 'तस्य तावदेव चिरम् ' इति मोक्षं दर्शयंत्यभेदविज्ञानादेव । सत्याभिसंधस्यातस्करस्येव दाहाद्य-भावदृष्टांतेन—संसाराभावं दर्शयंति । भेददर्शनादसत्याभिसंधस्य संसारामनं दर्शयंति तस्करस्येव दाहादिदृष्टांतेन ॥ २८ ॥

'त इह व्याघ्रो वा ' इत्यादिना च अभेददर्शनात् ' स स्वराट् भवति ' इत्युक्वा तद्विपरीतेन भेददर्शनेन संसारगमनं दर्शयति—-'अथ येऽन्यथाऽतो विदुरन्यराजानस्ते क्षय्यछोका भवति' इति प्रतिशाखम् । तस्मात् मृषैवैवमवादीः ब्राह्मणपुत्रोऽदोन्वयः संसारी परमात्मविलक्षण इति ॥ २९ ॥

तस्मात् प्रतिषिद्धः वाद्धेददर्शनस्य, भेदविषयः वाच्च कर्मोपादानस्य, कर्मसाधनः वाच्च यज्ञोपवीतादेः कर्मसाधनोपादानस्य परमात्माऽभेदप्रतिपत्त्या प्रतिषेधः कृतो वेदितव्यः । कर्मणां तःसाधनानां च यज्ञोपवीतादीनां परमात्माऽ भेदप्रतिपत्तिविरुद्धः वात् । संसारिणो हि कर्माणि विधीयते तःसाधनानि च यज्ञोपवीतादीनि । न परमात्मनोऽभेददर्शिनः । भेददर्शनमात्रेण च ततोऽन्यत्वम् ॥ ३०॥

यदि कर्माणि कर्तव्यानि न निवर्तयिषितानि कर्मसाधनासंबंधिनः कर्म-निमित्तजात्याश्रमाद्यसंबंधिनश्च, परमात्मनश्च आत्मनैवाभेदप्रतिपत्ति नावक्ष्यत् ' स आत्मा तत्त्वमित ' इत्येवमादिभिर्निश्चितरूपैर्वाक्यैः, भेदप्रतिपत्तिनिदां च नाभ्यधास्यत् 'एष नित्यो महिमा ब्राह्मणस्य', 'अनन्वागतं पुण्येनानन्वागतं पापेन', 'अत्र स्तेनोऽस्तेनः' इत्यादिना ॥ ३१ ॥

कर्मासंबंधिस्वरूपत्वं कर्मनिमित्तवर्णाद्यसंबंधरूपतां च नाम्यधास्यत् कर्माणि च कर्मसाधनानि च यज्ञोपवीतादीनि यद्यपरितित्याजयिषितानि । तस्मात् ससा-धनं कर्म परित्यक्तव्यं मुमुक्षुणा परमात्माऽभेददर्शनिवरोधात् । आत्मा च पर एवेति प्रतिपत्तव्यो यथाश्रृत्युक्तव्रक्षणः ॥ ३२॥

स यदि ब्र्यात्—भगवन्, दह्ममाने छिद्यमाने वा देहे प्रत्यक्षा वेदना, अश्वनायादिनिमित्तं च प्रत्यक्षं दुःखं मम । परश्चायमात्मा, 'अयमात्माऽपहत-पाप्मा विरजो विमृत्युर्विशोको विजिघत्सोऽपिपासः' सर्वगंघरसवर्जितः श्रूयते सर्वश्रुतिषु स्मृतिषु च । कथं तद्विलक्षणः अनेकसंसारघर्मसंयुक्तः परमात्मान-मात्मत्वेन च मा संसारिणं परमात्मत्वेन अग्निमिव शीतत्वेन प्रतिपद्येय १ संसारी च सन् सर्वभ्युदयनिःश्रेयससाधनानि कर्माणि तत्साधनानि च यज्ञोपवीतादीनि कथं परित्यज्ञेयमिति ॥ ३३ ॥

तं प्रति ब्रूयात्—यदवोचो दह्यमाने छिद्यमाने वा देहे प्रत्यक्षा वेदनोपलभ्यते ममेति, तदसत्। कस्मात् ? दह्यमाने छिद्यमान इव वृक्षे उपलब्धुरुपलभ्यमाने कर्मणि शरीरे दाइच्छेदवेदनाया उपलभ्यमानत्वात् दाहादिसमानःश्रयैव वेदना। यत्र हि दाहः छेदो वा क्रियते तत्रैव व्यपदिशति दाहादिवेदनां लोकः, न वेदनां दाहाद्युपलब्धरीति। कथं ? क्र ते वेदनेति पृष्टः शिरिस
मे वेदना उरिस उदरे इति वा यत्र दाहादिस्तत्रैव व्यपदिशति, न तूपलब्धरीति। यद्युपलब्धरि वेदना स्यात् वेदनानिमित्तं वा दाइच्छेदादि वेदनाश्रयत्वेनोपदिशेदाहाद्याश्रयवत्॥ ३४॥

स्वयं च नोपलभ्येत चक्षुर्गतरूपवत् । तस्मात् दाहच्छेदादिसमानाश्रय-त्वेन उपलभ्यमानत्वाद्दाहादिवत् कर्मभूतैव वेदना । भावरूपत्वाच्च साश्रया तंबुलपाकवत् । वेदनासमानाश्रय एव तत्संस्कारः । स्मृतिसमानकाल एवोप-लभ्यमानत्वात् । वेदनाविषयः तिन्निमित्तविषयश्च द्वेषोऽपि संस्कारसमानाश्रय एव । तथा चोक्तम् 'रूपसंस्कारतुल्याऽऽघी रागद्वेषौ भयं च यत् । गृह्यते धीश्रयं तस्माज्ज्ञाता शुद्धोऽभयः सदा '॥ ३५ ॥

किमाश्रयाः पुनः रूपादिसंस्कारादय इति । उच्यते-यत्र कामादयः । क पुनस्ते कामादयः १ 'कामः संकल्पो विचिकित्सा ' इत्यादिश्रुते: बुद्धावेव । तत्रैव रूपादिसंस्कारादयोऽपि 'कस्मिन्न रूपाणि प्रतिष्ठितानीति हृदये' इति श्रुतेः । 'कामा येऽस्य हृदि श्रिताः', 'तीर्णो हि यदा सर्वान् श्रोकान् हृदयस्य', 'असंगो ह्ययम्', 'तद्दा अस्यैतदतिच्छंदाः' इत्यादिश्रुतिभ्यः, 'अविकायोऽपमुच्यते', 'अनादित्वान्निर्गुणत्वात्' इत्यादिभ्यः, इच्छाद्वेषादि च क्षेत्रस्यैव विषय्यस्य घर्मो नात्मन इति स्मृतिभ्यश्च, कर्मस्थैवाद्यद्धिः नात्मस्था इति ॥ ३६ ॥

अतो रूपादिसंस्काराद्यगुद्धिसंबंधामावात् न परस्मादात्मनो विलक्षणस्त्वमिति प्रत्यक्षादिविरोधामावात् युक्तं पर एवाःमाऽद्दमिति प्रतिपत्तुम्—'तदात्मानं मेवावेदहं ब्रह्माऽस्मि', 'एकधैवानुद्रष्टव्यम्', 'अहमेवाऽधस्तात्', 'आत्मैवाऽधस्तात्', 'सर्वमात्मानं पर्यत्', 'यत्र त्वस्य सर्वमात्मैव', 'इदं सर्व यदयमात्मा', 'स एषोऽकलः', 'अनंतरमबाह्यम्', 'सबाह्याभ्यंतरो ह्यजः', 'ब्रह्मवेदम्', 'एतया द्वारा प्रापचत', 'प्रज्ञानस्य नामध्यानि', 'सत्यं ज्ञानमनंतं ब्रह्म', 'तस्माद्वा एतस्मात्', 'तत्सुष्ट्वा तदेवानुपाविद्यत्', 'एको देवः सर्वभूतेषु गूदः सर्वव्यापी', 'अद्यरीरं द्यरिष्षु', 'न जायते म्रियते', स्वप्नांतं जागरितातम्', 'स म आत्मिति विद्यात्', 'यस्तु सर्वाण भृतानि', 'तदेवति तत्रैवति', 'वेनस्तत्पद्यन्', 'तदेवाग्निः', 'अहं मनुरभवं सूर्यश्च', 'अंतः प्रविष्टः द्यास्ता बनानाम्,' 'सदेव सोम्य', 'तत्सस्यं स आत्मा तत्त्वमित' इत्यादिश्रुतिभ्यः ।।३७॥

स्मृतिभ्यश्च 'पू: प्राणिनः सर्व एव गुहाशयस्य', 'आत्मैव देवता:',

'नवद्वारे पुरे', 'समं सर्वेषु भूतेषु,' 'विद्याविनयसंपन्ने,' 'अविभक्तं विभ-केषु,' 'वासुदेवः सर्वम्' इत्यादिभ्यः एक एवात्मा परं ब्रह्म सर्वसंसारधर्म-विनिर्मुक्तस्त्वमिति सिद्धम् ॥ ३८॥

स यदि ब्र्यात्—यदि भगवन्, 'अनंतरोऽबाह्यः ' 'सबाह्याभ्यंतरो ह्यजः' 'कृत्सः प्रज्ञानघन एव' सैंधवघनवदात्मा सर्वमूर्तिभेदवर्जितः आकाशवदेकरसः, तर्हि किमिदं दृश्यते वा साध्यं साधनं वा साधकश्चेति श्रुतिस्मृतिलोकप्रसिद्धं वादिशतविप्रतिपत्तिविषय इति ॥ ३९॥

आचार्यो ब्र्यात्—अविद्याकृतमेतद्यदिदं दृश्यते श्रूयते वा, साध्यं साधनं साधनश्चेति परमार्थतस्त्वेक एवातमा, अविद्यादृष्टेः अनेकवत् आभासते, तिमिरदृष्ट्या अनेकचंद्रवत् । 'यत्र वा अन्यदिव स्यात्,' 'यत्र हि द्वैतमिव भवति तदितर इतरं पश्यति ', 'मृत्योः स मृत्युमाप्नोति', ' अथ यत्रान्यत्पश्यति अन्यच्छुणोति अन्यद्विज्ञानाति तद्दर्य अथ यद्दर्यं तन्मर्त्यमिति', 'वाचारंभणं विकारो नामधेयं मृत्तिकेत्येव सत्यम्', 'अन्योऽसावन्योऽहम्' इति भेददर्शन-निन्दोपपत्तेरविद्याकृतं द्वैतम् 'एकमेवाऽद्वितीयम्', 'यत्र त्वस्य', 'को मोहः कः शोकः ' इत्याद्येकत्वविधिश्चतिभ्यश्चेति ॥ ४०॥

यद्येवं भगवन्, किमर्थे श्रुत्या साध्यसाघनादिमेद उच्यते उत्पत्तिः प्रख्यश्चेति १ ॥ ४१ ॥

अत्रोच्यते—-अविद्यावतः उपात्तशरीरादिभेदस्य इष्टानिष्टयोगिनमात्मानं मन्यमानस्य माधनैरेवेष्टानिष्टपाप्तिपरिहारोपायविवेकमजानतः इष्टप्राप्तिं चानिष्ट-परिहारं चेच्छतः शनैस्तद्विषयमज्ञानं निवर्तयितुं शास्त्रं, न साध्यसाधनादिभेदं विधत्ते, अनिष्टरूपः संसारो हि स इति । तन्द्रेददृष्टिमेवाविद्यां संसारमूलमुन्मूलयित उत्पत्तिप्रलयाद्येकस्वोपपत्तिप्रदर्शनेन ॥ ४२ ॥

अविद्यायामुन्मूलितायां श्रुतिस्मृतिन्यायेभ्यः ' अनंतरमबाह्यम् ', ' सबाह्या-भ्यंतरो ह्यजः', ' सेंघवघनवत् ', ' प्रज्ञानघन एवेकरस आत्मा ', ' आकाशव- त्परिपूर्णः ' इत्यत्रेव एका प्रज्ञा प्रतिष्ठा परमार्थदर्शिनो भवति । न साध्य-साधनोत्पत्तिप्रलयादिभेदेन अशुद्धिगंघोऽप्युपपद्यते ॥ ४३ ॥

तचैतत् परमार्थदर्शनं प्रतिपत्तुमिच्छता वर्णाश्रमाद्याभमानकृतपांकरूप-पुत्रवित्तलोकैषणादिस्यो व्युत्थानं कर्तव्यम् । सम्यक्पत्ययविरोधात्तदभमानस्य । भेददर्शनप्रतिषेधार्थोपपत्तिश्चोपपद्यते । नह्येकस्मिन्नात्मन्यसंसारित्वबुद्धौ शास्त्र-न्यायोत्पादितायां तद्विपरीता बुद्धिभेवति । नह्यमौ शीतत्वबुद्धिः, शरीरे वा अजरामरणबुद्धिः । तस्मादविद्याकार्यत्वात् सर्वकर्मणां तत्साधनानां च यज्ञोपवीता-दीनां परमार्थदर्शननिष्ठेन त्यागः कर्तव्यः ॥ ४४ ॥

#### कूटस्थाद्वयात्मबोधप्रकरणम् ॥ २ ॥

सुखमासीनं ब्राह्मणं ब्रह्मानिष्ठं कश्चिद्धह्मचारी जन्ममरणलक्षणात् संसारात् निर्विण्णो मुमुक्षुः विधिवदुपसन्नः पप्रच्छ——भगवन्, कथमहं संसारान्मोक्षिष्ये श्वरीरेद्रियविषयवेदनावान् ? जागरिते दुःखमनुभवामि तथा स्वप्नेऽनुभवामि च पुनः पुनः सुषुप्तिप्रतिपत्त्या विश्रम्य विश्रम्य । किमैयमेग मम स्वभावः, किंवा अन्यस्वभावस्य सतो नैमित्तिकः इति । यदि अयमेव स्वभावः, न मे मोक्षाशा, स्वभावस्यावर्जनीयस्वात् । अथ नैमित्तिकः, निमित्तपरिहारे स्यान्मोक्षोपपत्तिः ॥ ४५ ॥

तं गुरुरवाच --श्युणु वत्स, न तवायं स्वभावः । किंतु नैमित्तिकः

इति उक्त: शिष्य उवाच -- किं निमित्तं, किं वा तस्य निवर्तकम्, को वा मम स्वभावः यस्मिनिमित्ते निवर्तिते नैमित्तिकाभावः रोगनिमित्तनिवृत्ताविव रोगी स्वभावं प्रतिपद्येयेति ॥ ४७ ॥

गुरुरवाच — अविद्या निमित्तं, विद्या तस्या निवर्तिका । अविद्यायां निवृ-त्तायां तिन्निमित्ताभावात् मोक्ष्यसे जन्ममरणलक्षणात् संसारात् । स्वप्नजाग्रहुःखं च नानुभविष्यसीति ॥ ४८ ॥ िशिष्य उवार्च—का सा अविद्या, किंविषया वा, विद्या च का अविद्या-निवर्तिका यया स्वभावं प्रतिपद्येयेति ॥ ४९ ॥

गुरुरवाच—-त्वं परमात्मानं संतं असंसारिणं संसार्यहमस्मीति विपरीतं प्रतिपद्यसे, अकर्तारं संतं कर्तेति, अभोक्तारं संतं भोक्तिते, विद्यमानं च अविद्य-मानमिति । इयमविद्या ॥ ५० ॥

शिष्य उवाच— यद्यप्यहं विद्यमानः तथापि न परमात्मा । कर्तृत्वभोकृत्वलक्षणः संसारो मम स्वभावः, प्रत्यक्षादिभिः प्रमाणैः अनुभूयमानत्वात् ।
न अविद्यानिमित्तः अविद्यायाः आत्मविषयत्वानुपपत्तेः। अविद्या नाम अन्यस्मिन्
अन्यधर्माध्यारोपणा, यथा प्रसिद्धं रजतं प्रसिद्धायां शुक्तिकायां, यथा प्रसिद्धं पुरुषं
स्थाणावध्यारोपयति, प्रसिद्धं वा स्थाणुं पुरुषे । नाप्रसिद्धं प्रसिद्धं वा
अप्रसिद्धे । न चात्मन्यनात्मानमध्यारोपयति आत्मनः अप्रसिद्धत्वात् । तथा
आत्मानं अनात्मनि आत्मनोऽप्रसिद्धत्वादेव ॥ ५१ ॥

तं गुरुरवाच--न, व्यभिचारात् । निह वत्स, प्रसिद्धं प्रसिद्धं एवाध्याः रोपयतीति नियंतु शक्यम् । आत्मन्यध्यारोपणदर्शनात् । गौरोऽहं कृष्णोऽहिमिति देहधर्मस्य अहंप्रत्ययविषये आत्मिनि, अहंप्रत्ययविषयस्य च आत्मनः देहे अय-महमस्मीति ॥ ५२॥

शिष्य आह —प्रसिद्ध एव तह्यात्मा अहंपत्ययविषयतया देहश्च अयमिति । तत्रैवं सति प्रसिद्धयोरेव देहात्मनोरितरेतराध्यारोपणा स्थाणुपुरुषयोः शुक्तिका-रजतयोरिव । तत्र कं विशेषमाश्चित्य भगवतोक्तं प्रसिद्धयोरितरेतराध्यारोपणेति नियंतुं न शक्यते इति ॥ ५३ ॥

गुरुराह——शृणु। सत्यं प्रसिद्धौ देहात्मानौ। नतु स्थाणुपुरुषाविव विविक्तः प्रत्ययविषयतया सर्वलोकप्रसिद्धौ। कथं तिर्हे ? नित्यमेव निरंतराविविक्तप्रत्यय-विषयतया। निह अयं देहः, अयमात्मा, इति विविक्ताम्यां प्रत्ययाभ्यां देहात्मानौ एह्माति यः कश्चित्। अत एव हि मोमुह्मते लोकः आत्मानात्मविषये, एवः

मात्मा नैवमात्मा इति । इमं विशेषमाश्रिय वोचं नैव नियंतु शक्यमिति ॥ ५४ ॥

ननु अविद्याऽध्यारोपितं, यत्र यत् तदसत् तत्र दृष्टं, यथा रजतं शुक्तिः कायां, स्थाणौ पुरुषः, रज्ज्वां सर्पः, आकाशे तलमिलनत्विमत्यादि । तथा देहात्मनोरिप नित्यमेव निरंतराविविक्तप्रत्ययतया इतरेतराध्यारोपणा कृता स्यात् । तदितरेतरयोः नित्यमेव असत्त्वं स्यात् । यथा शुक्तिकादिषु अविद्याध्यारोपितानां रजतादीनां नित्यमेव अत्यंतासत्त्वं, तद्विपरीतानां च विपरीतेषु, तद्वत् देहात्मनोरिवद्ययेव इतरेतराध्यारोपणा कृता स्यात् । तत्रेवं सित देहात्मनोरसन्वं प्रसच्येत । तचानिष्टं वैनाशिकपक्षत्वात् । अथ तद्विपर्ययेण देहः आत्मन्यविद्ययाऽध्यारोपितः देहस्यात्मनि सित असत्त्वं प्रसच्येत । तच्चानिष्टं प्रत्यक्षादिविरोधात् । तस्माह्दहात्मानौ नाविद्यया इतरेतरिसमन् अध्यारोपितौ । कथं तर्हि, वंशस्तंभवित्रत्यसंयुक्तौ ॥ ५५ ॥

न । अनित्यत्वपरार्थत्वप्रसंगात् । संहतत्वात् परार्थत्वं अनित्यत्वं च वंश-स्तंभादिवदेव । किंच यस्तु परैर्देहेन संहत: कल्पित आत्मा स सहतत्वात् परार्थः । तेन असंहतः परोऽन्यो नित्यः सिद्धस्तावत् ॥ ५६ ॥

तस्यासंहतस्य देहे देहमात्रतया अध्यारोपितत्वेन असत्त्वानित्यत्वादिदोष-प्रसंगो भवति । तत्र निरात्मको देह इति वैनाशिकपक्षप्राप्तिदोष: स्यात् ॥५७॥

न । स्वत एवात्मनः आकाशस्येव अमंहतत्वाभ्युपगमात् । सर्वेणासंहतः स च आत्मेति न निरात्मको देहादिः सर्वः स्यात् । यथाच आकाशं सर्वेणा-संहतमिति सर्वे न निराकाशं भवति एवम् । तस्मान्न वैनाशिकपक्षप्राप्तिदोषः स्यात् ॥ ५८ ॥

यत्पुनरुक्तं देहस्यात्मन्यस्त्वे प्रत्यक्षादिविरोधः स्यादिति । तन्न । प्रत्यक्षा-दिभिः आत्मनि देहस्य सत्त्वानुपलब्धेः । नह्यात्मनि कुंडे बदरं क्षीरे सर्पिः तिले तैलं भित्तौ चित्रमिव च प्रत्यक्षादिभिः देह उपलभ्यते । तस्मान प्रत्यक्षादि-विरोधः ॥ ५९ ॥

कथं तर्हि प्रत्यक्षाद्यप्रसिद्धात्मिन देहाध्यारोपणा, देहे च आत्मा-रोपणा १ ॥ ६० ॥

नायं दोषः । स्वभावप्रसिद्धत्वादात्मनः । निह्न कादाचित्कसिद्धावेव अध्या-रोपणा न नित्यसिद्धौ इति नियतुं शक्यं, आकाशे तलमलाद्यध्यारोपणदर्श-नात् ॥ ६१ ॥

िकं भगवन्, देहात्मनोः इतरेतराध्यारोपणा देहादिसंघातक्कता अथवा आत्मक्रतेति ॥ ६२ ॥

गुरुरुवाच — यदि देहादिसंघातकृता यदि वा आत्मकृता कि तत्र स्यात् १॥ ६३॥

इत्युक्तः शिष्य आह्— यद्यहं देहादिसंघातमात्रः ततो ममाचेतनत्वात् परार्थत्विमिति न मत्कृता देहात्मनोः इतरेतराध्यारोपणा । अथाहमात्मा परोऽन्यः संघातात् चितिमस्वात् स्वार्थं इति मयैव चितिमता आत्मिन अध्यारोपणा क्रियते सर्वानर्थवीजमृता ॥ ६४ ॥

इत्युक्तो गुरुरुवाच--अनर्थबीजमूतां चेत् मिथ्याध्यारीपणां जानीषे, मा कार्षीस्तिहिं॥ ६५॥

नैव भगवन्, शक्नोमि न कर्तुम् । अन्येन केनचित् प्रयुक्तोऽहं न स्वतंत्र इति ॥ ६६ ॥

न तर्हि अचितिमस्वात् स्वार्थः त्वम् । येन प्रयुक्तः अस्वतंत्रः प्रवर्तेसे स चितिमान् स्वार्थः । संघात एव त्वम् ॥ ६७ ॥

यद्यचेतनोऽहं कथं सुखदुःखवेदना भवदुक्तं च जानामि ॥ ६८ ॥

गुरुरवाच-- किं सुखदुःखवेदनाया मदुक्ताच्चान्यस्वं, किं वा अनन्य एवेति ॥ ६९ ॥

शिष्य उवाच-- नाइं तावदनन्यः । कस्मात् १ यस्मात्तदुभयं कर्मभूतं

घटादिकमिव जानामि । यद्यनन्योऽहं तेन तदुभयं न जानीयां, किंतु जानामि, तस्मादन्यः । सुखदुःखवेदनाविक्रिया च स्वार्थेव प्राप्तोति, त्वदुक्तं च स्यात् अनन्यत्वे । न च तयोः स्वार्थता युक्ता । नहि चंदनकटककृते सुखदुःखे चंदन-कंटकार्थे, घटोपयोगो वा घटार्थः । तस्मात् तद्विज्ञातुर्मम चंदनादिकृतः अर्थः । अहं हि ततोऽन्यः समस्तमर्थे जानामि बुद्धचारूढम् ॥ ७० ॥

तं गुरुरवाच-- एवं तर्हि स्वार्थस्वं चितिमत्वान्न परेण प्रयुज्यसे । निह्न चितिमान् परतंत्रः परेण प्रयुज्यते--चितिमतिश्चितिमदर्थस्वानुपपत्तेः समस्वास्प-दीपप्रकाशयोरिव । नापि अचितिमदर्थस्वं चितिमतो भवति, अचितिमतोऽ-चितिमत्त्वादेव स्वार्थसंबंधानुपपत्तेः । नापि अचितिमतोः अन्योन्यार्थस्वं दृष्टम् । निह्नि काष्ठकुडये अन्योन्यार्थं कुर्वाते ॥ ७१ ॥

ननु चितिमस्वे समेऽपि भृत्यस्वामिनोः अन्योन्यार्थत्वं दृष्टम् ॥ ७२ ॥

नैवं — अमेरुणप्रकाशवत् तव चितिमत्त्वस्य विवक्षितत्वात्। प्रदर्शितश्च इष्टांतः प्रदीपप्रकाशयोरिवेति। तत्रैवं सति स्वबुद्धचारूढमेव सर्वमुपलमसे अग्न्यु-णप्रकाशतुब्येन कूटस्थनित्यचैतन्यस्वरूपेण। यदि चैवमात्मनः सर्वदा निर्वि-शेषत्वमुपगच्छसि, किमित्यूचिवान् सुषुते विश्रम्य विश्रम्य जागत्स्वमयोः दुःख-मनुभवामि इति। कि अयमेव मम स्वभावः किंवा नैमित्तिकः इति च। किमसौ व्यामोहोऽपगतः किंवा नेति॥ ७३॥

इत्युक्तः शिष्य आह — भगवन्, अपगतः त्वत्यसादात् व्यामोहः, किंतु मम क्टस्थतायां संशयः। कथम्— राब्दादीनां स्वतः सिद्धिनांस्ति, अचेतनत्वात्। शब्दाद्याकारप्रत्ययोत्पत्तेस्तु तेषाम् । प्रत्ययानामितरेतरव्यावृक्तविशेषणानां नीलपीताद्याकारवतां स्वतः सिद्ध्यसंभवात् । तस्माद्वाह्याकारिनिमित्तत्वं गम्यते इति बाह्याकारवत् शब्दाद्याकारत्वसिद्धः । तथा प्रत्ययानामपि अहं-प्रत्ययालंबनवस्तुभेदानां सहत्त्वात् अचैतन्योपपत्तेः । स्वार्थत्वासंभवात् स्वरूप-व्यतिरिक्तग्राह्मक्रग्राह्यत्वेन सिद्धः शब्दादिवदेव। असंहत्त्वे सित चैतन्यात्मकः वात्

स्वार्थोऽपि अहंप्रत्ययानां नीलपीताद्याकाराणामुपलब्धेति विक्रियावानेव, कथं कूटस्य इति संशयः ॥ ७४ ॥

तं गुरुरवाच—न युक्तस्तव संशयः । यतस्तेषां प्रत्ययानां नियमेन अशे-षतः उपलब्धेरेव अपरिणामित्वात् कूटस्थत्विख्दौ निश्चयहेतुमेव अशेषचित्त-प्रचारोपलब्धि संशयहेतुमात्थ । यदि हि तव परिणामित्वं स्यात् अशेष-स्वविषयचित्तप्रचारोपलब्धिर्न स्यात् चित्तस्येव स्वविषये । यथा चेंद्रियाणां स्वविषयेषु । नच तथा आत्मनस्तव स्वविषयेकदेशोपलब्धिः । अतः कूटस्थतैव तवेति ॥ ७५ ॥

तत्राह--उपलब्धिर्नाम धात्वर्थो विक्रियैव, उपलब्धुः कूटस्थात्मता चेति विरुद्धम् ॥ ७६ ॥

न, घात्वर्थविक्रियायां उपलब्ध्युपचारात् । यो हि बौद्धः प्रत्ययः स धात्वर्थो विक्रियात्मकः आत्मनः उपलब्ध्यामासफलावसान इति उपलब्ध्याब्देन उपचर्यते। यथा छिदिक्रिया दैधीमावफलावसानेति घात्वर्थत्वेन उपचर्यते तद्वत्॥ ७७ ॥

इत्युक्तः शिष्य आह--ननु भगवन्, मम क्टस्थत्वप्रतिपादनं प्रति अस-मर्थो दृष्टातः । कथम्, छिदिः छेद्यविक्रियावसाना उपचर्यते--यथा धात्वर्थ-त्वेन तथा उपलब्धिशब्दोपचरितोऽपि घात्वर्थो बौद्धः प्रत्ययः आत्मनः उपलब्धिविक्रियावसानश्चेत् नात्मनः क्टस्थतां प्रतिपाद्यितुं समर्थः ॥ ७८ ॥

गुरुरुवाच- सत्यमेवं स्यात् यदि उपलब्ध्युपलब्झोः विशेषः । नित्योपः लब्धिमात्र एव हि उपलब्धा । नतु तार्किकसमय इव अन्या उपलब्धः अन्यः उपलब्धा च ॥ ७९ ॥

ननु उपलब्धिफलावसानो घात्वर्थः कथमिति ॥ ८०॥

उच्यते— शृणु उपलब्ध्याभासफलावसान इत्युक्तं, कि न श्रुतं तत् त्वया ? नतु आत्मा विक्रियोत्पादनावसान इति मयोक्तम् ॥ ८१ ॥ शिष्य उवाच-- कथं तर्हि कूटस्थे मिय अशेषस्वविषयचित्तप्रचारो-लब्धुत्वमित्यात्थ ॥ ८२॥

तं गुरुरवाच- सत्यमवोचं, तेनैव कूटस्थतामब्रवं तव ॥ ८३ ॥

यद्येवं भगवन् , कूटस्थनित्योपलिब्धस्वरूपे मिय शब्दाद्याकारबौद्धप्रत्ययेषु च मस्त्वरूपोपलब्ध्याभासफलावसानवस्तु उत्पद्यमानेषु कस्त्वपराधो मम ॥८४॥

सत्यं नास्त्यपराधः किंतु अविद्यामात्रस्तु अपराध इति प्रागेवावोचम् ॥८५॥ यदि भगवन्, सुषुप्त इव मम विक्रिया नास्ति, कथं स्वप्नजागरिते ॥ ८६॥ तं गुरुरुवाच—किंत्वनुभूयेते त्वया संततम् ॥ ८७॥

शिष्य उत्राच—बाढम् अनुभवामि, बिंतु विच्छिद्यविच्छिद्य, नतु संततम्

तं गुरुरवाच—-तर्हि आगंतुके त्वेते, न तवात्मभूते । यदि तवात्मभूते, चैतन्यस्वरूपवत् स्वतःसिद्धे संतते एव स्याताम् । किंच स्वप्रजागरिते न तव आत्मभूते व्यभिचारित्वात् वस्नादिवत् । निह यस्य यत्स्वरूपं तत् तद्वयभिचारि हृष्टम् । स्वप्नजागरिते तु चैतन्यमात्रत्वाद्वयभिचरतः । सुषुप्ते चेत् स्वरूपं व्यभिचरत् तन्नष्टं नास्तीतिवा बाध्यमेव स्यात् आगंतुकानां अतद्वर्माणां उभयात्मकत्व-दर्शनात् । यथा धनवस्नादीनां नाशो हृष्टः स्वप्नभ्नातिरूव्यानां तु अभावो हृष्टः ॥ ८९॥

नन्वेवं भगवन्, चैतन्यस्वरूपमि आगंतुकं प्राप्तम् । स्वप्नजागरितयोरिव सुषुप्ते अनुपन्ठब्येः । अचैतन्यस्वरूपो वा स्यामहम् ॥ ९० ॥

न। पश्य। तदनुपपत्ते:। चैतन्यस्वरूपं चेत् आगंतुकं पश्यित, पश्य। नैतद्वर्षशतेनापि उपपत्त्या कलयितुं शक्नुमो वयम्, अन्यो वाऽचैतन्योऽपि। तस्य संहत्तत्वात् पारार्थ्यं अनेकत्वं नाशित्वं च न केनचित् उपपत्त्या वारयितुं शक्यम्। अस्वार्थस्य स्वतःसिद्धयभावादित्यवोचाम । चैतन्यस्वरूपस्य तु आस्मनः स्वतः सिद्धेः अन्यानपेक्षत्वं न केनचित् वारियतुं शक्यम्, अव्यभिचारात् ॥९१॥ ननु व्यभिचारो दर्शितो मया सुषुप्ते न पश्यामीति ॥ ९२ ॥

न । व्याहतत्वात् । कथं व्याघातः १ पश्यतस्तव न पश्यामि इति व्याहतं वचनम् । न हि कदाचित् भगवन्, सुषुते मया चैतन्यं अन्यद्वा किंचित् इष्टम् । पश्यन् तर्हि सुषुते त्वम्, यस्मात् दृष्टमेव प्रतिषेष्वसि, न दृष्टिम् । या तव दृष्टिः तत् चैतन्यमिति मयोक्तम् । यथा त्वं विद्यमानया न किंचित् दृष्टमिति प्रतिषेषिस सा दृष्टिः त्वचैतन्यम् । तर्हि सर्वत्र अव्यभिचारात् कूटस्थनित्यत्वं सिद्धं स्वतः एव, न प्रमाणापेक्षम् । स्वतःसिद्धस्य हि प्रमातः अन्यस्य प्रमे-यस्य परिच्छित्तिं प्रति प्रमाणापेक्षा । या तु अन्या नित्या परिच्छित्तः अपेक्ष्यते अन्यस्य अपरिच्छित्तिः प्रमाणापेक्षा । या तु अन्या नित्या परिच्छित्तः अपेक्ष्यते अन्यस्य अपरिच्छित्तिः प्रमाणापेक्षा । या तु अन्या नित्या परिच्छित्तः अपेक्ष्यते अन्यस्य अपरिच्छित्तिः प्रमाणापेक्षा । या तु अन्या नित्या परिच्छित्तः अपेक्ष्यते अन्यस्य अपरिच्छित्तिः प्रमाणापेक्षा । या त् अन्यादि नित्येव कूटस्था स्वयंज्योतिः-स्वमावा । यथा प्रकाशनं उष्णत्वं वा लोहोदकादिषु परतः अपेक्ष्यते अग्न्यादि स्थादिभ्यः, अतत्स्वभावत्वात् । न अग्न्यादित्यादीनां तदपेक्षा सर्वदा तत्स्वभावन्वात् ॥ ९३ ॥

अनित्यत्वे एव प्रमा स्यात्, न नित्यत्वे इति चेत् ॥ ९४ ॥

न । अवगते: नित्यत्वानित्यत्वयो: विशेषानुपपत्ते: । निह अवगते: प्रमात्वे अनित्या अवगति: प्रमा न नित्या इति विशेष: अवगम्यते ॥ ९५ ॥

नित्यायां प्रमातुः अपेक्षाऽभावः । अनित्यायां तु यत्नांतरितत्वात् अवगतिः अपेक्ष्यत इति विशेषः स्यात् इति चेत् ॥ ९६ ॥

सिद्धा तर्हि आत्मनः प्रमातुः स्वतःसिद्धिः प्रमाणनिरपेक्षतयैवेति ॥ ९७ ॥ अभावेऽपि अपेक्षाऽभावः, नित्यत्वात् इति चेत् ॥ ९८ ॥

न । अवगतेरेव आत्मिन सद्भावादिति परिहृतमेतत् । प्रमातुश्चेत् प्रमाणापेश्चा १९ सिद्धिः कस्य प्रमित्सा स्यात् । यस्य प्रमित्सा स एव प्रमाता अभ्युपगम्यते । तदीया च प्रमित्सा प्रमेयविषयेव न प्रमातृविषया । प्रमातृविषयत्वे अनवस्थाप्रसंगात् । प्रमातुः तदिच्छायाश्च, तस्याप्यन्यः प्रमाता तस्याप्यन्य इति । एवमेव इच्छायाः प्रमातृविषयत्वे । प्रमातुत्रात्मनः अव्यवहितत्वाच्च प्रमेयत्वानुपपत्तिः । लोके हि प्रमेयं नाम प्रमातुः इच्छा स्मृति प्रयत्न प्रमाणजन्म व्यवहितं सिध्यति । नान्यथा अवगतिः प्रमेयविषया दृष्टा । नच प्रमातुः प्रमाता स्वस्य स्वयमेव केनचित् व्यवहितः कल्पयितुं शक्यः इच्छादीनामन्यतमेनापि । स्मृतिश्च स्मतंव्य विषया, न स्मतृविषया । तथा इच्छायाः इष्टविषयत्वमेव, न इच्छावद्विषयत्वम् । स्मित्रिच्छावद्विषयत्वेऽपि हि उमयोः अनवस्था पूर्ववदपरिहार्या स्यात् ॥ ९९ ॥

ननु प्रमातृविषयावगत्यनुत्वत्तौ अनवगत एव प्रमाता स्यादिति चेत्॥ १००॥

न, अवगंतुः अवगतेः अवगंतव्यविषयत्वात् । अवगंतृ विषयत्वे च अनवस्था
पूर्ववत् स्यात् । अवगतिश्च आत्मिन क्टस्थिनित्यात्मज्योतिः अन्यतः अनपेक्षेव
िद्धाः, अग्न्यादित्यायुष्णप्रकाशवदिति पूर्वमेव प्रसाधितम् । अवगतः चैतन्यात्मज्योतिषः स्वात्मिन अनित्यत्वे, आत्मनः स्वार्थतानुपपत्तिः । कार्यकरणसंघातवत् संहतत्वात् पारार्थ्ये दोषवत्वं च अवोचाम । कथम् १ चैतन्यात्मज्योतिषः
स्वात्मिन अनित्यत्वे स्मृत्यादिव्यवधानात् सांतरत्वम् । ततश्च तस्य चैतन्यज्योतिषः प्रागुत्पत्तेः प्रध्वंसाचीध्वे आत्मन्येव अभावात् चक्षुरादीनामिव संहतत्वात्
पारार्थ्ये स्यात् । यदा च तत् उत्पन्नं आत्मिन विद्यते न तदा आत्मनः
स्वार्थत्वम्। तद्भावाभावापेक्षा हि आत्मानात्मनोः स्वार्थत्वपरार्थत्वसिद्धः। तस्मात्
आत्मनः अन्यनिरपेक्षमेव नित्यचैतन्यज्योतिष्ट्वं सिद्धम् ॥ १०१ ॥

ननु एवं सति, असति प्रमाश्रयत्वे कथं प्रमातुः प्रमातृत्वम् ॥ १०२ ॥ उच्यते-प्रमायाः नित्यत्वे अनित्यत्वे च रूपविशेषाभावात् । अवगतिर्दि

प्रमा । तस्याः स्मृतीच्छादिपूर्विकायाः अनित्यायाः कूटस्थनित्याया वा न स्वरूप-विशेषो विद्यते । यथा धात्वर्थस्य तिष्ठत्यादेः फलस्य गत्यादिपूर्वकस्य अनित्यस्य अगतिपूर्वस्य नित्यस्य वा रूपविशेषो नास्तीति तुल्यो व्यपदेशो दृष्टः 'तिष्ठंति मनुष्याः ' ' तिष्ठंति पर्वताः ' इत्यादि । तथा नित्यावगतिस्वरूपेऽपि प्रमातिर प्रमानुत्वव्यपदेशो न विरुध्यते फलसामान्यादिति ॥ १०३ ॥

अत्राह शिष्यः—नित्यावगतिस्वरूपस्य आत्मनः अविक्रियत्वात् कार्य-करणैः असंहत्य तक्षादीनामिव वास्यादिभिः कर्तृत्वं नोपपद्यते । असंहतस्वभावस्य च कार्यकरणोपादाने अनवस्था प्रसज्येत । तक्षादीनां तु कार्यकरणैः नित्यमेव संहतत्विमिति वास्याद्युपादाने नानवस्था स्यादिति ॥ १०४ ॥

इह तु असंहतस्वभावस्य करणानुपादाने कर्तृत्वं नोपपद्यत इति करणं उपादेयम्—तदुपादानमपि विक्रियैवेति तत्कर्तृत्वे करणांतरमुपादेयम्, तदुपा-दानेऽपि अन्यदिति प्रमातुः स्वातंत्र्ये अनवस्था अपरिहार्या स्यात् इति । नच क्रियैव आत्मान कारयति अनिवंतितायाः स्वरूपाभावात् । अथ अन्यत् आत्मानं उपेत्य कियां कारयतीति चेत् । न । अन्यस्य स्वतःसिद्धत्वाविषयत्वा-द्यनुपपत्तेः । नहि आत्मनः अन्यत् अचेतनं वस्तु स्वप्रमाणकं दृष्टम् । शब्दादि सर्वमेव अवगतिफलावसानप्रत्ययप्रमितं सिद्धं स्यात् । अवगतिश्चेदात्मनोऽन्यस्य स्यात् सोऽपि आत्मेवासंहतः स्वार्थः स्यात् , न परार्थः । नच देहेद्रियविषयाणां स्वार्थतां अवगतुं शक्नुमः । अवगत्यवसानप्रत्ययापेक्षसिद्धिदर्शनात् ॥ १०५॥

ननु देहस्यावगतौ न कश्चित् प्रत्यक्षादिप्रत्ययांतरं अपेक्षते ॥ १०६ ॥

बादम् । जाग्रति एवं स्यात् । मृतिसुषुप्त्योस्तु तेहस्यापि प्रत्यक्षादिप्रमाणा-पेक्षैव सिद्धिः, तथैव इंद्रियाणाम् । बाह्या एव हि शब्दादयो देहेंद्रियाकार-परिणता इति प्रत्यक्षादिप्रमाणापेक्षैव हि सिद्धिः । सिद्धिरति च प्रमाणफलं अवगति अवोचाम । सा च अवगति: कूटस्था स्वयंसिद्धा आत्मच्योति:-स्वरूपेति च ॥ १०७ ॥

अत्राह चोदकः — अवगतिः प्रमाणानां फलं कूटस्थनित्यात्मज्योतिःखरूपेति च विप्रतिषिद्धम् । इत्युक्तवंतमाइ — न विप्रतिषिद्धम् । कथं तर्हि अवगतेः फलत्वम् ? तत्त्वोपचारात् । कूटस्था नित्यापि सती प्रत्यक्षादिप्रत्ययांते लक्ष्यते तादर्थ्यात् । प्रत्यक्षादिप्रत्ययस्य अनित्यत्वे अनित्येव भवति । तेन प्रमाणानां फलं इति उपचर्यते ॥ १०८ ॥

यद्यंवं भगवन्! कूटस्थिनित्यावगितः आत्मज्योतिःस्वरूपैव स्वयंसिद्धां, आत्मिन प्रमाणनिरपेक्षत्वात् , ततोऽन्यत् अचेतनं संहत्यकारित्वात् परार्थम् । येन च सुखदुःखमोहहेतुप्रत्ययावगितिरूपेण पारार्थ्यं तेनैव स्वरूपेण अनात्मनः अस्तित्वं नान्येन रूपांतरेण, अतो नास्तित्वमेव परमार्थतः । यथा हि लोके रज्जुसपेमरीच्युदकादीनां तदवगितव्यतिरेकेण अभावो दृष्टः, एवं जाग्रत्स्वप्रद्वेत भावस्यापि तदवगितव्यतिरेकेण अभावो युक्तः । एवमेव परमार्थतः भगवन्, अवगतेः आत्मज्योतिषः नैरंतर्थभावात् कूटस्थिनित्यता अद्वेतभावश्च, सर्वप्रत्ययमेदेषु अवगितं व्यभिचरित । यथा स्वप्ने नील्पीताद्याकारमेदरूपाः प्रत्ययाः तदवगितं व्यभिचरित । यथा स्वप्ने नील्पीताद्याकारमेदरूपाः प्रत्ययाः तदवगितं व्यभिचरित । यथा स्वप्ने नील्पीताद्याकारमेदरूपाः प्रत्ययाः तदवगितं व्यभिचरित । व्यभिचरितः असत्यरूपाः भवितुमहिति । तस्याश्च अवगतेः अन्यः अवगता नास्तिति न स्वेन स्वरूपेण स्वयं उपादातुं हातुं वा शक्यते, अन्यस्य च अभावात् ॥ १०९ ॥

तथैवेति । एषा अविद्या यन्निमित्तः संसारो जाग्रत्स्वमळक्षणः । तस्याः अविद्यायाः विद्या निवर्तिका । इत्येवं त्वं अभयं प्राप्तोऽसि । नातःपरं जाग्र-त्स्वमदुःखमनुभविष्यसि । संसारदुःखानमुक्तोऽसीति ॥ ११०॥

ओमिति ॥ १११॥

इति कूटस्थाद्वयात्मबोधनामकं अवगतिप्रकरणं द्वितीयं विवृत्तम् ॥ २ ॥

## ॥ अथ परिसंख्यानप्रकरणं तृतीयम् ॥

## \*

मुमुञ्जूणां उपात्तपुण्यापुण्यक्षपणपराणां अपूर्वानुपचयार्थिनां परिसंख्यान-मिदमुच्यते, अविद्याहेतवो दोषाः वाङ्मनःकायप्रवृत्तिहेतवः, प्रवृत्तेश्च इष्टानिष्ट-मिश्रफलानि कर्माणि उपचीयते, इति तन्मोक्षार्थम् ॥ ११२ ॥

तत्र शब्दस्पर्शरूपरसगंघानां विषयाणां श्रोत्रादिग्राह्यत्वात् स्वात्मनि परेषु वा विज्ञानाभावः, तेषामेव परिणतानां यथा लोष्टादीनाम् । श्रोत्रादिद्वारैश्च ज्ञायते, येन च ज्ञायन्ते सः ज्ञातृत्वात् अतज्ज्ञातीयः, ते हि शब्दादयः अन्योन्य-संसर्गित्वात् जन्मवृद्धिविपरिणामापक्षयनाशसंयोगाविभीवितरोभावविकारविकारि-क्षेत्रबीजाद्यनकघर्माणः सामान्येन च सुखदुःखाद्यनेककर्माणः । तदिज्ञातृत्वादेव तदिज्ञाता सर्वशब्दादिधमीविलक्षणः ॥ ११३ ॥

तत्र शब्दादिभि: उपलभ्यमानैः पीड्यमानो विद्वान् एवं परिसंचक्षीत ॥ ११४॥

शब्दस्तु ध्वनिसामान्यमात्रेण विशेषधर्मैर्वा षड्जादिभिः, प्रियैः स्तुत्यादिभिः इष्टैः अनिष्ठश्च असत्यवीभत्सपरिभवाकोशादिभिर्वचनैः वा मां हक्खभावं असंसर्गिणं अविक्रिय अचलं अनिधनं अभयं अत्यंतसूक्ष्मं अविषयं गोचरीकृत्य स्प्रष्टुं नैवाईति असंसर्गित्वादेव मम। अत एव न शब्दिनिमित्ता हानिः
दृद्धिर्वा। अतो मां किं करिष्यति स्तुतिनिदादिप्रियाप्रियत्वादिलक्षणः शब्दः।
अविवेकिनं हि शब्दं आत्मत्वेन गतं प्रियः शब्दो वर्षयेत् अप्रियश्च क्षपयेत्
अविवेकिनं हि शब्दं आत्मत्वेन गतं प्रियः शब्दो वर्षयेत् अप्रियश्च क्षपयेत्
अविवेकित्वात्, नतु मम विवेकिनो शलाग्रमात्रमपि कर्तुमुत्सहते इति। एवमेव
स्पर्शसामान्येन तद्विशेषश्च शीतोष्णमृदुकर्कशादिष्वरोदरश्चलादिलक्षणेश्च अप्रियैः
प्रियश्च केश्चित् शरीरसमवायिभिः बाह्यागंतुकनिमित्तेश्च न मम काचित् विकिया
वृद्धिहानिलक्षणा अस्पर्शत्वात् क्रियते, व्योम्न इव मुष्टिघातादिभिः। तथा रूपसामान्येन तद्विशेषश्च प्रियाप्रियैः स्त्रीव्यंजनादिलक्षणेः अरूपत्वात् न मम

काचित् हानिः वृद्धिर्वा कियते । तथा रससामान्येन तद्विशेषेश्च प्रियाप्रियेः मधुराम्ललवणकदुतिक्तकषायैः मृदबुद्धिभिः परिग्रहीतैः अरसात्मकस्य मम न काचित् हानिः वृद्धिर्वा क्रियते । तथा गंधसामान्येन तद्विशेषेश्च प्रियाप्रियैः पुष्पाद्यनुलेपनादिलक्षणैः अगंधात्मकस्य न मम काचित् हानिः वृद्धिर्वा क्रियते— 'अशब्दमस्पर्शमरूपमन्ययं तथाऽरसं नित्यमगंधवच्च यत् ' इति श्रुतेः ॥११५॥

किंच य एव बाह्याः शब्दादयः ते शरीराकारेण संस्थिताः तद्माहकैश्च श्रोत्राद्याकारेः अंतःकरणद्वयतद्विषयाकारेण च अन्योन्यसंसर्गित्वात् सहतत्वाच सर्विक्रयास् । तत्रैवं सति विदुषो मम न कश्चित् शत्रः मित्रं उदासीनो वा अस्ति । तत्र यदि कश्चित् मिथ्याज्ञानाभिमानेन प्रियं अप्रियं वा प्रयुप्धेते क्रियाफळळक्षणं तन्मृषेव प्रयुप्धेते सः, तस्य अविषयत्वान्मम — 'अव्यक्तोऽयमिंचृत्योऽयं' इति स्मृतेः । तथा सर्वेषां पंचनामि मृतानां अविकार्यः अविषयत्वात् 'अच्छेद्योऽयमदाह्योऽयं' इति स्मृतेः । यापि शरीरेद्रियसंस्थानमात्रमुपळक्ष्य मद्धक्तानां विपरीतानां च प्रियाऽप्रियादिप्रयुप्ध्याः, तज्जा च धर्माधर्मादिः प्राप्तिः, सा तेषामेव, नतु मिय अजरे अमृते अमये 'नैनं कृताकृते तपतः', 'न कर्मणा वर्षते नो कानीयान् ' 'सबाह्याभ्यंतरो ह्यजः', 'न ळिप्यते लोक-दुःखेन बाह्यः' इत्यादिश्चतिस्मृतिभ्यः । अनात्मवस्तुनश्च असत्वात् इति परमो हेतुः । आत्मनश्च अद्वयत्वविषयाणि द्वयस्यासत्त्वात् यानि सर्वाणि उपनिषद्वान् स्यानि विस्तरशः समीक्षितव्यानि समीक्षितव्यानीति ।। ११६ ।।

इति श्रीमच्छंकरभगवत्पादकृतौ उपदेशसाहस्रयां गद्यप्रबंध: समाप्तः ॥ॐ॥

॥ ॐ तत्सद्रह्मार्पणमस्तु ॥

## ॥ उपदेशसाहस्री ॥

# पद्यप्रबंधः द्वितीयो भागः। १ उपोद्घातप्रकरणम् ।

चैतन्यं सर्वगं सर्वं सर्वभूतगुहाशयम्। यत्सर्वविषयातीतं तस्मै सर्वविदे नमः ॥ १ ॥ समापच्य क्रियाः सर्वा दाराग्न्याधानपूर्विकाः । ब्रह्मविद्यामथेदानीं वक्तुं वेदः प्रचक्रमे ॥ २ ॥ कमीणि देहयोगार्थं देहयोगे प्रियाप्रिये। ध्रुवे स्थातां ततो रागो द्वेषश्चैव ततः कियाः ॥ ३ ॥ धर्माधर्मी ततोऽज्ञस्य देहयोगस्तथा पुनः । एवं नित्यप्रवृत्तोऽयं संसारश्चऋवद्भृशम् ॥ ४ ॥ अज्ञानं तस्य मूलं स्यादिति तद्धानमिष्यते । ब्रह्मविद्याऽत आरब्धा यतो निःश्रेयसं भवेत् ॥ ५ ॥ विद्यवाज्ञानहानाय न कर्माप्रतिकूलतः। नाज्ञानस्याप्रहाणे हि रागद्वेषक्षयो भवेत् ॥ ६ ॥ रागद्वेषक्षयाभावे कर्म दोषोद्भवं ध्रुवम् ॥ तस्मान्निःश्रेयसार्थाय विद्येवात्र विधीयते ॥ ७ ॥ ननु कर्म तथा नित्यं कर्तव्यं जीवने सति। विद्यायाः सहकारित्वं मोक्षं प्रति हि तद्व्रजेत् ॥ ८ ॥ यथा विद्या तथा कर्म चोदितत्वाविशेषतः। प्रत्यवायस्मृतेश्चेव कार्य कर्म मुमुक्षुभिः ॥ ९ ॥ ननु ध्रुवफला विद्या नान्यस्किचिद्पेक्षते। नाग्निष्टोमो यथैवान्यद्ध्रुवकार्योऽप्यपेक्षते ॥ १० ॥

### डपदेशसाहस्री।

तथा ध्रवफला विद्या कर्म नित्यमपेक्षते । इत्येवं केचिदिच्छंति न कर्म प्रतिकूछतः ॥ ११ ॥ विद्यायाः प्रतिकृष्ठं हि कर्म स्यात्सामिमानतः। निर्विकारात्मबुद्धिश्च विद्येतीह प्रकीर्तिता ॥ १२ ॥ अहं कर्ता ममेदं स्यादिति कर्म प्रवर्तते । वस्त्वधीना भवेद्विद्या कर्त्रधीनो भवेद्विधिः ॥ १३ ॥ कारकाण्युपमृद्गाति विद्या बुद्धिमिवोषरे । इति तत्सत्यमादाय कर्म कर्तुं व्यवस्यति ॥ १४ ॥ विरुद्धत्वादतः शक्यं कर्म कर्तुं न विद्यया। सहैव विदुषा तस्मात्कर्म हेयं मुमुक्षुणा ॥ १५ ॥ देहाचैरविशेषेण देहिनो प्रहणं निजम्। प्राणिनां तद्विद्योत्थं तावत्कर्मविधिर्भवेत् ॥ १६ ॥ नेति नेतीति देहादीनपोह्यात्माऽवद्गेषितः । अविशेषात्मबोधार्थं तेनाविद्या निवर्तिता ॥ १७ ॥ निवृत्ता सा कथं भूयः प्रसूयेत प्रमाणतः । असत्येवाविशेषेऽपि प्रत्यगात्मनि केवले ॥ १८ ॥ न चेद्भूयः प्रसूयेत कर्ता भोक्तेति धीः कथम् । सदस्मीति च विज्ञाने तस्माद्विचाऽसहायिका ॥ १९॥ असरेचयदित्युक्तो न्यासः श्रुस्यात एव हि। कर्मभ्यो मानसांतेभ्य एतावदिति वाजिनाम्॥ २०॥ अमृतत्वं श्रुतं यसात्त्याज्यं कर्म मुमुक्षुभिः। अग्निष्टोमवदित्युक्तं तत्रेदमभिधीयते ॥ २१॥ नैककारकसाध्यत्वात्फलान्यत्वाच कर्मणः। विद्या तद्विपरीतातो दृष्टांतो विषमो भवेत्।। २२ ॥ **कुष्यादिवत्फलार्थत्वाद्न्यकर्मोपबृंहणम्** ।

अग्निष्टोमस्त्वपेक्षेत विद्यान्यत्किमपेक्षते ॥ २३ ॥ प्रत्यवायस्तु तस्यैव यस्याहंकार इष्यते । अहंकारफटार्थित्वे विद्येते नात्मवेदिनः ॥ २४ ॥ तस्मादज्ञानहानाय संसारिविनिवृत्तये । ब्रह्मविद्याविधानाय प्रारब्धोपनिषत्त्वयम् ॥ २५ ॥ सदेरपनिपूर्वस्य किपि चोपनिषद्भवेत् । मंदीकरणभावाच गर्भोदेः शातनात्तथा ॥ २६ ॥

२ प्रतिषेधप्रकरणम् ।
प्रतिषेद्धुमशक्यत्वान्नेतिनेतीति शेषितम् ।
इदं नाहमिदं नाहमित्यद्धा प्रतिपद्यते ॥ १ ॥
अहंधीरिदमात्मोत्था वाचारंभणगोचरा ।
निषिद्धात्मोद्भवत्वात्सा न पुनर्मानतां ब्रजेत् ॥ २ ॥
पूर्वबुद्धिमबाधित्वा नोत्तरा जायते मतिः ।
हशिरेकः स्वयं सिद्धः फल्लवात्स न बाध्यते ॥ ३ ॥
इदं वनमतिक्रम्य शोकमोहादिदूषितम् ।
वनाद्गांधारको यद्धत्स्वात्मानं प्रतिपद्यते ॥ ४ ॥

दे ईश्वरात्मप्रकरणम् । ईश्वरश्चेद्नात्मा स्यान्नासावस्मीति धारयेत् । आत्मा चेदीश्वरोऽस्मीति विद्या सान्यनिवर्तिका ॥ १ ॥ आत्मनोऽन्यस्य चेद्धमी अस्थूल्रत्वादयो मताः । अज्ञेयत्वेऽस्य किं तैः स्यादात्मत्वे द्यन्यधीह्नुतिः ॥ २ ॥ मिध्याध्यासनिषेधार्थं ततोऽस्थूलादि गृह्यताम् । परत्र चेन्निषेधार्थं शून्यतावर्णनं हि तत् ॥ ३ ॥ बुभुत्सोर्यदि चान्यत्र प्रत्यगात्मन इष्यते । अप्राणो ह्यमनाः शुभ्र इति चानर्थकं वचः ॥ ४ ॥

४ तत्त्वज्ञानस्यभावप्रकरणम् ।
अहंप्रत्ययवीजं यद्हंप्रत्ययविस्थितम् ।
नाहंप्रत्ययविद्वयुष्टं कथं कर्म प्ररोहिति ॥ १ ॥
दृष्टवचेत्प्ररोहः स्यान्नान्यकर्मा स इष्यते ।
तिन्नरोधे कथं तत्स्यात्पृच्छामो वस्तदुच्यताम् ॥ २ ॥
देहाद्यारंभसामध्यीज्ज्ञानं सिद्धषयं त्विय ।
अभिभूय फलं कुर्यात्कर्माते ज्ञानमुद्भवेत् ॥ ३ ॥
आरब्धस्य फले होते भोगो ज्ञानं च कर्मणः ।
अविरोधस्तयोर्युक्तो वैधर्म्यं चेतरस्य तु ॥ ४ ॥
देहात्मज्ञानवज्ज्ञानं देहात्मज्ञानवाधकम् ।
आत्मन्येव भवेद्यस्य स नेच्छन्निप मुच्यते ।
ततः सर्विमिदं सिद्धं प्रयोगोऽस्माभिरीरितः ॥ ५ ॥

५ बुद्धचपराध्रप्रकरणम् ।

मूत्राशंको यथोदंको नामहीदमृतं यथा ।

कर्मनाशभयाज्जंतोरात्मज्ञानामहस्तथा ॥ १ ॥

बुद्धिस्थ्रश्रव्यतीवात्मा ध्यायतीव च दृश्यते ।

नौगतस्य यथा वृक्षास्तद्वत्संसारविश्रमः ॥ २ ॥

नौस्थस्य प्रातिलोम्येन नगानां गमनं यथा ।

आत्मनः संसृतिस्तद्वद्ध्यायतीवेति हि श्रुतिः ॥ ३ ॥

चैतन्यप्रतिविवेन व्याप्तो बोधो हि जायते ।

बुद्धेः शब्दादिनिर्भासस्तेन मोमुह्यते जगत् ॥ ४ ॥

चैतन्यभास्यताहमस्ताद्ध्यं च तदस्य यत् । इद्मंशप्रहाणे न परः सोऽनुभवो भवेत्॥ ५॥

६ विशेषापोहप्रकरणम् ।

छित्त्वा त्यक्तेन हस्तेन स्वयं नात्मा विशेष्यते ।
यथा शिष्टेन सर्वेण येन येन विशेष्यते ॥ १ ॥
तस्मात्त्र्यक्तेन हस्तेन तुल्यं सर्वं विशेषणम् ।
अनात्मत्वेन तस्माष्ट्र्यो मुक्तः सर्वेविशेषणैः ॥ २ ॥
विशेषणिमदं सर्वं साध्वलंकरणं यथा ।
अविद्याध्यस्तमतः सर्वं ज्ञात आत्मन्यसद्भवेत् ॥ ३ ॥
ज्ञातैवात्मा सदा प्राद्यो ज्ञेयमुत्मृष्ट्य केवलः ।
अहिमत्यिष यद्प्राद्यं व्यपेतांगसमं हि तत् ॥ ४ ॥
यावान्स्यादिदमंशो यः स स्वतोऽन्यो विशेषणम् ।
विशेषप्रक्षयो यत्र सिद्धो ज्ञश्चित्रगुर्यथा ॥ ५ ॥
इदमंशोऽहिमत्यत्र त्याष्यो नात्मेति पंडितेः ।
अहं ब्रह्मेति शिष्टांशो भूतपूर्वगतेभवेत् ॥ ६ ॥

७ बुद्धचारूढप्रकरणम् ।

बुद्धधारूढं सदा सर्वे दृहयते यत्र तत्र वा ।
मया तस्मात्परं ब्रह्म सर्वेज्ञश्चास्म सर्वेगः ॥ १ ॥
यथात्मबुद्धिचाराणां साक्षी तद्वत्परेष्विष ।
नैवापोढुं न वाऽऽदातुं शक्यस्तस्मात्परो ह्यहम् ॥ २ ॥
विकारित्वमशुद्धत्वं भौतिकत्व न चात्मनः ।
अशेषबुद्धिसाक्षित्वाद्बुद्धिवन्नाल्पवेदना ॥ ३ ॥
मणौ प्रकाहयते यद्धद्रक्ताद्याकारताऽऽतपे ।

मिय संदृश्यते सर्वमातपेनेव तन्मया ॥ ४ ॥ बुद्धौ दृश्यं भवेद्बुद्धौ सत्यां नास्ति विपर्यये । दृष्टा यस्मात्सदा दृष्टा तस्मात् द्वैतं न विद्यते ॥ ५ ॥ अविवेकात्पराभावं यथा बुद्धिरवैत्तथा । विवेकातु परादन्यः स्वयं चापि न विद्यते ॥ ६ ॥

# ८ मतिविलापनप्रकरणम् ।

चितिः स्वरूपं स्वत एव मे मतं रसादियोगस्तव मोहकारितः।
अतो न किंचित्तव चेष्टितेन मे फलं भवेत्सर्वविशेषहानतः॥१॥
विमुच्य मायामयकार्यतामिह प्रशांतिमायाद्यसदीहितात्सदा।
अहं परं ब्रह्म सदा विमुक्तवत्तथाजमेकं द्वयवर्जितं यतः॥२॥
सदा च भूतेषु समोऽस्मि केवलो यथाःच सं सर्वगमक्षरं शिवम्।
निरंतरं निष्कलमिक्रयं परं ततो न मेऽस्तीह फलं तवेहितैः॥३॥
अहं ममेको न मदन्यदिष्यते तथा न कस्याप्यहमस्म्यसंगतः।
असंगरूपोऽहमतो न मे त्वया कृतेन कार्यं तव चाद्वयत्वतः॥४॥
फले च हेतौ च जनो विषक्तवानिति प्रचित्याहमतो विमोक्षणे।
जनस्य संवादमिमं प्रकल्पतान्त्वरूपतत्त्वार्थविवोधकारणम्॥ ५॥
संवादमेतं यदि चितयेन्नरो विमुच्यतेऽज्ञानमहाभयागमात्।
विमुक्तकामश्च तथा जनः सदा चरत्यशोकः सम आत्मवित्सुस्ती॥६॥

९ सूक्ष्मताच्यापिताप्रकरणम् । सूक्ष्मताच्यापिते ज्ञेये गंधादेरुत्तरोत्तरम् । प्रत्यगात्मावसानेषु पूर्वपूर्वप्रहाणतः ॥ १ ॥ शारीरा पृथिवी तावद्यावद्वाह्या प्रमाणतः । अंब्बादीनि च तत्त्वानि तावज्ज्ञेयानि कुत्स्नशः ॥ २ ॥ बाय्वादीनां यथोत्पत्तेः पूर्वं खं सर्वगं तथा। अहमेकः सदा सर्वेश्चिन्मात्रः सर्वगोऽद्वयः ॥ ३ ॥ ब्रह्माद्याः स्थावरांता ये प्राणिनो मम पूः स्मृताः । कामक्रोधादयो दोषा जायेरन्मे कुतोऽन्यतः ॥ ४ ॥ भूतदोषैः सदाऽस्पृष्टं सर्वभूतस्थमीश्वरम् । नीछं व्योम यथा बालो दुष्टं मां वीक्षते जनः ॥ ५ ॥ मच्चैतन्यावभास्यत्वात्सर्वप्राणिधियां सदा । पूर्मम प्राणिनः सर्वे सर्वज्ञस्य विपाप्मनः ॥ ६ ॥ जिनमञ्ज्ञानविज्ञेयं स्वप्नज्ञानवदिष्यते। नित्यं निर्विषयं ज्ञानं तस्मात् द्वैतं न विद्यते ॥ ७ ॥ ज्ञातुर्ज्ञातिहिं नित्योक्ता सुषुप्ते त्वन्यशून्यतः । जाप्रज्ज्ञातिस्त्वविद्यातस्तद्याह्यं चासद्ज्यताम् ॥ ८ ॥ रूपवत्त्वाद्यसत्त्वात्र दृष्ट्यादेः कर्मता यथा । एवं विज्ञानकर्मत्वं भूम्नो नास्तीति गम्यते ॥ ९॥ १० दक्षिस्वरूपपरमार्थदर्शनप्रकरणम् ॥

हिशिखरूपं गगनोपमं परं सकुद्धिभातं त्वजमेकमक्षरम् । अलपेकं सर्वगतं यदृद्धयं तदेव चाहं सततं विमुक्त ॐ॥१॥ हिशिस्तु शुद्धोऽहमविकियात्मको न मेऽस्ति कश्चिद्धिषयः स्वभावतः । पुरिस्तरश्चोध्वमधश्च सर्वतः संपूर्णभूमा त्वज आत्मिनि स्थितः ॥२॥ अजोऽमरश्चैव तथाजरोऽमृतः स्वयंप्रभः सर्वगतोऽहमद्धयः । न कारणं कार्यमतीव निर्मलः सदैव तृप्तश्च ततो विमुक्त ॐ॥३॥ सुषुप्तजाप्रत्स्वपतश्च दर्शनं न मेऽस्ति किंचित्तु मतेर्हि मोहनम् । स्वतश्च तेषां परतोऽप्यसत्त्वतस्तुरीय एवास्मि सदा हगद्वयः ॥४॥ शरीरबुद्धोद्वियदुः खसंतितने मे न चाहं मम निर्विकारतः ।

असत्त्वहेतोश्च तथैव संततेरसत्त्वमस्याः स्वपतो हि दृश्यवत् ॥ ५ ॥ इदं तु सत्यं मम नास्ति विक्रिया विकारहेतुने हि मेऽद्वयत्वतः। न पुण्यपापे न च मोक्षबंधने न चास्ति वर्णाश्रमताऽशरीरतः ॥६॥ अनादितो निर्गुणतो न कर्म मे फलं च तस्मात्परमोऽहमद्वयः। यथा नभः सर्वगतं न लिप्यते तथा ह्यहं देहगतोऽपि सूक्ष्मतः ॥७॥ सदा च भूतेषु समोऽहमीश्वरः क्षराक्षराभ्यां परमो ह्यथोत्तमः। परात्मत्त्वं च तथाद्वयोऽपि सन्विपर्ययेणाभिमतस्त्वविद्यया ॥ ८॥ अविद्यया भावनया च कर्मभिर्विविक्त आत्माऽव्यविधः सुनिर्मेलः। हगादिशक्तिप्रचितोऽहमद्वयः स्थितः स्वरूपे गगनं यथाचलम् ॥९॥ अहं परं ब्रह्म विनिश्चयात्मदृङ् न जायते भूय इति श्रुतेर्वचः। न चैव वीजे त्वसित प्रजायते फलं न जन्मास्ति ततो ह्यमोहता ॥ १० ॥ ममेदमित्थं च तथेदमीहरां तथाहमेवं न परो न वान्यथा। विमृढतैवं न जनस्य कल्पना सदा समे ब्रह्मणि चाद्वये शिवे॥ ११॥ यदृद्धयं ज्ञानमतीव निर्मेलं महात्मनां तत्र न शोकमोहता। तयोरभावे न हि जन्म कर्म वा भवेद्यं वेद्विदां विनिश्चयः ॥१२॥ सुषुप्तवज्जात्रति यो न पर्यति द्वयं तु पर्यत्रिप चाद्वयत्वतः । तथा च कुर्वन्निप निष्क्रियश्च यः स आत्मविन्नान्य इतीह निश्चयः॥ १३॥ इतीद्मुक्तं परमार्थेद्र्शनं मया हि वेदांतविनिश्चितं परम्। विमुच्यतेऽस्मिन्यदि निश्चितो भवेन्न लिप्यते व्योमवदेव कर्मभिः॥१४॥

# ११ ईक्षितृत्वप्रकरणम् ।

ईक्षिएत्वं स्वतःसिद्धं जंतूनां च ततोऽन्यता। अज्ञानादिस्यतोऽन्यत्वं सदसीति निवर्सते ॥ १॥ एताबद्ध्यमृतत्वं न किंचिद्न्यत्सहायकम्। ज्ञानस्येति ब्रुवच्छास्नं सिंहंगं कर्म बाधते॥ २॥

सर्वेषां मनसो वृत्तमविद्येषेण पर्यतः। तस्य मे निर्विकारस्य विशेषः स्यात्कथंचन ॥ ३॥ मनोवृत्तं मनश्चैव स्वप्नवज्ञात्रतीक्षितः। संप्रसादे द्वयासत्त्वाश्चित्मात्रः सर्वगोऽव्ययः ॥ ४ ॥ स्वप्न: सत्यो यथाऽऽबोधादेहात्मत्वं तथैव च । प्रत्यक्षादेः प्रमाणत्वं जाप्रत्स्यादात्मवेदनात् ॥ ५ ॥ व्योमवत्मवभूतस्थो भूतदोषैर्विवर्जितः। साक्षी चेताऽगुणः शुद्धो ब्रह्मैवास्मीति केवलः ॥ ६ ॥ नामरूपिकयाभ्योऽन्यो नित्यमुक्तस्वरूपवान् । अहमात्मा परं ब्रह्म चिन्मात्रोऽह सदाऽद्वयः ॥ ७ ॥ अहं ब्रह्मास्मि कर्ता च भोक्ता चास्मीति ये विदुः। ते नष्टा ज्ञानकर्मभ्यां नास्तिकाः स्युने संशयः ॥ ८॥ धर्माधर्मफलैयोंग इष्टोऽदृष्टो यथाऽऽत्मनः। शास्त्राद्वसत्वमप्यस्य मोक्षो ज्ञानात्तथेष्यताम् ॥ ९ ॥ या माहारजनाद्यास्ता वासनाः स्वप्नदर्शिभिः। अनुभूयंत एवेह ततोऽन्यः केवलो हशिः॥ १०॥ कोशादिव विनिष्कृष्टः कार्यकारणवर्जितः । यथाऽसिर्देइयते स्वप्ने तद्वद्वोद्धा स्वयंप्रभः ॥ ११ ॥ आपेवात्प्रतिबुद्धस्य ज्ञस्य स्वाभाविकं पदम् । उक्तं नेत्यादिवाक्येन कल्पितस्यापनेतृणा ॥,१२ ॥ महाराजादयो लोका मयि यद्दत्प्रकल्पिताः। स्वप्ने तद्वत् द्वयं विद्याद्र्यं वासनया सह ॥ १३ ॥ देहिलिंगात्मना कार्या वासनारूपिणा क्रियाः। नेति नेत्यात्मरूपत्वान्न मे कार्या क्रिया कचित्॥ १४॥ न ततोऽमृतताशास्ति कर्मणोऽज्ञानहेतुतः।

### उपदेशसाहस्री।

मोक्षस्य ज्ञानहेतुत्वान्न तदन्यदपेक्षते ॥ १५ ॥ अमृतं चाभयं नार्वं नेतीत्यात्मा प्रियो मम । विपरीतमतोऽन्यद्यस्यजेत्तत्सिक्रयं ततः ॥ १६ ॥

१२ प्रकाशप्रकरणम् ॥ प्रकाशस्यं यथा देहं सालोकमिमन्यते। द्रष्ट्राभासं तथा चित्तं द्रष्टाहमिति मन्यते ॥ १॥ यदेव दृश्यते छोके तेनाभिन्नत्वमात्मनः। प्रपद्यते ततो मूढस्तेनात्मानं न विदति ॥ २ ॥ दशमस्य नवात्मत्वप्रतिपत्तिवदात्मनः। दृश्येषु तद्वदेवायं मूढो लोको न चान्यथा ॥ ३॥ त्वं कुरु त्वं तदेवेति प्रस्यावैककालिकौ ! एकनीडौ कथं स्यातां विरुद्धौ न्यायतो वद् ॥ ४ ॥ देहाभिमानिनो दुःखं नादेहस्य स्वभावतः। स्वापवत्तत्प्रहाणायं तत्त्वमित्युच्यते हशेः ॥ ५ ॥ दृशेरछाया यदाऽऽरूढा मुखच्छायेव दर्शने । पद्यंस्तं प्रत्ययं योगी दृष्ट आत्मेति मन्यते ॥ ६ ॥ तं च मूढं च यद्यन्यं प्रत्यय वेत्ति नो हरोः। स एव योगिनां श्रेष्ठो नेतरः स्यात्र संशयः ॥ ७ ॥ विझातेर्यस्तु विज्ञाता स त्वमित्युच्यते यतः। स स्यादनुभवस्तस्य ततोऽन्योऽनुभवो मृषा ॥ ८ ॥ दृशिरूपे सदा नित्ये दर्शनाद्शेने मयि। कथं स्यातां ततो नान्य इष्यतेऽनुभवस्ततः॥ ९॥ यत्थस्तापो रवेर्देहे हरोः स विषयो यथा। सत्त्वस्थरतद्वदेवेह हक्षेः स विषयस्तथा ॥ १० ॥

प्रतिषिद्धेदमंशो ज्ञः खिमवैकरसोऽद्वयः। नित्यमुक्तस्तथा ग्रुद्धः सोऽहं ब्रह्मास्मि केवलः॥ ११ ॥ विज्ञातुर्नैव विज्ञाता परोऽन्यः संभवत्यतः। विज्ञाताहं परो मुक्तः सर्वभूतेषु सर्वदा ॥ १२ ॥ यो वेदालुप्तर्दाष्ट्रत्वमात्मनोऽकर्तृतां तथा। ब्रह्मित्त्वं तथा मुक्त्वा स आत्मक्रो न चेतरः॥ १३॥ ज्ञातैवाहमविज्ञेयः शुद्धो मुक्तः सदेत्यपि । विवेकी प्रस्ययो बुद्धेर्दश्यत्वान्नाशवान्यतः॥ १४॥ अलुप्ता त्वात्मनो दृष्टिर्नोत्पाद्या कारकैर्यतः। दृश्यया चान्यया दृष्ट्या जन्यताऽस्याः प्रकल्पिता ॥ १५ ॥ देहात्मबुद्धयपेक्षत्वादात्मनः कर्तृता सृषा । भैनेव किंचित्करोमीति मत्या बुद्धिः प्रमाणजा ॥ १६ ॥ कर्तृत्वं कारकापेक्षमकर्तृत्वं स्वभावतः। कर्ता भोक्तेति विज्ञानं मृषैवेति सुनिश्चितम् ॥ १७ ॥ एवं शास्त्रानुमानाभ्यां स्वरूपेऽवगते सति। नियोज्योऽहमिति होषा सत्या बुद्धिः कथं भवेत्।। १८॥ यथा सर्वातरं व्योम व्योम्नोऽप्याभ्यंतरो ह्यहम्। निर्विकारोऽचलः शुद्धोऽजरो मुक्तः सदाऽद्वयः ॥ १९ ॥

## १३ अचक्षुष्ट्वप्रकरणम् ।

अचक्षुष्ट्वात्र दृष्टिमें तथाऽश्रोत्रस्य का श्रुतिः। अवाक्त्वात्र तु वक्तिः स्याद्मनस्त्वान्मतिः कुतः॥१॥ अप्राणस्य न कमास्ति बुद्धयभावे न वेदिता। विद्याविद्ये ततो न स्तश्चिन्मात्रज्योतिषो मम॥२॥ नित्यमुक्तस्य शुद्धस्य कृटस्थस्याविचाछिनः। अमृतस्याक्षरस्यैवमशरीरस्य सर्वदा ॥ ३ ॥ जिघत्सा वा पिपासा वा शोकमोही जरामृती। न विद्यंतेऽशरीरत्वाद्वयोमवद्वचापिनो मम ॥ ४ ॥ अस्पर्शत्वात्र में स्पृष्टिनीजिह्नत्वाद्रसज्जता । नित्यविज्ञानरूपस्य ज्ञानाज्ञाने न मे सदा ॥ ५ ॥ या तु स्यान्मानसी वृत्तिश्चाक्षुष्का रूपरंजना । नित्यमेवात्मनो दृष्ट्या नित्यया दृइयते हि सा ॥ ६ ॥ तथान्येंद्रिययुक्ता या वृत्तयो विषयांजनाः। स्मृती रागादिह्रपा च केवछांतर्मनस्यपि ॥ ७॥ मानस्यस्तद्वद्नयस्य दृश्यंते स्वप्नवृत्तयः । द्रष्टुर्दृष्टिस्ततो नित्या शुद्धाऽनंता च केवला ॥ ८ ॥ अनित्या साऽविशुद्धेति गृद्धतेऽत्राविवेकतः। 🥂 सुखी दुःखी तथा चाहं दृश्ययोपाधिभृतया ॥ ९ ॥ मृदया मृद इत्येवं शुद्धया शुद्ध इत्यपि । मन्यते सर्वछोकोऽयं येन संसारमृच्छति । १०॥ अचक्षुष्कादिशास्त्रोक्तं सबाद्याभ्यंतरं त्वजम्। नित्यमुक्तमिहारमानं मुमुक्षुश्चेरसदा स्मरेत् ॥ ११ ॥ अचक्षुष्कादिशास्त्राच नेंद्रियाणि सदा मम। अप्राणो ह्यमनाः ग्रुभ्र इति चाथर्वणं वचः ॥ १२ ॥ शब्दादीनामभावश्च श्रूयते मम काठके। अप्राणो ह्यमना यस्मादविकारी सदा ह्यहम् ॥ १३ ॥ विक्षेपो नास्ति तस्मान्मे न समाधिस्ततो मम । विक्षेपो वा समाधिवी मनसः स्याद्विकारिणः ॥ १४ ॥ अमनस्कस्य शुद्धस्य कथं तत्स्याद्द्वयं मम । अमनस्त्वाविकारित्वे विदेह्च्यापिनो मम ॥ १५॥

इस्रेतचावद्ज्ञानं तावत्कार्यं ममाभवत्। नित्यमुक्तस्य शुद्धस्य च सदा मम ॥ १६ ॥ समाधिवीऽसमाधिवी कार्य चान्यत्कुतो भवेत्। मां हि ध्यात्वा च बुद्ध्वा च मन्यंते कृतकृत्यताम् ॥ १७ ॥ अहं ब्रह्मास्मि सर्वोऽस्मि शुद्धो बुद्धोऽस्म्यतः सदा । अजः सर्वेत एवाहमजरआक्षयोऽमृतः ॥ १८ ॥ मदन्यः सर्वभूतेषु बोद्धा कश्चित्र विद्यते । कर्माध्यक्षश्च साक्षी च चेता नित्योऽगुणोऽद्वयः॥ १९॥ न सच्चाहं न चासच नोभयं केवलः शिवः। न मे संध्या न रात्रिकी नाहकी सर्वदा हरोः ॥ २०॥ सर्वमृतिविमुक्तं यद्यथा खं सूक्ष्ममद्वयम् । तेनाप्यस्मि विनाभूतं ब्रह्मैवाहं तथाऽद्वयम् ॥ २१ ॥ ममात्माऽस्य त आत्मेति भेदो व्योम्नो यथा भवेत्। एकस्य सुविभेदेन तथा मम विकल्पितः ॥ २२ ॥ भेदोऽभेदस्तथा चैको नाना चेति विकल्पितः। ब्रेयं ज्ञाता गतिर्गता मय्येकस्मिन्कुतो भवेत्॥ २३॥ न मे हेयं न चादेयमविकारी यतो ह्यहम्। सदा मुक्तस्था शुद्धः सदा बुद्धोऽगुणोऽद्वयः ॥ २४ ॥ इत्येवं सर्वेदाऽऽत्मानं विद्यात्सर्वे समाहितः। विदित्वा मां खदेहस्थमृषिर्भुक्तो ध्रुवो भवेत् ॥ २५ ॥ कृतकृतश्च सिद्धश्च योगी ब्राह्मण एव च। य एवं वेद तत्त्वार्थमन्यथा ह्यात्महा भवेत्॥ २६॥ वेदार्थो निश्चितो ह्येष समासेन मयोदितः। संन्यासिभ्यः प्रवक्तव्यः शांतेभ्यः शिष्टबुद्धिना ॥ २७ ॥

# १४ स्वमस्मृतिप्रकरणम् ।

स्वप्रस्मृत्योघेटादेहिं रूपाभासः प्रदृश्यते । पुरा नूनं तदाकारा धीर्दृष्टेत्यनुमीयते ॥ १ ॥ भिक्षामटन्यथा स्वप्ने दृष्टो देहो न स स्वयम्। जामद्दरयात्तथा देहाद्द्रष्टृत्वादन्य एव सः ॥ २ ॥ मूषासिकं यथा ताम्रं तिन्नमं जायते तथा। ह्मपादीन्वयाप्नुविचित्तं तित्रभं दृश्यते ध्रुवम् ॥ ३ ॥ व्यंजको वा यथाऽऽलोको व्यंग्यस्याकारतामियात् । सर्वार्थव्यंजकत्वाद्धीरथीकारा प्रदृश्यते । ४ ॥ धीरेवार्थस्वरूपा हि पुंसां दृष्टा पुराऽपि च। न चेत्त्वप्ने कथं पर्येत्स्मरतो वाऽऽकृतिः कुतः ॥ ५ ॥ ठयंजकत्वं तदेवास्या रूपाद्याकारदृश्यता । द्रष्टुत्वं च दृशेस्तद्वद्वयाप्तिः स्याद्विय उद्भवे ॥ ६ ॥ चिन्मात्रज्योतिषा सर्वाः सर्वेदेहेषु बुद्धयः। मया यस्मात्प्रकाइयंते सर्वस्यात्मा ततो ह्यहम् ॥ ७ ॥ करणं कर्म कर्ता च क्रिया खप्ने फलं च धीः। जामत्येवं यतो दृष्टा दृष्टा तस्मादतोऽन्यथा ॥ ८ ॥ बुद्धचादीनामनात्मत्वं हेयोपादेयरूपतः। हानोपादानकर्तात्मा न त्याज्यो न च गृह्यते ॥ ९ ॥ सबाह्याभ्यंतरे शुद्धे प्रज्ञानैकरसे घने । बाह्यमाभ्यंतरं चान्यत्कथं हेयं प्रकल्प्यते ॥ १० ॥ य आत्मा नेति नेतीति परापोहेन शेषितः। स चेद्रहाविदात्मेष्टो यतेतातः परं कथम् ॥ ११ ॥ अश्वनायाद्यतिकान्तं ब्रह्मैवास्मि निरंतरम् ।

कार्यवान्स्यां कथं चाहं विमृशेदेवमंजसा ॥ १२ ॥ पारगस्तु यथा नद्यास्ततस्थः पारं यियासति । आमज्ञश्चेत्तथा कार्यं कर्तुमन्यदिहेच्छति ॥ १३॥ आत्मज्ञस्यापि यस्य स्याद्धानोपादानता यदि । न मोक्षार्हः स विज्ञेयो वांतोऽसौ ब्रह्मणा घ्रुवम् ॥ १४ ॥ सादित्यं हि जगत्त्राणस्तस्मान्नाहर्निज्ञैव वा । प्राणज्ञस्यापि न स्यातां कुतो ब्रह्मविदोऽद्वये ॥ १५॥ न स्मरत्यात्मतो ह्यात्मा विस्मरेद्वाऽप्यलुप्तचित्। मनोऽपि स्मरतीत्येतज्ज्ञानमज्ञानहेतुजम् ॥ १६ ॥ ज्ञातुर्ज्ञेयः परो ह्यात्मा सोऽविद्याकल्पितः स्मृतः। अपोढे विद्यया तस्मिनरङज्ञां सर्प इवाद्वयः।। १७॥ कर्तृकर्मफलाभावात्सबाह्याभ्यंतरं ह्यजम् । ममाहं वेति यो भावस्तस्मिन्कस्य कुतो भवेत्॥ १८॥ आत्मा द्यात्मीय इत्येष भावोऽविद्याप्रकल्पितः। आत्मैकत्वे ह्यसौ नास्ति बीजाभावे कुतः फलम् ॥ १९॥ द्रष्ट्र श्रोतृ तथा मंतृ विज्ञात्रेव तदक्षरम्। द्रष्ट्राचन्यन्न तद्यस्मात्तरमात् द्रष्टाऽहमक्षरम् ॥ २० ॥ स्थावरं जंगमं चैव द्रष्टृत्वादिक्रियायुतम्। सर्वमक्षरमेवातः सर्वस्याऽऽत्माऽक्षरं त्वहम् ॥ २१ ॥ अकार्यशेषमात्मानमक्रियात्मक्रियाफलम् । निर्ममं निरंहकारं यः पदयति स पदयति ॥ २२ ॥ ममाहंकारयत्नेच्छाः शून्या एव स्वभावतः। आत्मनीति यदि ज्ञातमाध्वं स्वस्थाः किमीहितैः ॥ २३ ॥ योऽहंकर्तारमात्मानं तथा वेत्तारमेव च। वेत्त्यनात्मज्ञ एवासौ योऽन्यथाज्ञः स आत्मवित्।। २४॥

यथाऽन्यत्वेऽपि तादात्म्यं देहादिष्वात्मनो मतम्। तथाऽकर्तुरविज्ञानात्फलकर्मात्मतात्मनः ॥ २५ ॥ दृष्टिः श्रुतिभैतिज्ञीतिः स्वप्ने दृष्टा जनैः सदा। तासामात्मस्वरूपत्वाद्तः प्रत्यक्षताऽऽत्मनः ॥ २६ ॥ परलोकभयं यस्य नास्ति मृत्युभयं तथा। तस्यात्मज्ञस्य शोच्याः स्युः सब्रह्मेंद्रा अपीश्वराः॥ २७ ॥ ईश्वरत्वेन किं तस्य ब्रह्मेंद्रत्वेन वा पुनः। तृष्णा चेत्सर्वतिद्वछन्ना सर्वदैन्योद्भवाऽशुभा ॥ २८ ॥ अहमित्यात्मधीया च ममेत्यात्मीयधीरपि। अर्थज्ञून्ये यदा यस्य स आत्मज्ञो भवेत्तदा ॥ २९ ॥ बुद्धचादौ सत्युपाघौ च तथाऽसत्यविशेषता। यस्य चेदात्मनो ज्ञाता तस्य कार्यं कथं भवेत् ॥ ३० ॥ प्रसन्ने विमले व्योम्नि प्रज्ञानैकरसेऽद्वये। उत्पन्नात्मधियो त्रृत किमन्यत्कार्यमिष्यते ॥ ३१ ॥ आत्मानं सर्वभूतस्थममित्रं चात्मनोऽपि यः। पर्यन्निच्छससौ नूनं शीतीकर्तुं विभावसुम् ॥ ३२ ॥ प्रज्ञाप्राणानुकार्यात्मा छायेवाक्षादिगोचरः। ध्यायतीवेति चोक्तो हि शुद्धो मुक्तः स्वतो हि सः ॥ ३३ ॥ अप्राणस्यामनस्वस्य तथाऽसंसर्गिणो हरोः। व्योमवद्वयापिनो ह्यस्य कथं कार्य भवेन्मम ॥ ३४ ॥ असमाधि न पश्यामि निर्विकारस्य सर्वदा । ब्रह्मणो मे विशुद्धस्य शोध्यं नान्यद्विपाप्मनः ॥ ३५ ॥ गंत्रवयं च तथा नैव सर्वगस्याचलस्य च । नोध्व नाधस्तिरो वापि निष्कलस्यागुणत्वतः॥ ३६॥ चिन्मात्रज्योतिषो नित्यं तमस्तरिमन्न विद्यते।

कथं काय ममैवाद्य नित्यमुक्तस्य शिष्यते ॥ ३७ ॥ अमनस्कस्य का चिंता क्रिया वाऽनिद्रियस्य का। अप्राणी ह्यमनाः शुभ्र इति सत्यं श्रुतेर्वचः ॥ ३८ ॥ अकालत्वाद्देशत्वाददिकत्वादनिमित्ततः। आत्मनो नैव कालादेरपेक्षा ध्यायतः सदा ॥ ३९ ॥ यस्मिन्देवाश्च वेदाश्च पवित्रं कुत्स्नमेकताम् । व्रजेत्तन्मानसं तीर्थं यस्मिन्स्नात्वाऽमृतो भवेत् ॥ ४० ॥ न चास्ति शब्दादिरनन्यवेदनः परस्परेणापि न चैव दृश्यते । परेण दृदयास्तु यथा रसादयस्तथैव दृश्यत्वत एव दैहिकाः ॥ ४१॥ अहंममेत्येषणयत्नविकियासुखादयस्तद्वदिह प्रदृश्यतः। दृश्यत्वयोगाच्च परस्परेण ते न दृश्यतां यांति ततः परो भवान् ॥४२॥ अहंकियाचा हि समस्तविकिया सकर्तृका कर्मफलेन संहता। ंचितिस्वरूपेण समंततोऽर्कवत्प्रकार्यमानाऽसितताऽऽत्मनो ह्यतः ॥४३॥ हशिस्वरूपेण हि सर्वदेहिनां वियद्यथा व्याप्य मनांस्यवस्थितः। अतो न तस्मादपरोऽस्ति वेदिता परोऽपि तस्मादत एक ईश्वरः ॥४४॥ शरीरबुद्धधोर्यदि चान्यदृश्यता निरात्मवादाः सुनिराकृता मया । परश्च शुद्धो ह्यविशुद्धिकर्मतः सुनिर्मलः सर्वगतोऽसितोऽद्वयः ॥४५॥ घटादिरूपं यदि ते न गृह्यते मनः प्रवृत्तं बहुधा स्ववृत्तिभिः। अशुद्धयचिद्रपविकारदोषता मतेर्यथा वारियतुं न पार्यते॥ ४६॥ यथा विशुद्धं गगनं निरंतरं न सङ्जते नापि च लिप्यते तथा। समस्तभूतेषु सदैव तेष्वयं समः सदात्मा ह्यजरोऽमरोऽभयः ॥४७॥ अमूर्तमूर्तानि च कर्मवासना दृशिम्बरूपस्य बहिः प्रकल्पिताः। अविद्या ह्यात्मनि मृढदृष्टिभिरपोह्य नेतीत्यवशेषितो दृशिः ॥४८॥ प्रबोधरूपं मनसोऽर्थयोगजं स्मृतौ च सुप्रस्य च दृश्यतेऽर्थवत् । तथैव देहपतिमानतः पृथग्टर्शेः शरीरं च मनश्च टश्यतः ॥ ४९॥

स्वभावशुद्धे गगने घनादिके मलेऽपयाते सति चाविशेषता।
यथा च तद्वच्छूतिवारितद्वये सदाऽविशेषो गगनोपमे दृशौ॥ ५०॥

## १५ नान्यदन्यत्प्रकरणम् ।

नान्यद्नयद्भवेद्यस्मान्नान्यस्किचिद्विचितयेत्। अन्यस्यान्यत्वभावे हि नाशस्तस्य ध्रुवो भवेत्॥ १॥ सारतो दृइयते दृष्टं पटे चित्रमिवार्षितम् । यत्र येन च तौ ज्ञेयौ सत्त्वक्षेत्रज्ञसंज्ञकौ ॥ २ ॥ फळांतं चानुभूतं यद्युतं कत्रोदिकारकैः । स्मर्यमाणं हि कर्मस्थं पूर्वे कर्मेव तिचतः ॥ ३ ॥ द्रष्टुश्चान्यद्भवेत् दृश्यं दृश्यत्वाद्धदवत्सदा । हर्यात् द्रष्टाऽसजातीयो न धीवत्साक्षिताऽन्यथा ॥ ४ ॥ स्वात्मबुद्धिमपेक्ष्यासौ विधीनां स्यात्प्रयोजकः। जात्यादिः शववत्तेन तद्वन्नानात्मताऽन्यथा ॥ ५ ॥ न प्रियाप्रिय इत्युक्तेनीदेहत्वं क्रियाफलम्। देहयोगः कियाहेतुस्तस्मादिद्वान्कियास्त्रजेत् ॥ ६ ॥ कर्मस्वात्मा स्वतंत्रश्चेन्निवृत्तौ च तथेष्यताम्। अदेहत्वे फलेऽकार्ये ज्ञाते कुर्यात्कथं कियाः ॥ ७ ॥ जात्यादीन्संपरित्यज्य निमित्तं कर्मणां बुधः। कर्महेतुविरुद्धं यत्स्वरूपं शास्त्रतः सारेत्॥ ८॥ आत्मैकः सर्वभूतेषु तानि तस्मिश्च खे यथा। पर्यगास्रोमवत्सर्वं शुक्रं दीनिमदिष्यते ॥ ९ ॥ व्रणस्नाय्वोरभावेन स्थूलं देहं निवारयेत्। शुद्धापापतयाऽछेपं छिंगं चाकायमित्युत ॥ १० ॥ वासुदेवो यथाऽश्वत्थे खदेहे चानवीत्समम्।

तद्वद्वेत्ति य आत्मानं समं स ब्रह्मवित्तमः ॥ ११ ॥ यथा ह्यन्यशरीरेषु ममाहंता न चेव्यते । अस्मिश्चापि तथा देहे धीसाक्षित्वाविशेषतः॥ १२॥ रूपसंस्कारतुल्यांधी रागद्वेषी भयं च यत्। गृह्यते धीश्रयं तस्माञ्ज्ञाता शुद्धोऽभयः सदा ॥ १३ ॥ यन्मनास्तन्मयोऽन्यत्वे नात्मत्वाप्तौ क्रियात्मनि । आत्मत्वे चानपेक्षत्वात्सापेक्षं हि न तत्स्वयम् ॥ १४ ॥ खिमवैकरसा ज्ञितिराविभक्ताऽजराऽमला। चक्षुराद्युपधानात्सा विपरीता विभाव्यते ॥ १५ ॥ हर्यत्वाद्हमित्येष नात्मधर्मी घटाद्वित्। तथाऽन्ये प्रत्यया ज्ञेया दोषाश्चात्माऽमलो ह्यतः ॥ १६ ॥ सर्वप्रत्ययसाक्षित्वाद्विकारी च सर्वगः। विकियेत यदि द्रष्टा बुद्धःचादीवाल्पविद्भवेत् ॥ १७ ॥ न दृष्टिर्कुरयते द्रष्टुश्चक्षुरादेर्यथैव तत्। नहि द्रष्टुरिति ह्युक्तं तस्मात् द्रष्टा सदैकदृक् ॥ १८ ॥ संघातो बाऽस्मि भूतानां करणानां तथैव च। व्यस्तं वाडन्यतमो वाडिसम को वाडस्मीति विचारयेत् ॥१९॥ व्यस्तं नाहं समस्तं वा भूतमिद्रियमेव वा। ज्ञेयत्वात्करणत्वाच ज्ञाताऽन्योऽस्मात् घटादिवत् ॥ २० ॥ आत्माग्नेरिंधना बुद्धिरविद्याकामकर्मभिः। दीपिता प्रज्वलत्येषा द्वारैः श्रोत्रादिभिः सदा ॥ २१ ॥ दक्षिणाक्षिप्रधानेषु यदा बुद्धिर्विचेष्टते । विषयैईविषा दीप्ता ह्यात्माग्निः स्थूलमुक्तदा ॥ २२ ॥ हूयंते तु हवींषीति रूपादिमहणे समरन्। अरागद्वेष आत्मामी जामहोषैर्न लिप्यते ॥ २३ ॥

मानसे तु गृहे व्यक्ता अविद्याकमेवासनाः। पद्यंस्तैजस आत्मोक्तः स्वयंज्योतिःप्रकाशिताः ॥ २४ ॥ विषया वासना वापि चोद्यंते नैव कर्मभिः। यदा बुद्धौ तदा ज्ञेयः प्राज्ञ आत्मा ह्यनन्यदृक्।। २५ ॥ मनोबुद्धींद्रियाणां या अवस्थाः कर्मचोदिताः। चैतन्येनैव भास्यंते रविणेव घटादयः ॥ २६ ॥ तंत्रैवं सति बुद्धीक्षे आत्मभासाऽवभासयन्। कर्ता तासां यदर्थास्ता मूढैरेवाभिधीयते ॥ २७ ॥ सर्वज्ञोऽप्यत एव स्यात्स्वेन भासाऽवभासयन्। सर्वे सर्विक्रियाहेतोः सर्वक्रत्त्वं तथाऽऽत्मनः ॥ २८ ॥ सोपाधिश्चैवमात्मोक्तो निरुपाख्योऽनुपाधिकः। निष्कलो निर्गुणः शुद्धस्तं मनो वाक्च नाप्नुतः ॥ २९ ॥ चेतनोऽचेतनो वाऽपि कर्ताऽकर्ता गतोऽगतः। बद्धो मुक्तस्तथा चैकोऽनेकः शुद्धोऽन्यथेति वा ॥ ३० ॥ अप्राप्येव निवर्तते वाचो धीभिः सहैव तु । निर्गुणत्वात्क्रियाभावाद्विशेषाणामभावतः ॥ ३१ ॥ व्यापकं सर्वतो व्योम मूर्तैः सर्वेवियोजितम् यथा तद्वदिहात्मानं विद्याच्छुद्धं परं पदम् ॥ ३२ ॥ दृष्टं हित्वा स्मृतिं तस्मिन्सर्वप्रश्च तमस्यजेत्। सर्वद्वग्डयोतिषा युक्तो दिनक्रच्छार्वरं यथा ॥ ३३ ॥ रूपस्मृत्यंधकारार्थाः प्रत्यया यस्य गोचराः। स एवात्मा समी द्रष्टा सर्वभूतेषु सर्वगः ॥ ३४ ॥ आत्मबुद्धिमनश्चश्चविषयालोकसंगमात् । विचित्रो जायते बुद्धेः प्रत्ययोऽज्ञानलक्षणः ॥ ३५ ॥ विविच्यास्मात्स्वमात्मान विद्याच्छुद्धं परं पदम् ।

द्रष्टारं सर्वभूतस्थं समं सर्वभयातिगम् ॥ ३६ ॥ समस्तं सर्वेगं शांतं विमलं व्योमविस्थितम् । निष्कलं निष्क्रियं सर्वे नित्यं द्वंद्वैविवर्जितम् ॥ ३७ ॥ सर्वप्रत्ययसाक्षी ज्ञः कथं ज्ञेयो मयेत्युत । विमृर्येवं विजानीयाज्ज्ञातं ब्रह्म न वेति वा ॥ ३८ ॥ अदृष्टं द्रष्ट्रविज्ञातं दभ्रमित्यादि शासनात्। नैव ज्ञेयं मयाऽन्यैर्वा परं ब्रह्म कथंचन ॥ ३९ ॥ खरूपाव्यवधानाभ्यां ज्ञानालोकस्वभावतः। अन्यज्ञानानपेक्षत्वाज्ज्ञातं ब्रह्म सदा मया ॥ ४० ॥ नान्येन ज्योतिषा कार्यं रवेरात्मप्रकाशने। खबोधान्नान्यबोधेच्छा बोधस्यात्मप्रकाशने ॥ ४१॥ न तस्यैवान्यतोपेक्षा स्वरूपं यस्य यद्भवेत्। प्रकाशान्तरहरूयो न प्रकाशो ह्यस्ति कश्चन ॥ ४२ ॥ व्यक्तिः स्याद्प्रकाशस्य प्रकाशात्मसमागमात् । प्रकाशस्त्वकेकार्यः स्यादिति मिध्या वचो ह्यतः ॥ ४३ ॥ यतोऽभूत्वा भवेदाच तस्य तत्कार्यमिष्यते । स्वरूपत्वादभूत्वा न प्रकाशो जायते रवे: ॥ ४४ ॥ सत्तामात्रे प्रकाशस्य कर्ताऽऽदित्यादिरिष्यते । घटादिव्यक्तितो यद्वत्तद्वद्वोधात्मनीष्यताम् ॥ ४५ ॥ बिछात्सर्पस्य निर्याणे सूर्यो यद्वत्प्रकाशकः। प्रयत्नेन विना तद्वज्ज्ञाताऽऽत्मा बोधरूपतः ॥ ४६ ॥ दग्धैवमुष्णः सत्तायां तद्वद्वोधात्मनीष्यताम् । सत्येव यदुपाधौ तु ज्ञाते सर्व इवोत्थिते ॥ ४७ ॥ ज्ञाताऽयत्नोऽपि तद्वज्ज्ञः कर्तो भ्रामकवद्भवेत्। खरूपेण खयं नात्मा ज्ञेयोऽज्ञेयोऽथवा ततः॥ ४८॥

विदिताविदिताभ्यां तद्रन्यदेवेति शासनात् । बंधमोक्षादयो भावास्तद्वदात्मनि कल्पिताः ॥ ४९ ॥ नाहोरात्रे यथा सूर्ये प्रभारूपाविशेषतः । बोधरूपाविशेषात्र बोधाबोधौ तथाऽऽत्मनि ॥ ५० ॥ यथोक्तं ब्रह्म यो वेद हानोपादानवर्जितम् । यथोक्तेन विधानेन स सत्यं नैव जायते ॥ ५१ ॥ जन्ममृत्युप्रवाहेषु पतितो नैव शक्नुयात् । इत उद्धर्तुमात्मानं ज्ञानादन्येन केनचित् ॥ ५२ ॥ "भिद्यते हृदयमंथिच्छिद्यन्ते सर्वसंशयाः । श्वीयन्ते चास्य कर्माणि तस्मिन्दृष्ट " इति श्रुतेः ॥ ५३ ॥

ममाहमित्येतदपोह्य सर्वतो विमुक्तदेहं पदमंबरोपमम्।
सुदृष्टशास्त्रानुमितिभ्य ईरितं विमुच्यतेऽस्मिन्यदि निश्चितो नरः॥५४॥

## १६ प्रार्थिवप्रकरणम् ।

पार्थिवः कठिनो धातुर्द्रवो देहे स्मृतोऽम्मयः।
पक्तिचेष्टावकाशाः स्युविह्नवाय्वंबरोद्धवाः ॥ १ ॥
प्राणादीनि तद्र्याश्च पृथिव्यादिगुणाः क्रमात् ।
ह्रपालोकविद्ष्ष्टं हि सजातीयार्थिमिद्रयम् ॥ २ ॥
बुद्ध्यर्थान्याहुरेतानि वाक्पाण्यादीनि कर्मणे ।
तद्विकल्पार्थमंतःस्थं मन एकाद्र्यं भवेत् ॥ ३ ॥
निश्चयार्था भवेद्बुद्धिस्तां सर्वार्थानुभाविनीम् ।
ज्ञाताऽऽत्मोक्तः स्वरूपेण ज्योतिषा व्यंजयन्मदा ॥ ४ ॥
व्यंजकस्तु यथाऽऽलोको व्यंग्यस्याकारतां गतः ।
व्यतिकीर्णोऽप्यसंकीर्णस्तद्वज्जः प्रत्ययैः सदा ॥ ५ ॥
स्थितो दीपो यथाऽयत्नः श्राप्तं सर्वं प्रकाशयेत् ।

शब्दाचाकारबुद्धीर्ज्ञः प्राप्तास्तद्वत्प्रपद्यति ॥ ६ ॥ शरीरेंद्रियसंघात आत्मत्वेन गतां घियम् । नित्यात्मज्योतिषा दीप्तां विशिषन्ति सुखादयः॥ ७॥ शिरोदुःखादिनाऽऽत्मानं दुःख्यस्मीति हि पर्यति । द्रष्टाऽन्यो दुःखिनो दृश्यात् द्रष्ट्रत्वाच्च न दुःख्यसौ॥ ८॥ दुःखी स्याद्दुःख्यहंमानाद्दुःखिनो दर्शनात्र वह। संहर्तेऽगादिभिद्रेष्टा दुःखी दुःखस्य नैव सः ॥ ९ ॥ चक्षुर्वत्कर्मकर्तृत्व स्थाच्चेत्रानेकमेव तत्। संहतं च ततो नात्मा द्रष्ट्रत्वात्कर्मतां व्रजेत् ॥ १० ॥ ज्ञानयत्नाद्यनेकत्वमात्मनोऽपि मतं यदि। नैकज्ञानगुणत्वात्तु ज्योतिर्वत्तस्य कर्मता ॥ ११ ॥ ज्योतिषो चोतकत्वेऽपि यद्वन्नात्मप्रकाशनम्। भेदेऽप्येवं समत्वाज्ज्ञ आत्मानं नैव पश्यति ॥ १२ ॥ 🖙 यद्धर्मा यः पदार्थी न तस्यैवेयात्स कर्मताम् । न ह्यात्मानं दहत्यग्निस्तथा नैव प्रकाशयेत् ॥ १३ ॥ एतेनैवात्मनाऽऽत्मानो प्रहो बुद्धेर्निराकृतः। अंशोऽप्येवं समत्वाद्धि निर्भेदत्वान्न युज्यते ॥ १४ ॥ शून्यतापि न युक्तैवं बुद्धेरन्येन दृश्यता। युक्ताऽतो घटवत्तस्याः प्राक्तिसद्धेश्च विकल्पतः ॥ १५ ॥ अविकल्पं तदम्त्येव यत्पूर्वं स्याद्विकल्पतः। विकल्पोत्पत्तिहेतुत्वाद्यद्ययेव तु कारणम् ॥ १६ ॥ अज्ञानं करूपनामूळं संसारस्य नियामकम्। हित्वाऽऽत्मानं परं ब्रह्म विद्यान्मुक्तं सदाऽभयम्॥ १७॥ जायत्स्वप्नौ तयोबीजं सुषुप्ताख्यं तमोमयम् । अन्योन्यस्मिन्नसत्त्वाच्च नास्तीत्येतत्त्रयं खजेत्॥ १८॥

आत्मबुद्धिमनश्चक्षुरालोकार्थादिसंकरात्। भ्रांतिः स्यादात्मकर्मेति क्रियाणां संनिपाततः ॥ १९ ॥ निमीलोन्मीलने स्थाने वायव्ये ते न चक्षुषः। प्रकाशत्वान्मनस्येवं बुद्धौ न स्तः प्रकाशतः ॥ २० ॥ संकल्पाध्यवसायौ तु मनोबुद्धचोर्यथा ऋमात्। नेतरेतरधर्मत्वं सर्वे चात्मनि कल्पितम् ॥ २१ ॥ स्थानावच्छेददृष्टिः स्यादिद्रियाणां तदात्मताम् । गता धीस्तां हि पदयञ्ज्ञो देहमात्र इवेक्ष्यते ॥ २२ ॥ क्षणिकं हि तदत्यर्थं धर्ममात्रं निरंतरम्। सादृद्याद्दीपवत्तद्धीस्तच्छांतिः पुरुषार्थता ॥ २३ ॥ स्वाकारान्यावभासं च येषां रूपादि विद्यते । येषां नास्ति ततस्त्रान्यत्पूर्वासंगतिरुच्यते ॥ २४ ॥ बाह्याकारत्वतो इप्तेः स्मृत्यभावः सदा क्षणात्। क्षणिकत्काच्च संस्कारं नैवाधत्ते कचित्तु थीः ॥ २५ ॥ आधारस्याप्यसत्त्वाच्य तुरुयतानिर्निमित्ततः। स्थाने वा क्षणिकत्वस्य हानं स्यान्न तदिष्यते ॥ २६ ॥ शांतेश्चायत्नसिद्धत्वात्साधनोक्तिरनर्थिका। एकैकस्मिन्समाप्तत्वाच्छांतेरन्यानपेक्षता ॥ २७ ॥ अपेक्षा यदि भिन्नेऽपि परसंतान इध्यताम्। सर्वार्थे क्षणिके कस्मिस्तथाप्यन्यानपेक्षता ॥ २८ ॥ तुल्यकालसमुद्भृतावितरेतरयोगिणौ । योगाच्च संस्कृतो यस्तु सोऽन्यं हीक्षितुमईति ॥ २९ ॥ मृषाध्यासस्तु यत्र स्यात्तन्नाशस्तत्र नो मतः। सर्वनाशो भवेग्रस्य मोक्षः कस्य फलं वद् ॥ ३०॥ अस्ति तावस्त्वयं नाम ज्ञानं वाऽऽत्माऽन्यदेव वा ।

भावाभावज्ञतस्तस्य नाभावस्त्वधिगम्यते ॥ ३१ ॥ येनाधिगम्यतेऽभावस्तत्सरस्यात्तन्न चेद्भवेत्। भावाभावानभिज्ञत्वं लोकस्य स्यात्र चेष्यते ॥ ३२ ॥ संदसत्सद्सचेति विकल्पात्प्राग्यदिष्यते । तद्देतं समत्वातु नित्यं चान्यद्विकल्पितात् । ३३ ॥ विकल्पोद्भवतोऽसत्त्वं स्वप्नदृश्यवदिष्यताम्। द्वैतस्य प्रागसत्त्वाच्च सद्सत्त्वादिकल्पनात् ॥ ३४ ॥ वाचारंभणशास्त्राच्च विकाराणां ह्यभावता । मृत्योः स मृत्युमित्यादेर्भम मायेति च स्मृतेः ॥ ३५॥ विशुद्धिश्चात एवास्य विकल्पाच्च विलक्षणः। उपादेयो न हेयोऽत आत्मा नान्यैरकल्पितः ॥ ३६ ॥ अप्रकाशो यथाऽऽदित्ये नास्ति ज्योतिःस्वभावतः। नित्यबोधस्वरूपत्वान्नाज्ञानं तद्वदात्मनि ॥ ३७ ॥ तथाऽविक्रियरूपत्वान्नावस्थांतरमात्मनः। अवस्थांतरवत्त्वे हि नाशोऽस्य स्यान्न संशयः ॥ ३८ ॥ मोक्षोऽवस्थांतरं यस्य कृतकः स चलो ह्यतः। न संयोगो वियोगो वा मोक्षो युक्तः कथंचन ॥ ३९ ॥ संयोगस्याप्यनित्यत्वाद्वियोगस्य तथैव च । गमनागमने चैव स्वरूपं तु न हीयते ॥ ४०॥ स्वरूपस्यानिमित्तत्वात्सनिमित्ता हि चापरे। अनुपात्तं स्वरूपं हि स्वेनायक्तं तथैव च ॥ ४१ ॥ स्वरूपत्वान सर्वस्य त्यक्तुं शक्यो ह्यनन्यतः। महीतुं वा ततो नित्योऽविषयत्वात्पृथक्त्वतः ॥ ४२ ॥ आत्मार्थत्वाच सर्वस्य नित्य आत्मैव केवलः। त्यजेत्तस्मात्कियाः सर्वाः साधनैः सह मोक्षवित्।। ४३॥

आत्मलाभः परो लाभ इति शास्त्रोपपत्तयः। अलाभोऽनात्मलाभस्तु त्यजेत्तस्मादनात्मताम् ॥ ४४ ॥ गुणानां समभावस्य भ्रंशो न ह्यूपपद्यते। अविद्यादेः प्रसुप्रत्वात्र चान्यो हेतुरुच्यते ॥ ४५ ॥ इतरेतरहेत्ते प्रवृत्तिः स्यारसदा न वा। नियमो न प्रवृत्तीनां गुणेष्वात्मनि वा भन्नेत्॥ ४६॥ विशेषो मुक्तबद्धानां ताद्ध्ये न च युज्यते । अर्थार्थिनोस्त्वसंबंधो नार्थी ज्ञो नेतरोऽपि वा ॥ ४७ ॥ प्रधानस्य च पाराध्य पुरुषस्याविकारतः। न युक्तं सांख्यशास्त्रेऽपि विकारेऽपि न युज्यते ॥ ४८ ॥ संबंधानुपपत्तेश्च प्रकृतेः पुरुषस्य च। मिथोऽयुक्तं तद्र्थत्वं प्रधानस्याचितित्वतः ॥ ४९ ॥ क्रियोत्पत्तौ विनाशित्वं ज्ञानमात्रे च पूर्ववत्। निर्निमिन्ते त्वनिर्मोक्षः प्रधानस्य प्रसज्यते ॥ ५० ॥ न प्रकारयं यथोष्णत्वं ज्ञानेनैवं सुखादयः। एकनीडत्वतोऽप्राह्याः स्युः कणादादिवदर्भनाम् ॥ ५१ ॥ युगपत्समवेतत्वं सुखिवज्ञानयोरि । मनोयोगैकहेतुत्वाद्याद्याह्यत्वं सुखस्य च ॥ ५२ ॥ तथाऽन्येषां च भिन्नत्वाद्युगपज्जन्म नेष्यते । गुणानां समवेतत्वं ज्ञानं चेत्र विशेषणात् ॥ ५३ ॥ ज्ञानेनैव विशेषत्वाज्ज्ञानाप्यत्वं स्मृतेस्तथा । सुखं ज्ञातं मयेत्येवं तवाज्ञानात्मकत्वतः ॥ ५४ ॥ सुखादेनीत्मधर्मत्वमात्मनस्तेऽविकारतः । भेदाद्ग्यस्य कस्मान्न मनसो वाऽविशेषतः ॥ ५५ ॥ 🖟 🦂 सस्यानमालाऽपरिहायी तु ज्ञानं चेज्ज्ञेयतां व्रजेत्।

युगपद्वापि चोत्पत्तिरभ्युपेताऽत इष्यते ॥ ५६ ॥ अनवस्थान्तरत्वाच्च बंधो नात्मनि विदाते । नाशुद्धिश्चाप्यसंगत्वादसंगो हीति च श्रुतेः ॥ ५७ ॥ सूक्ष्मैकागोचरेभ्यश्च न लिप्यत इति श्रुतेः। एवं तर्हि न मोक्षोऽस्ति बंधामावात्कथंचन ॥ ५८ ॥ शास्त्रानर्थक्यमेव स्यात्र बुद्धेर्ज्ञान्तिरिष्यते । बंधी मोक्षश्च तन्नाशः स यथोक्तो न चान्यथा ॥ ५९ ॥ बोधात्मज्योतिषा दीप्ता बोधमात्मनि मन्यते । बुद्धिनीन्योऽस्ति बोद्धेति सेयं भ्रांतिहिं धीगता ॥ ६० ॥ बोधस्यात्मस्वरूपत्वान्नित्यं तत्रोपचर्यते । अविवेकोऽप्यनाद्योऽयं संसारो नान्य इष्यते ॥ ६१ ॥ मोक्षस्तन्नाश एव स्थानान्यथानुपपत्तितः। येषां वस्त्वंतरापत्तिमोंक्षो नाशस्तु तैर्मतः ॥ ६२ ॥ अवस्थान्तरमप्येवमविकारात्र युज्यते । विकारेऽवयवित्वं स्थात्ततो नाशो घटादिवत् ॥ ६३ ॥ तस्मात् भ्रांतिरतोऽन्या हि बंधमोक्षादिकल्पनाः। सांख्यकाणादबौद्धानां मीमांसाहतकरूपनाः ॥ ६४ ॥ शास्त्रयुक्तिविहीनत्वान्नादुर्तव्याः कदाचन । शक्यन्ते शतशो वक्तुं दोषास्तासां सहस्रशः ॥ ६५ ॥ अपि निदोपपत्तेश्च यान्यतोऽन्यानि चेत्यतः। त्यक्तातो ह्यन्यशास्त्रोक्तीमैति कुर्याद्रहढां बुधः ॥ ६६ ॥ श्रद्धाभक्ती पुरस्कृत्य हित्वा सर्वमनार्जवम् । वेदान्तस्यैव तत्त्वार्थे व्यासस्याभिमते तथा ॥ ६७ ॥ इति प्रणुन्ना द्वयवाद्कल्पना निरात्मवादाश्च तथाहि युक्तितः। व्यपेतरांकाः परवादतः स्थिरा मुमुक्षवो ज्ञानपथे स्युरित्युत ॥ ६८ ॥ २१

स्वसाक्षिकं ज्ञानमतीय निर्मलं विकल्पनाभ्यो विपरीतमद्वयम् ।
अवाप्य सम्यग्यदि निश्चितो भवेन्निरन्वयो निवृतिमेति शाश्वतीम् ॥६९॥
इदं रहस्यं परमं परायणं व्यपेतदोषेरिममानवित्तैः ।
समीक्ष्य कार्या मितरार्जवे सदा न तत्त्वद्वस्थान्यमितिर्हि कश्चन ॥७०॥
अनेकजन्मान्तरसंचितैर्नरो विमुच्यतेऽज्ञाननिमित्तपातकैः ।
इदं विदित्वा परमं हि पावनं न लिप्यते व्योमवदेव कर्मिः ॥ ७१ ॥
प्रशान्तचित्ताय जितेन्द्रियाय च प्रहीणदोषाय यथोक्तकारिणे ।
गुणान्वितायानुगताय सर्वदा प्रदेयमेतत्त्वतं मुमुक्षवे ॥ ७२ ॥
परस्य देहे न यथाभिमानिता परस्य तद्वत्परमार्थमीक्ष्य च ।
इदं हि विज्ञानमतीव निर्मलं संप्राप्य मुक्तोऽथ भवेच सर्वतः ॥ ७३ ॥
नहीह लामोऽभ्यधिकोऽस्ति कश्चन स्वरूपलाभात्स इतो हि नान्यतः ।
न देयमेँद्रादिष राज्यतोऽधिकं स्वरूपलाभं त्वपरीक्ष्य यत्नतः ॥ ७४ ॥

१७ सम्यङ्मतिप्रकरणम् ।

आत्मा ज्ञेयः परो ह्यात्मा यस्माद्न्यन्न विद्यते ।
सर्वज्ञः सर्वदृक् गुद्धस्तस्मै ज्ञेयात्मने नमः ॥ १ ॥
पद्वाक्यप्रमाणज्ञेदीपभूतैः प्रकाशितम् ।
ब्रह्म वेद्रदृश्यं यस्तान्नित्यं प्रणतोऽस्म्यहम् ॥ २ ॥
यद्वाक्सूर्याञ्चसंपातप्रनष्ट्रध्वान्तकरुमणः ।
प्रणम्य तान्गुरून्यक्ष्ये ब्रह्मविद्याविनिश्चयम् ॥ ३ ॥
आत्मलाभात्परो नान्यो लाभः कश्चन विद्यते ।
यद्थी वेद्वादाश्च स्मातिश्चापि तु याः कियाः ॥ ४ ॥
आत्मार्थोऽपि हि यो लाभः सुखायेष्टो विपर्ययः ।
आत्मलाभः परः प्रोक्तो नित्यत्वाद्वद्ववेदिभिः ॥ ५ ॥
स्वयं लब्धस्वभावत्वाह्याभस्तस्य न चान्यतः ।

अन्यापेक्षस्तु यो लाभः सोऽन्यदृष्टिसमुद्भवः ॥ ६ ॥ अन्यदृष्टिस्त्वविद्या स्थात्तन्नाशो मोक्ष उच्यते। ज्ञानेनैव तु सोऽपि स्याद्विरोधित्वान्न कर्मणा ॥ ७ ॥ कर्मकार्यस्विनयः स्यादविद्याकामकारणः। प्रमाणं वेद एवात्र ज्ञानस्याधिगमे स्मृतः ॥ ८॥ ज्ञानैकार्थपरत्वात्तं वाक्यमेकं ततो विदुः। एकत्वं ह्यात्मनो ज्ञेयं वाक्यार्थप्रतिपत्तितः ॥ ९ ॥ वाच्यभेदात्तु तद्भेदः कल्प्यो वाच्योऽपि तच्छूतेः । त्रयं त्वेतत्ततः प्रोक्तं रूपं नाम च कर्म च ॥ १०॥ असदेतत्त्रयं तस्मादन्योन्येन हि कल्पितम्। कृतो वर्णो यथाशब्दाच्छूतोऽन्यत्र धिया बहिः॥ ११॥ दृष्टं चापि यथारूपं बुद्धेः शब्दाय कल्पते । एवमेतज्जगत्सर्वे भ्रांतिबुद्धिविकल्पितम् ॥ १२ ॥ असदेतत्ततो युक्तं सिचन्मात्रं न कल्पितम् । वेदश्चापि स एवाद्यो वेद्यं चान्यतु कल्पितम्।। १३॥ येन वेत्ति स वेदः स्थात्स्वप्ने सर्वे तु मायया। येन परयति तच्चक्षुः शृणोति श्रोत्रमुच्यते ॥ १४ ॥ येन स्वप्नगतो वक्ति सा वाग्वाणं तथैव च। रसनस्पर्शने चैव मनश्चान्यत्तथेंद्रियम् ॥ १५ ॥ कल्प्योपाधिभिरेवैतद्भिन्नं ज्ञानमनेकथा। आधिभेदाद्यथा भेदो मणेरेकस्य जायते ॥ १६ ॥ जाप्रतश्च तथा भेरो ज्ञानस्यास्य विकल्पितः। बुद्धिस्थं व्याकरोत्सर्थं भ्रांत्या तृष्णोद्भवित्रयः ॥ १७ ॥ स्वप्ने तद्वत्प्रबोधे यो बहिआंतस्तथैव च। अालेख्याध्ययने यद्वत्तद्वयोग्यधियोद्भवम् ॥ १८ ॥

यदायं करूपयेद्धेदं तत्कामः सन्यथाकृतः। यत्कामस्तत्कतुर्भृत्वा कृतं यत्तत्प्रपद्यते ॥ १९ ॥ अविद्याप्रभवं सर्वनसत्तस्मादिदं जगत्। तद्वता दृइयते यसात्सुषुप्ते न च गृह्यते ॥ २० ॥ विद्याविद्ये श्रुतिप्रोक्ते एकत्वान्यियौ हि नः। तस्मात्सर्वप्रयत्नेन शास्त्रे विद्या विधीयते ॥ २१ ॥ चित्ते ह्यादर्शवयस्माच्छुद्धे विद्या प्रकाशते। यमैर्नित्यैश्च यज्ञैश्च तपोभिस्तस्य शोधनम् ॥ २२॥ शारीरादि तपः कुर्यात्तद्विशुद्धवर्थमुत्तमम्। मनआदिसमाधानं तत्तदेहविशोषणम् ॥ २३ ॥ " मनसश्चेंद्रियाणां च ह्यैकाग्च्यं परमं तपः। तज्ज्यायः सर्वधर्भेभ्यः स धर्मः पर उच्यते "।। २४।। दृष्टं जागरितं विद्यात्समृतं स्वप्नं तदेव तु । सुषुप्तं तद्भावं च स्वमात्मानं परं पदम् ॥ २५ ॥ सुष्त्याख्यं तमोऽज्ञानं बीजं स्वप्नप्रबोधयोः। स्वात्मबोधप्रदर्भं स्याद्वीजं दर्भं यथाभवम् ॥ २६ ॥ तदेवैकं त्रिधा ज्ञेयं मायाबीजं पुनः क्रमात्। मायाव्यात्माऽविकारोऽपि बहुधैको जलाईवत् ॥ २७ ॥ बीजं चैकं यथा भिन्नं प्राणखप्नादिभिस्तथा। स्वप्नजाप्रच्छरीरेषु तद्वचात्मा ज़लेंदुवत् ॥ २८ ॥ मायाहिस्तिनमारुह्य मायाव्येको यथा ब्रजेत्। आगच्छंस्तद्वदेवात्मा प्राणस्त्रप्रादिगोचरः ॥ २९॥ न हस्ती न तदारुढो मायाव्यन्यो यथा स्थितः। न प्राणादि न तद्द्रष्टा यथा ज्ञोऽन्यः सदाहशिः॥ ३०॥ अबद्धचक्षुषो नास्ति माया मायाविनोऽपि वा।

बद्धाक्षस्यैव सा माया मायाव्येव ततो भवेत् ॥ ३१ ॥ साक्षादेव स विज्ञेयः साक्षादात्मेति च श्रुते:। भिद्यते हृदयप्रंथिन चेदित्यादितः श्रुतेः ॥ ३२ ॥ अशब्दादित्वतो नास्य प्रहणं चेंद्रियैभेवेत्। सुखादिभ्यस्तथान्यत्वाद् बुद्धा वापि कथं भवेत्॥ ३३॥ अदृरयोऽपि यथा राहुश्चंद्रे विवं यथांऽभिस । सर्वगोऽपि तथैवात्मा बुद्धावेव स गृह्यते ॥ ३४ ॥ भानोर्बिंब यथा चौष्णयं जले दृष्टं न चांभसः। बुद्धौ बोधो न तद्धर्मस्तथैव स्याद्विधर्मतः ॥ ३५ ॥ चक्कुर्युक्ता धियो वृत्तियी तां परयत्रलुप्तदक्। दृष्टेर्द्रष्टा भवेदात्मा श्रुतेः श्रोता तथा भवेत् ॥ ३६ ॥ केवलां मनसो वृत्ति पद्यन्मंता मतेरजः। विज्ञाताऽलुप्रशक्तित्वात्तया शास्त्रं नहीत्यतः ॥ ३७ ॥ ध्यायतीत्यविकारित्वं तथा छेछायतीत्यपि । अत्र स्तेनेति शुद्धत्वं तथाऽनन्वागतं श्रुतेः ॥ ३८ ॥ शक्तखलोपात्सुषुप्ते ज्ञस्तथा बोधेऽविकारतः। ज्ञेयस्यैव विशेषस्तु यत्र वेति श्रुतेर्वचः ॥ ३९॥ व्यवधानाद्धि पारोक्ष्यं लोकदृष्टेरनात्मनः। दृष्टेरात्मस्वरूपत्वात्प्रत्यक्षं ब्रह्म तत्मृतम् ॥ ४०॥ नहि दीपांतरापेक्षा यद्वदीपप्रकाशने । बोधस्यात्मस्वरूपत्वान्न बोधोऽन्यस्तथेष्यते ॥ ४१ ॥ विषयत्वं विकारित्वं नानात्वं वा न ही ध्यते । न हेयो नाष्युपादेय आत्मा नान्येन वा ततः ॥ ४२ ॥ सबाह्याभ्यंतरोऽजीणीं जन्ममृत्यु जरातिगः। अहमात्मेति यो वेत्ति कुतोऽन्वेव विभेति सः॥ ४३॥

प्रागेवैतद्विधेः कर्म वर्णित्वादेरपोहनात्। तदस्थुलादिशास्त्रभ्यस्तत्त्वमेवेति निश्चयात् ॥ ४४ ॥ पूर्वे देहपरित्यागे जात्वादीनां प्रहाणतः। देहस्यैव तु जात्यादिस्तस्याप्येवं ह्यनात्मता ॥ ४५ ॥ ममाहं चेत्यतोऽविद्या शरीरादिष्वनात्मसु । आत्मज्ञानेन हेया स्यादसुराणामिति श्रुते: ॥ ४६ ॥ द्शाहाशीचकार्याणां पारित्राज्ये निवर्तनम्। यथा ज्ञानस्य संप्राप्ती तद्वजात्यादिकर्मणाम् ॥ ४७ ॥ यत्कामस्तत्कतुर्भृत्वा कृतं त्वज्ञः प्रपद्यते । यदा स्वात्मद्दशः कामाः प्रमुच्यन्तेऽमृतस्तदा ॥ ४८ ॥ आत्मरूपविधे कार्यं क्रियादिभ्यो निवर्तनम्। न साध्यं साधनं वाऽऽत्मा निखतृतः स्मृतेर्मतः ॥ ४९ ॥ उत्पाद्याप्यविकायीणि संस्कार्यं च क्रियाफलम् । नातोऽन्यत्कर्मणा कार्ये त्यजेत्तस्मात्ससाधनम् ॥ ५० ॥ तापान्तत्वाद्नित्यत्वादात्मार्थत्वाच या बहिः। संहत्यात्मनि तां प्रीति सत्यार्थी गुरुमाश्रयेत् ॥ ५१ ॥ शांतं प्राज्ञं तथा मुक्तं निष्कियं ब्रह्मणि स्थितम्। श्रुतेराचार्यवान्वेद तद्विद्धीति स्मृतेस्तथा ॥ ५२ ॥ स गुरुस्तारयेद्यक्तं शिष्यं शिष्यगुणान्वितम्। ब्रह्मविद्याप्नवेनाशु स्वान्तध्वान्तमहोद्धिम् ॥ ५३ ॥ दृष्टिः स्पृष्टिः श्रुतिद्योतिमेतिविज्ञातिरेव च। शक्तयोऽन्याश्च भिद्यन्ते चिद्रपत्वेऽप्युपाधिभिः॥ ५४॥ अपायोद्भूतिहीनाभिर्नित्यं दीप्यनरविर्यथा। सर्वेगः सर्वेद्दक् शुद्धः सर्वे जानाति सर्वेदा ॥ ५५ ॥ अन्यदृष्टिः शरीरस्थस्तावन्मात्रो ह्यविद्यया।

#### उपदेशसाहस्री।

जलेंद्वायुपमाभिस्तु तद्धर्मा च विभाव्यते ॥ ५६ ॥ दृष्ट्या बाह्यं निमील्याथ समृत्या तत्प्रविहाय च । अथोन्मील्यात्मनो दृष्टि ब्रह्म प्राप्नोत्यनध्वगः॥ ५०॥ प्राणाद्येवं त्रिकं हित्वा तीर्णोऽज्ञानमहोद्धिम् । स्वात्मस्थो निर्गुणः शुद्धो बुद्धो मुक्तः स्वतो हि सः ॥ ५८॥ अजोऽहं चामरोऽमृत्युरजरोऽभय एव च। सर्वज्ञः सर्वटक् शुद्ध इति बुद्धो न जायते ॥ ५९ ॥ पूर्वीक्तं यत्तमोबीजं तन्नास्तीति विनिश्चयः। तदभावे कुतो जन्म ब्रह्मैकत्वं विजानतः ॥ ६० ॥ क्षीरात्मर्पिर्यथोद्धृत्य क्षिप्तं तस्मिन्न पूर्ववत् । बुद्धयादेई स्तस्थाऽसत्यात्र देही पूर्ववद्भवेत् ॥ ६१ ॥ सत्यं ज्ञानमनन्तं च रसादेः पंचकात्परम् । स्यामदृश्यादिशास्त्रोक्तमहं ब्रह्मोति निर्भयः ॥ ६२ ॥ यसाद्भीताः प्रवर्तन्ते वाङ्मनःपावकादयः। तदात्मानंदतत्त्वज्ञो न बिभेति कुतश्चन ॥ ६३ ॥ नामादिभ्यः परे भूम्ति स्वाराज्ये चेतिस्थतोऽद्वये । प्रणमेत्कं तदाऽऽत्मज्ञो न कार्यं कर्मणा तदा ॥ ६४ ॥ विराड्त्रैश्वानरो बाह्यः स्मरन्नन्तः प्रजापतिः। प्रविलीने तु सर्वेस्मिन्प्राज्ञोऽन्याकृतमुच्यते ॥ ६५॥ वाचारंभणमात्रत्वात्सुषुप्तादि त्रिकं त्वसत्। सत्यो ज्ञश्चाहमित्येवं सत्यसन्धो विमुच्यते ॥ ६६॥ भारूपत्याद्यथा भानोनीहोरात्रे तथैव च। ज्ञानाज्ञाने न मे स्यातां चिद्रपत्वाविशेषतः ॥ ६० ॥ शास्त्रस्यानतिशंक्यत्वाद्वस्यैव स्यामहं सदा । ब्रह्मणो मे न हेयं स्याद्याद्या वेति च संसारेत् ॥ ६८॥

अहमेव च भूतेषु सर्वेद्वेको नभो यथा। मयि सर्वाणि भूतानि पर्यन्नेवं न जायते ॥ ६९ ॥ न बाह्यं मध्यतो वान्तर्विद्यतेऽन्यत्स्वतः कचित् । अबाह्यान्तःश्रुतेः किंचित्तस्माच्छुद्धः स्वयंप्रभः ॥ ७० ॥ नेति नेत्यादिशास्त्रभ्यः प्रपचोपशमोऽद्वयः। अविज्ञातादिशास्त्राच नैव ज्ञेयो ह्यतोऽन्यथा ॥ ७१ ॥ सर्वस्यात्माऽहमेवेति ब्रह्म चेद्विदितं परम्। स आत्मा सर्वभूतानामात्मा होषामिति अतेः॥ ७२॥ जीवश्चेत्परमात्मानं स्वात्मानं देवमंजसा। देवोपास्यः स देवानां पशुत्वाच्च निवर्तते ॥ ७३ ॥ अहमेव सदात्मज्ञः शून्यस्त्वन्यैर्यथांबरम् । इत्येवं सत्यसंघत्वादसद्धाता न बध्यते ॥ ७४ ॥ कृपणास्तेऽन्यथैवातो विदुर्बह्म परं हि ये। स्वराडयोऽनन्यदृक् स्वस्थस्तस्य देवा असन्वज्ञे ॥ ७५ ॥ हित्वा जात्यादिसंबंधान्वाचोऽन्याः सह कर्मभिः। ओर्मित्येवं सदात्मानं सर्वे शुद्धं प्रपद्मथ ॥ ५६ ॥ सेतुं सर्वव्यवस्थानामहोरात्रादिवर्जितम् । तिर्यगृध्वमधः सर्वे सकुज्ज्गोतिरनामयम्॥ ७७॥ धर्माधर्मविनिर्मुक्तं भूतभव्यात्कृताकृतात्। स्वमात्मानं परं विद्याद्विमुक्तं सर्वेबंधनैः ॥ ७८ ॥ अकुर्वन्सर्वेकुच्छुद्धस्तिष्ठत्रत्येति धावतः । मायया सर्वशक्तित्वादजः सन्बहुधा मतः ॥ ७९ ॥ राजवत्साक्षिमात्रत्वात्सांनिध्याद्भ्रामको यथा। भ्रामयञ्जगदात्माऽहं निष्कियोऽकारकोऽद्वयः ॥ ८० ॥ निर्गुणं निष्क्रियं नित्यं निर्देहं यन्निरामयम्।

शुद्धं बुद्धं तथा मुक्तं तद्धह्यास्मीति धारयेत्।। ८१ ॥ बंधं मोक्षं च सर्वे यत इत्मुभयं हेयमेकं द्वयं च ज्ञेयाज्ञेयाभ्यतीतं परममधिगतं तत्त्वमेकं विशुद्धम्। विज्ञायैतद्यथावच्छ्रतिमुनिगदितं शोकमोहावतीतः

सर्वज्ञः सर्वकुत्स्याद्भवभयरिहतो ब्राह्मणोऽवाप्तकुतः ॥ ८२ ॥ न स्वयं स्वस्य नान्यश्च नान्यस्यात्मा च हेयगः । डपादेयो न चाप्येवमिति सम्यद्भितः स्मृता ॥ ८३ ॥ आत्मप्रत्यायिका छोषा सर्ववेदान्तगोचरा । ज्ञात्वेतां हि विमुच्यन्ते सर्वसंसारवंघनैः ॥ ८४ ॥ रहस्यं सर्ववेदानां देवानां चापि यत्परम् । पवित्रं परमं छोतत्तदेतत्संप्रकाशितम् ॥ ८५ ॥ नेतदेयमशान्ताय रहस्यं ज्ञानमुत्तमम् । विरक्ताय प्रदातव्यं शिष्यायानुगताय च ॥ ८६ ॥ ददतश्चात्मनो ज्ञानं निष्क्रियोऽन्यो न विद्यते । ज्ञानमिच्छंस्तरेत्तस्माद्युक्तः शिष्यगुणैः सदा ॥ ८७ ॥ ज्ञानं ज्ञेयं तथा ज्ञाता यस्मादन्यो न विद्यते । सर्वज्ञः सर्वशक्तियेस्तस्मै ज्ञानात्मने नमः ॥ ८८ ॥ विद्यया तारिताः स्मो यैजनममृत्युमहोद्धिम् । सर्वज्ञेभ्यो नमस्तेभ्यो गुरुभ्योऽज्ञानसंकुळम् ॥ ८९ ॥

### १८ तत्त्वमसिप्रकरणम्।।

येनात्मना विलीयन्ते उद्भवन्ति च वृत्तयः। नित्यावगतये तस्मै नमो धीप्रत्यगात्मने ॥ १ ॥ प्रमध्य वज्रोपमयुक्तिसंभृतैः श्रुतेररातीकशतशो वचोसिभिः। ररक्ष वेदार्थनिधि विशालधीर्नमो यतीन्द्राय गुरोर्गरीयसे ॥ २ ॥

नित्यमुक्तः सदेवास्मीत्येवं चेन्न भवेन्मतिः। किमर्थं श्रावयत्येवं मातृवच्छृतिरादरात् ॥ ३ ॥ सिद्धादेवाहमित्यस्मासुष्मद्धर्मो निष्ध्यते । रज्जामिवाहिधीर्युक्ता तत्त्वमित्यादिशासनैः ॥ ४॥ शास्त्रप्रामाण्यतो ज्ञेया धर्मादेरस्तिता यथा। विषापोहो यथा ध्यानान्निवृत्तिः पाप्मनस्तथा ॥ ५ ॥ सद्भवाहं करोमीति प्रत्ययावात्मसाक्षिकौ । तयोरज्ञानजस्यैव त्यागा युक्ततरो मतः ॥ ६ ॥ सदस्मीति प्रमाणोत्था धीरन्या तन्निभोद्भवा । प्रत्यक्षादिनिभा वाऽपि बाध्यते दिग्भ्रमाद्वित्।। ७॥। कर्ता भोक्तित यच्छास्रं छोकबुद्ध्यनुवादि तन्। सदरमीति श्रुतेजीता बाध्यतेऽन्या तयैव धी: ॥ ८ ॥ सदेव त्वमसीत्युक्ते नात्मनो मुक्तता स्थिरा। प्रवर्तते प्रसंचक्षामतो युक्लाऽनुचितयेत् ॥ ९॥ सकृदुक्तं न गृह्णाति वाक्यार्थज्ञोऽपि यो भवेत्। अपेक्षतेऽत एवान्यद्वोचाम द्वयं हि तत्॥ १०॥ नियोगोऽप्रतिपन्नत्वात्कर्मणां स यथा भवेत्। अविरुद्धो भवेत्तावद्यावत्संवेद्यताऽहृद्धा ॥ ११ ॥ चेष्टितं च तथा मिध्या स्वच्छंदः प्रतिपद्यते । प्रसंख्यानमतः कार्ये यावदात्मानुभूयते ॥ १२ ॥ सदस्मीति च विज्ञानमक्षजी बाधते ध्रुवम्। शब्दोत्थं दृढसंस्कारो दोषेश्चाकृष्यते बहिः॥ १३ ॥ श्रुतानुमानजन्मानौ सामान्यविषयौ यतः। प्रत्ययावक्षजोऽवर्यं विशेषार्थो निवारयेत्।। १४॥ वाक्यार्थप्रत्ययी काश्चिक्तिर्दुःखो नोपलभ्यते ।

### उपदेशसाहस्री।

यदि वा हइयते कश्चिद्वाक्यार्थश्रुतिमात्रतः ॥ १५ ॥ निर्दे खोऽतीतदेहेषु कृतभावोऽनुमीयते । चर्या नोऽशास्त्रनंवेद्या स्यादनिष्ट तथा सति ॥ १६ ॥ सदसीति फलं चोक्त्वा विधेयं साधनं यतः। स तदन्यत्प्रसंख्यानात्प्रसिद्धार्थमिहेष्यते ॥ १०॥ तस्मादनुभवायैव प्रसंचक्षीत यत्नतः। त्यजनसाधनतत्साध्यविरुद्धं शमनादिमान् ॥ १८॥ नैतदेवं रहस्यानां नेति नेत्यवमानतः। कियासाध्यं पुरा श्राव्यं न मोक्षा नित्यसिद्धतः ॥ १९ ॥ पुत्रदुःखं यथाध्यस्तं पित्राऽदु खे स्व आत्मनि । अहंकर्ता तथाऽध्यस्तो नित्यादुः खे स्व आत्मनि ॥ २०॥ मोऽध्यामो नेति नेतीति प्राप्तवत्प्रतिषिध्यते। भूयोऽध्यासविधिः कश्चित्कुतश्चिन्नोपपद्यते ॥ २१ ॥ आत्मनीह यथाऽध्यासः प्रतिषेधस्तथैव च। मलाध्यासनिषेधौ खे क्रियेते च यथाऽबुधैः ॥ २२ ॥ प्राप्तश्चेत्प्रतिषिध्येत मोक्षोऽनिस्रो भवेद्ध्वम्। अतोऽप्राप्तनिषेधोऽयं दिव्याप्रिचयनादिवत् ॥ २३ ॥ संभाव्यो गोचरे शब्दः प्रस्ययो वा न चान्यथा। न संभाव्यौ तदात्मत्वादहंकर्तुस्तथैव च ॥ २४ ॥ अहंकत्रीत्मिन न्यस्तं चैतन्ये कर्तृतादि यत् । नेति नेतीति तत्सर्व साहंकत्री निषध्यते ॥ २५ ॥ उपलाब्धः स्वयंषयोतिर्देशिः प्रत्यक्सदक्रियः। साक्षात्सर्वातरः साक्षी चेता नित्योऽगुणोऽद्वयः॥ २६॥ संनिधौ सर्वेदा तस्य स्यात्तदाभोऽभिमानऋत्। आत्मात्मीयं द्वयं चातः स्यादहंममगोचरः ॥ २७ ॥

जातिकमीदिमत्त्वाद्धि तस्मिञ्ज्ञाब्दास्त्वहंकृति। न कश्चिद्वर्तते शब्दस्तद्भावास्त्र आत्मिन ॥ २८ ॥ आभासो यत्र तत्रैव शब्दाः प्रत्यग्दशि स्थिताः। लक्षयेयुर्न साक्षात्तमभिद्ध्युः कथंचन ॥ २९॥ नह्यजात्यादिमान्कश्चिद्धः शब्दैर्निरूप्यते ॥ ३० ॥ आत्माभासो यथाहंकुदात्मशब्दैस्तथोच्यते । उत्मुकादौ यथाग्न्यर्थाः परार्थत्वान्न चांजसा ॥ ३१ ॥ मुखादन्यो मुखाभासो यथाऽऽद्शानुकारतः। आभासान्मुखमप्येवमादर्शाननुवर्तनात् ॥ ३२ ॥ अहंकुत्यात्मनिर्मासो मुखाभासवदिष्यते । मुखवसमृत आत्मान्योऽविविक्तौ तौ तथैव च ॥ ३३ ॥ संसारी च स इत्येक आभासो यस्त्वहंकृतिः। वस्तु च्छाया स्मृतेरन्यन्माधुर्यादि च कारणम् ॥ ३४ ॥ ज्ञैकदेशो विकारो वा तदाभासाश्रयः परे। अहंकर्तेव संसारी स्वतंत्र इति केचन ॥ ३५ ॥ अहंकारादिसंतानः संसारी नान्वयी पृथक्। इत्येवं सौगता आहुस्तत्र न्यायी विचार्यताम् ॥ ३६ ॥ संसारिणां कथा त्वास्तां प्रकृतं त्वधुनोच्यते । मुखाभासो य आद्र्शे धर्मी नान्यतरस्य सः। द्वयोरेकस्य चेद्धर्मी वियुक्तेऽन्यतरे भवेत् ॥ ३७ ॥ मुखेन व्यपदेशात्स मुख्ययेवेति चेन्मतम्। नाद्शानुविधानाच मुखे सत्यविभावतः ॥ ३८॥ द्वयोरेवेति चेत्तन द्वयोरेवाप्यद्र्भनात्। अदृरयस्य सतो दृष्टिः स्याद्राहोश्चंद्रसूर्ययोः ॥ ३९ ॥ राहोः प्रागेव वस्तुत्व सिद्धं शास्त्रप्रमाणतः।

• छायापक्षे त्ववस्तुत्वं तस्य स्यात्पूर्वयुक्तितः ॥ ४० ॥ छायाक्रांतेर्निषेधोऽयं नतु वस्तुत्वसाधकः। नहार्थातरनिष्ठं सद्वाक्यमर्थातरं वदेत्॥ ४१॥ माधुर्यादि च यत्कार्यमुष्णद्रव्याद्यसेवनात्। छायाया न त्वदृष्टत्वाद्पामेव च द्रशनात् ॥ ४२ ॥ आत्माभासाश्रयाश्चैवं मुखाभासाश्रया यथा। गम्यंते शास्त्रयुक्तिभ्यामाभासासत्त्रमेव च ॥ ४३॥ न हशेरविकारित्वादाभासस्याप्यवस्तुतः। नाचितित्वादहंकर्तुः कस्य संसारिता भवेत् ॥ ४४ ॥ अविद्यामात्र एवातः संसारोऽस्त्वविवेकतः। कूटस्थेनात्मना नित्यमात्मवानात्मनीव सः ॥ ४५॥ रज्जुसर्पी यथा रज्ज्वा सात्मकः प्राग्विवेकतः। अवस्तुसन्निपि होष कूटस्थेनात्मना तथा।। ४६॥ आत्माभासाश्रयश्चात्मा प्रत्येयैः स्वैर्विकारवान् । सुखी दुःखी च संसारी निय एवेति केचन ॥ ४७ ॥ आत्माभासापरिज्ञानाद्याथात्म्येन विमोहिताः। अहंकर्तारमात्मेति मन्यंते ते निरागमाः ॥ ४८ ॥ संसारो वस्तुसंस्तेषां कर्तृभोक्तत्वलक्षणः। आत्माभासाश्रयाज्ञानात्संसरंत्यविवेकतः ॥ ४९॥ चैतन्याभासता बुद्धेरात्मनस्तत्स्वरूपता । स्याचेत्तं ज्ञानशब्देश्च वेदः शास्तीति युज्यते ॥ ५० ॥ प्रकृतिप्रत्ययार्थे ये भिन्नावेकात्रयौ यथा। करोति गच्छतीत्यादौ दृष्टौ लोकप्रसिद्धितः॥ ५१॥ नानयोद्वर्याश्रयत्वं च लोके दृष्टं स्मृतौ तथा। जानासर्थेषु को हेतुद्वर्धाश्रयत्वे निगद्यताम् ॥ ५२॥

आत्माभासस्तु तिङ्वाच्यो धात्वर्थश्च धियः क्रिया। उभयं चाविवेकेन जानातीत्युच्यते मृषा ॥ ५३ ॥ न बुद्धेरवबोधोऽस्ति नात्मनो विद्यते क्रिया। अतो नान्यतरस्यापि जानातीति च युज्यते ॥ ५४ ॥ नाष्यतो भावशब्देन इप्तिरिखपि युज्यते । न ह्यात्मा विक्रियामात्रं नित्य आत्मेति शासनात् ॥ ५५ ॥ न बुद्धेर्बुद्धिवाच्यत्वं करणं न ह्यकर्तृकम्। नापि ज्ञायत इत्येवं कर्मशब्दैर्निरूप्यते ॥ ५६॥ न येषामेक एवात्मा निर्दुःखोऽविक्रियः सदा। तेषां स्याच्छब्दवाच्यत्वं ज्ञेयत्वं चात्मनः सदा ॥ ५७ ॥ यदाहंकतुरात्मत्वं तदा शब्दार्थमुख्यता। नाशनायादिमत्त्वात्तु श्रुतौ तस्यात्मतेष्यते ॥ ५८ ॥ हंत तिह न मुख्यार्थी नापि गौणः कथंचन । जानातीत्यादिशब्दस्य गतिर्वाच्या तथापि तु ॥ ५९ ॥ शब्दानामयथार्थत्वे वेदस्याप्यप्रमाणता । सा च नेष्टा ततो प्राह्या गतिरस्य प्रसिद्धितः ॥ ६० ॥ प्रसिद्धिमृढलोकस्य यदि प्राह्या निरात्मता । लौकार्यातकसिद्धांतः स चानिष्टः प्रसन्यते ॥ ६१ ॥ अभियुक्तप्रसिद्धिश्चेत्पूर्ववद्दुर्विवेकता। गतिशूर्यं न वेदोऽयं प्रमाण संवदत्युत ॥ ६२ ॥ आदर्शमुखसामान्यं मुखस्येष्टं हि मानवैः। मुखस्य प्रतिबिंबो हि मुखाकारेण दृश्यते ॥ ६३ ॥ यत्र यस्यावभासस्तु तयोरेवाविवेकतः। जानातीति क्रियां सर्वो होको वक्ति स्वभावतः ॥ ६४॥ बुद्धेः कर्तृत्वमध्यस्य जानातीति ज्ञ उच्यते ।

तथा चैतन्यमध्यस्य ज्ञत्वं बुद्धेरिहोच्यते ॥ ६५ ॥ स्वरूपं चात्मना ज्ञानं नियं ज्योतिः श्रुतेर्यतः । न बुद्धचा क्रियते तस्मान्नात्मनाऽन्येन वा सदा ॥ ६६ ॥ देहेऽहंप्रस्ययो यद्वज्जानातीति च स्रोकिकाः। वदंति ज्ञानकर्तृत्वं तद्वद्वुद्धेस्तथाऽऽत्मनः ॥ ६७ ॥ बौद्धैस्तु प्रत्ययैरेवं क्रियमाणैश्च चिन्निभैः। मोहिताः क्रियते ज्ञानमित्याहुस्तार्किका जनाः ॥ ६८ ॥ तस्माञ्ज्ञाभासबुद्धीनामविवेकात्प्रवर्तिताः । जानातीत्यादिशब्दश्च प्रत्ययो या च तत्समृतिः ॥ ६९ ॥ आदर्शानुविधायित्वं छायाया अस्यते मुखे । बुद्धिधर्मानुकारित्वं ज्ञाभासस्य तथेष्यते ॥ ७० ॥ बुद्धेस्तु प्रत्ययास्तस्मादात्माभासेन दीपिताः। ब्राहका इव भासन्ते दहन्तीवोल्मुकाद्यः ॥ ७१ ॥ स्वयमेवावभारयंते प्राह्काः स्वयमेव च। इत्येवं प्राहकास्तित्वं प्रतिषेधंति सौगताः॥ ७२॥ यद्येवं नान्यदृश्यास्ते किं तद्वारणमुच्यताम् । भावाभावौ हि तेवां यौ नान्यप्राह्यौ सता यदि ॥ ७३ ॥ अन्वयी प्राहकस्तेषामित्येतदपि तत्समम्। अचितित्वस्य तुरुयत्वादन्यस्मिन्प्राहके सति ।। ७४ ॥ अध्यक्षस्य समीपे तु सिद्धिः स्यादिति चेन्मतम् । नाध्यक्षेऽनुपकारित्वादन्यत्रापि प्रसंगतः ॥ ७५ ॥ अर्थी दुःखी च यः श्रोता स त्वध्यक्षोऽथवेतरः । अध्यक्षस्य च दुःखित्वमर्थित्वं च न ते मतम् ॥ ७६॥ कर्ताध्यक्षः सदस्मीति नैव सन्प्रहमहिति। सद्वासीति मिध्योक्तिः श्रुतेरपि न युज्यते ॥ ७७ ॥

अविविच्योभयं वक्ति श्रुतिश्चेत्स्याद्प्रहस्तथा। अस्मद्रस्तु विविच्यैव त्वमेवेति वदेचदि । प्रस्ययान्वयिनिष्ठत्वमुक्तदोषः प्रसन्यते ॥ ७८ ॥ त्वमित्यध्यक्षनिष्ठश्चेदहमध्यक्षयोः कथम् । संबंधो वाच्य एवात्र येन त्वमिति लक्ष्येत् ॥ ७९ ॥ द्रष्ट्रदर्यत्वसंबंधो यद्यध्यक्षेऽिकये कथम् ॥ ८० ॥ अक्रियत्वेऽपि तादात्म्यमध्यक्षस्य भवेदादि । आत्माध्यक्षो ममास्तीति संबंधाप्रहणेन घीः ॥ ८१ ॥ संबंधप्रहणं शास्त्रादिति चेन्मन्यसे नहि । पूर्वीकाः स्युख्यो दोषा प्रहो वा स्यान्ममेति च ॥ ८२ ॥ अहशिर्देशिरूपेण भाति बुद्धियेदा तदा । प्रत्यया अपि तस्याः स्युस्तप्तायोविस्फुल्टिगवत् ॥ ८३ ॥ आभासस्तद्भावश्च हरोः सीम्नो न चान्यथा। लोकस्य युक्तितः स्यातां तद्प्रहश्च तथा सति॥ ८४॥ नन्वेवं दृशिसंक्रांतिरयः पिंडेऽग्निवद्भवेत्। मुखाभासवदित्येतदादर्शे तन्निराकृतम् ॥ ८५ ॥ कुष्णायो लोहिताभासमिखेतद्दष्टमुच्यते । दृष्टदार्ष्टाततुल्यत्वं न तु सर्वात्मना कचित्॥ ८६॥ तथैव चेतनाभासं चित्तं चैतन्यत्रद्भवेत्। मुखाभासो यथाऽऽदर्शे आभासश्चोदितो मुषा ॥ ८७ ॥ चित्तं चेतनमित्येतच्छास्त्रयुक्तिविवर्जितम्। देहस्यापि प्रसंगः स्याज्ञक्षुरादेस्तथैव च ॥ ८८॥ तद्प्यस्त्वित चेत्तन्न छोकायतिकसंगतेः। न च धीर्द्दशिरस्मीति यद्याभासो न चेतसि ॥ ८९ ॥ ः ः सदस्मीति धियोऽभावे व्यर्थं स्यात्तत्त्वमस्यपि ।

युष्मदसाद्विभागज्ञे स्यादर्थवदिदं वचः ॥ ९० ॥ ममेदंप्रत्ययौ ज्ञेयौ युष्मचेव न संशयः। अहमिल्ससदीष्टः स्याद्यमस्मीति चोभयोः ॥ ९१ ॥ अन्योन्यापेक्षया तेषां प्रधानगुणतेष्यते । विशेषणविशेष्यत्वं तथा प्राह्यं हि युक्तितः ॥ ९२ ॥ ममेदं द्वयमप्येतन्मध्यमस्य विशेषणम् । धनी गोमान्यथा तद्वदेहोऽहंकर्तुरेव च ॥ ९३॥ बद्धारूढं सदा सर्वे साहंकर्ता च साक्षिणः। तस्मात्सर्वावभासो ज्ञः किंचिद्व्यस्पृशन्सदा ॥ ९४ ॥ प्रतिलोगमिदं सर्वं यथोक्तं लोकबुद्धितः । अविवेकधियामस्ति नास्ति सर्वं विवेकिनाम् ॥ ९५ ॥ अन्वयव्यतिरेकौ हि पदार्थस्य पदस्य च। स्यादेतदहमित्यत्र युक्तिरेवावधारणे ॥ ९६ ॥ नाद्राक्षमहमित्यस्मिन्सुषुप्तेऽन्यन्मनागपि । न वारयति दृष्टिं स्वां प्रत्ययं तु निषेधति ॥ ९७ ॥ स्वयंज्योतिर्ने हि द्रष्टुरित्येवं संविदोऽस्तिताम्। कौटस्थ्यं च तथा तस्याः प्रहायस्य तु छप्तताम्। स्वयमेवानवीच्छास्त्रं प्रत्ययावगती पृथक् ॥ ९८ ॥ एवं विज्ञातवाक्यार्थे श्रुतिलोकप्रसिद्धितः। श्रुतिस्तत्त्वमसीत्याह श्रोतुर्मोहापनुत्तये ॥ ९९ ॥ ब्रह्मा दाशरथेर्यद्वदुक्त्यैवापानुदत्तमः। तस्य विष्णुत्वसंबोधे न यत्नान्तरमूचिवान् ॥ १०० ॥ अहंशब्दस्य निष्ठा या ज्योतिषि प्रत्यगात्मनि । सैवोक्ता सद्सीत्येवं फलं तत्र विमुक्तता ॥ १०१ ॥ श्रुतमात्रेण चेत्र स्थात्कार्यं तत्र भवेद्ध्रुवम् । २२

व्यवहारात्पुरापीष्टः सद्भावः स्वयमात्मनः ॥ १०२ ॥ अशनायादिनिर्मुक्त्यै तत्काला जायते प्रमा। तत्त्वमस्यादिवाक्यार्थे त्रिषु कालेष्वसंशयः ॥ १०३ ॥ प्रतिबंधविहीनत्वात्स्वयं चानुभवात्मनः। जायेतैव प्रमा तत्र स्वात्मन्येव न संशयः ॥ १०४ ॥ किं सदेवाहमस्मीति किंवाऽन्यत्प्रतिपद्यते । सदेव चेदहंशब्दः सता मुख्यार्थ इब्यताम् ॥ १०५ ॥ अन्यचेत्सदृहंप्राहप्रतिपत्तिर्भृषेव सा । तस्मान्मुख्यप्रहे नास्ति वारणावगतेरिह ॥ १०६॥ प्रत्ययी प्रत्ययश्चेव यदाभासौ तद्र्थता। तयोरचितिमत्त्वाच चैतन्ये कल्प्यते फलम् ॥ १०७ ॥ कूटस्थेऽपि फलं योग्यं राजनीव जयादिकम् । तद्नात्मत्वहेतुभ्यां क्रियायाः प्रत्ययस्य च ॥ १०८ ॥ आदर्शस्तु यदाभासो मुखाकारः स एव सः। यथैवं प्रत्ययाद्शों यदाभासस्तदा ह्यहम् ॥ १०५ ॥ इत्येवं प्रतिपत्तिः स्यात्सदस्मीति च नान्यथा । तत्त्वमित्युपदेशोऽपि द्वाराभावादनर्थकः ॥ ११० ॥ श्रोतुः स्यादुपदेशश्चेदर्थवत्त्वं तदा भवेत्। अध्यक्षस्य न चेदिष्टं श्रोतृत्वं कस्य तद्भवेत् ॥ १११ ॥ अध्यक्षस्य समीपे स्याद्बुद्धेरेवेति चेन्मतम्। न तत्कृतोपकारोऽस्ति काष्टाद्यद्वन्न कल्प्यते ॥ ११२ ॥ बुद्धौ चेत्तत्कृतः कश्चित्रन्वेवं परिणामिता। आभासेऽपि च को दोषः सति श्रुत्याद्यनुप्रहे ॥ ११३ ॥ आभासे परिणामश्चेत्र रज्ज्वादिनिभत्ववत्। सर्पादेश्च तथाऽवोचमाद्र्ये च मुखत्ववत् ॥ ११४॥

नात्माभासत्वसिद्धिश्चेदात्मनो प्रहणात्पृथक् । मुखादेश्च पृथक्तिद्धिरिह त्वन्योन्यसंश्रयः ॥ ११५ ॥ अध्यक्षस्य पृथक्सिद्धावाभासस्य तदीयता । आभासस्य तदीयत्वे ह्यध्यक्षव्यतिरिक्तता ॥ ११६ ॥ नैवं स्वप्ने पृथक्सिद्धेः प्रत्ययस्य दृशेस्तथा । रथादेस्तत्र शून्यत्वात्प्रत्ययस्यात्मना प्रहः ॥ ११७ ॥ अवगत्या हि संव्याप्तः प्रत्ययो विषयाकृतिः । जायते स यदाकारः स बाह्यो विषयो मतः ॥ ११८ ॥ कर्मेप्सिततमत्वात्स तद्वान्कार्ये नियुज्यते । आकारो यत्र चार्प्येत करणं तदिहोच्यते ॥ ११९ ॥ यदाभासेन संव्याप्तः स ज्ञातेति निगद्यते । त्रयमेतद्विविच्यात्र यो जानाति स आत्मवित् ॥ १२० ॥ सम्यक्संशयमिथ्योक्ताः प्रत्यया व्यभिचारिणः। एकैवावगतिस्तेषु भेद्स्तु प्रत्ययार्पितः ॥ १२१ ॥ आधिभेदाद्यथा भेदो मणेरवगतेस्तथा। अञ्जद्धिः परिणामश्च सर्वे प्रत्ययसंश्रयात् ॥ १२२ ॥ प्रथनं प्रहणं सिद्धिः प्रत्ययानामिहान्यतः । आपरोक्ष्यात्तदेवोक्तमनुमानं प्रदीपवत् ॥ १२३ ॥ किमन्यद्याह्येत्कश्चित्प्रमाणेन तु केनचित्। विनैव तु प्रमाणेन निवृत्त्यान्यस्य शेषतः ॥ १२४ ॥ शब्देनैव प्रमाणेन निवृत्तिश्चेदिहोच्यते । अध्यक्षस्याप्रसिद्धत्वाच्छ्नन्यतैव प्रसच्यते ॥ १२५ । चेतनस्त्वं कथं देह इति चेन्नाप्रसिद्धितः। चेतनस्यान्यतः सिद्धावेवं स्यादन्यहानतः ॥ १२६ ॥ अध्यक्षः स्वयमस्त्येव चेतनस्यापरोक्षतः।

तुल्य एवं प्रबोधः स्याद्न्यस्यासत्त्ववादिना ॥ १२७ ॥ अहमज्ञासिषं चेदमिति लोकसमृतेरिह । करणं कर्म कर्ता च सिद्धास्त्वेकक्षणे किछ ॥ १२८॥ प्रामाण्येऽपि स्मृतेः शैब्ज्याद्यौगपद्यं विभाव्यते । क्रमेण प्रहणं पूर्व स्मृतेः पश्चात्तथैव च ॥ १२९ ॥ अज्ञासिषमिदं मां चेत्यपेक्षा जायते ध्रुवम् । विशेषोऽपेक्ष्यते यत्र तत्र नैवैककालता ॥ १३० ॥ आत्मनो प्रहणे चापि त्रयाणामिह संभवात्। आत्मन्यासक्तकर्तृत्वं न स्यात्करणकर्मणोः ॥ १३१ ॥ व्याप्तुमिष्टं च यत्कर्तुः क्रियया कर्म तत्स्मृतम्। अतो हि कर्तृतंत्रत्वं तस्येष्टं नान्यतंत्रता ॥ १३२ ॥ शब्दाद्वानुमितेवीपि प्रमाणाद्वा ततोऽन्यतः। सिद्धिः सर्वेपदार्थीनां स्याद्ज्ञं प्रति नान्यथा ॥ १३३ ॥ अध्यक्षस्यापि सिद्धिः स्यात्प्रमाणेन विनैव वा । विना स्वस्य प्रसिद्धिस्तु नाज्ञं प्रत्युपयुज्यते ॥ १३४ ॥ तस्यैवाज्ञत्विमष्टं चेज्ज्ञानत्वेऽन्या मतिर्भवेत्। अन्यस्यैवाज्ञतायां च तदिज्ञाने ध्रुवा भवेत् ॥ १३५ ॥ ज्ञातता स्वात्मलाभो वा सिद्धिः स्यादन्यदेव वा। ज्ञातत्वेऽनंतरोक्तौ त्वं पक्षौ संस्मर्तुमर्हिस ॥ १३६ ॥ सिद्धिः स्यात्स्वात्मलाभश्चेद्यत्नस्तत्र निर्धकः। सर्वलोकप्रसिद्धत्वात्स्वहेतुभ्यस्तु वस्तुनः ॥ १३७ ॥ ज्ञानज्ञेयादिवादेऽतः सिद्धिज्ञीतत्वमुच्यते । अध्यक्षाध्यक्ष्ययोः सिद्धिर्ज्ञेयत्वं नात्मलाभता ॥ १३८ ॥ स्पष्टत्वं कर्मकत्रीदेः सिद्धिता यदि कल्प्यते । स्पष्टताऽस्पष्टते स्यातामन्यस्यैव न चारमनः ॥ १३९ ॥

अद्रष्ट्रनैव चान्धस्य स्पष्टीभावो घटस्य तु । कत्रीदेः स्पष्टतेष्टा चेद्द्रष्ट्रताऽध्यक्षकर्तृका ॥ १४० ॥ अनुभतेः किमन्यस्मिन्स्यात्तवापेक्षया वद । अनुभवितरीष्टा स्यात्सोऽप्यनुभृतिरेव नः ॥ १४१ ॥ "अभिन्नोऽपि हि बुद्धवात्मा विपर्यासितद्शेनैः। प्राह्मप्राहकसंवित्तिभेद्वानिव छक्ष्यते "॥ १४२ ॥ ''भूतिर्येषां क्रिया सैव कारकं सैव चोच्यते। सत्त्वं नाशित्वमस्याश्चेत्सकर्तृत्वं तथेष्यताम् " ॥ १४३ ॥ न कश्चिच्चेष्यते धर्म इति चेत्पक्षहानता। नन्वस्तित्वादयो धर्मा नास्तित्वादिनिवृत्तयः। न भूतेस्तर्हि नाशित्वं स्वालक्षण्यं मतं हि ते ॥ १४४ ॥ स्वलक्षणावधिनाशो नाशोऽनाशनिवृत्तिता। अगोरसत्त्वं गोत्वं ते न तु तद्गोत्वलक्षणम् ॥ १४५ ॥ क्षणवाच्योऽपि योऽर्थः स्यात्सोऽप्यन्याभाव एव ते ॥ १४६ ॥ भेदाभावेऽप्यभावस्य भेदो नामभिरिष्यते । नाम भेदैर नेकत्वमेकस्य स्यात्कथं तव ॥ १४७ ॥ अपोहो यदि भिन्नानां वृत्तिस्तस्य कथं गवि। नाभावा भेदकाः सर्वे विशेषा वा कथंचन ॥ १४८॥ नामजात्याद्यो यद्वत्संविद्स्तेऽविशेषतः ॥ १४९ ॥ प्रसक्षमनुमानं वा व्यवहारे यदिच्छसि। क्रियाकारकभेदैस्तदभ्युपेयं ध्रुवं भवेत् ॥ १५० ॥ तस्मान्नीलं तथा पीतं घटादिवी विशेषणम्। संविद्स्तदुपेयं स्याद्येन चाप्यनुभूयते ॥ १५१ ॥ रूपादीनां यथान्यः स्यादुप्राह्यत्वाद्प्राहकस्तथा । प्रत्ययस्य तथान्यः स्याद्वयंजकत्वात्प्रदीपवत् ॥ १५२ ॥

अध्यक्षस्य दृशेः कीद्दक्संबंधः संभविष्यति । अध्यक्ष्येण तु दृश्येन सुक्त्वान्यो द्रष्टृदृश्यताम् ॥ १५३ ॥ अध्यक्षेण कृता दृष्टिद्देयं व्याप्नोत्यथापि वा । नित्याध्यक्षकृतः कश्चिद्धपकारो भवेद्धियाम् ॥ १५४ ॥ स चोक्तस्तन्निभत्वं प्राक्संव्याप्तिश्च घटादिषु । यथाऽऽलोकादिसंन्याप्तिन्यैजकत्वाद्धियस्तथा ॥ १५५ ॥ आलोकस्थो घटो यद्वदुबुद्धचारूढो भवेत्तथा। धीव्याप्तिः स्याद्भटारोहो घियो व्याप्तौ कमो भवेत्।। १५६॥ पूर्वं स्यात्प्रत्ययव्याप्तिस्ततोऽनुमह आत्मनः। कुत्स्नाध्यक्षस्य नो युक्तः कालाकाशादिवत्क्रमः॥ १५७॥ विषयप्रहणं यस्य कारणापेक्षया भवेत्। सत्येव प्राह्मरोषे च परिणामी स चित्तवत् ॥ १५८ ॥ अध्यक्षोऽहमिति ज्ञानं बुद्धेरेव विनिश्चयः। नाध्यक्षस्याविशेषत्वात्र तस्यास्ति परो यतः॥ १५९॥ कर्त्रा चेदहमित्येवमनुभूयेत मुक्तता। सुखदुःखविनिर्मोको नाहंकर्तरि युज्यते ॥ १६०॥ देहादावभिमानोत्थो दुःखीति प्रत्ययो ध्रुवम् । कुंडलीप्रस्ययो यद्दत्प्रस्यगात्माभिमानिना ॥ १६१ ॥ बाध्यते प्रत्ययेनेह विवेकेनाविवेकवान् । विपर्यासेऽसद्तं स्यात्प्रमाणस्याप्रमाणतः ॥ १६२ ॥ दाहच्छेदविनाशेषु दुःखित्वं नान्यथाऽऽत्मनः। नैव ह्यन्यस्य दाहादावन्यो दुःखी भवेत्कचित्॥ १६३॥ अस्पर्शत्वाद्देहत्वान्नाहं दाह्यो यतः सदा। तस्मान्मिध्याभिमानोत्थं मृते पुत्रे मृतिर्यथा ॥ १६४ ॥ कुंडल्यहमिति होतद्वाध्येतैव विवेकिना।

दु:खीति प्रत्ययस्तद्वत्केवलाइंधिया सह ॥ १६५ ॥ सिद्धे दुः खित्व इष्टं स्यात्तच्छक्तिइछंदसात्मनः। मिथ्याभिमानतो दुःखी तेनार्थापादनक्षमः ॥ १६६ ॥ अस्पर्शोऽपि यथा स्पर्शमचलश्चलनादि च। अविवेकात्तथा दुःखं मानसं चात्मनीक्षते ॥ १६७ ॥ विवेकात्मधिया दुःखं नुद्यते चलनादिवत् । अविवेकस्वभावेन मनो गच्छत्यनिच्छतः ॥ १६८ ॥ तदा नु दृश्यते दुःखं नैश्चल्ये नैव तस्य तत्। प्रत्यगात्मनि तस्मात्तद्दुःखं नैवोपपद्यते ॥ १६९ ॥ त्वंसतोम्तुल्यनीडत्वान्नीलाश्ववदिदं भवेत्॥ १७०॥ निर्दुःखवाचिना योगात्त्वंशब्दस्य तद्रथेता । प्रत्यगात्माभिधानेन तच्छब्द्स्य युतेस्तथा ॥ १७१ ॥ दशमस्त्वमसीत्येवं वाक्यं स्यात्प्रत्यगात्मनि ॥ १७२ ॥ स्वार्थस्य ह्यप्रहाणेन विशिष्टार्थसमप्कौ । प्रत्यगात्मावगत्यंतौ नान्योऽर्थोऽर्थाद्विरोध्यतः ॥ १७३ ॥ नवबुद्धचपहाराद्धि स्वात्मानं दशपूरणम्। अपर्यञ्ज्ञातुमेवेच्छेत्स्वमात्मानं जनस्तथा ॥ १७४ ॥ अविद्याबद्धचक्षुष्ट्वात्कामापहृतधीः सदा । विविक्तं हिशासानं नेक्षते दशमं यथा।। १७५॥ द्शमस्त्वमसीत्येवं तत्त्वमस्यादिवाक्यतः। स्वमात्मानं विजानाति कृत्स्नांतःकरणेक्षणम् ॥ १७६ ॥ इदं पूर्विमिदं पश्चात्पदं वाक्यं भवेदिति । अन्वयव्यतिरेकाभ्यां ततो वाक्यार्थबोधनम् ॥ १७७ ॥ वाक्ये हि श्रूयमाणानां पदानामर्थसंस्मृतिः। नियमो नैव बेदेऽस्ति पद्सांगत्यमर्थतः ॥ १७८ ॥

यदा नित्येषु वाक्येषु पदार्थस्तु विविच्यते । वाक्यार्थज्ञानसंक्रांत्ये तदा प्रश्नो न युज्यते ॥ १७९॥ अन्वयव्यतिरेकोक्तिः पदार्थस्मरणाय तु । स्मृत्यभावे न वाक्यार्थो ज्ञातुं शक्यो हि केनचित् ॥ १८०॥ तत्त्वमस्यादिवाक्येषु त्वंपदार्थाविवेकतः। व्यज्यते नैव वाक्यार्थी नित्यमुक्तोऽहमित्यतः ॥ १८१ ॥ अन्वयव्यतिरेकोक्तिस्तद्विवेकाय नान्यथा। त्वंपदार्थविवेके हि पाणावर्षितबिरुववत्॥ १८२॥ वाक्यार्थो व्यज्यते चैवं केवलोऽहंपदार्थतः। दुःखीत्येतदपोहेन प्रत्यगात्मविनिश्चयात् ॥ १८३ ॥ तत्रैवं संभवसर्थे श्रुतहानाश्रुतार्थधीः। नैव कल्पयितुं युक्ता पदवाक्यार्थकोविदैः ॥ १८४ ॥ प्रसक्षादीनि बाघेरन्क्रज्णलादिषु पाकवत्। अक्षजादिनिभैरेतैः कथं स्याद्वाक्यबाधनम् ॥ १८५ ॥ दु: ख्यस्मीति सति ज्ञाने निर्दु: खीति न जायते । प्रसक्षादिनिभत्वेऽपि वाक्यान्न व्यभिचारतः॥ १८६॥ स्वप्ने दुःख्यहमध्यासं दाहच्छेदादिहेतुतः। तत्कालभाविभिवीक्यैर्न बाधः क्रियते यदि ॥ १८७ ॥ समाप्तेस्तर्हि दुःखस्य प्राक्च तद्वाध इब्यताम्। न हि दुः खस्य संतानो भ्रांतेवी दृश्यते कचित् ॥ १८८ ॥ प्रत्यगात्मन आत्मत्वं दुःख्यस्मीत्यस्य बाधया । दशमं नवमस्येव वेद चेदविरुद्धता ॥ १८९ ॥ नित्यमुक्तत्वविज्ञानं वाक्याद्भवति नान्यतः। वाक्यार्थस्यापि विज्ञानं पदार्थस्मृतिपूर्वकम् ॥ १९० ॥ अन्वयव्यतिरेकाभ्यां पदार्थः समर्थते ध्रुवम् ।

एवं निर्दु:खमात्मानमिकयं प्रतिपद्यते ॥ १९१ ॥ सदेवेत्यादिवाक्येभ्यः प्रमा स्फुटतरा भवेत्। दशमस्त्वमसीत्यस्माद्यथैवं प्रत्यगात्मनि ॥ १९२ ॥ प्रबोधेन यथा खाप्नं सर्वदुःखं निवर्तते । प्रस्रगात्मधिया तद्वद्दुःखित्वं सर्वदाऽऽत्मनः ॥ १९३ ॥ कृष्णलादौ प्रमाजनम तदन्यार्थाऽमृदुत्वतः । तत्त्वमस्यादिवाक्येषु न त्वेवमविरोधतः ॥ १९४॥ वाक्ये तत्त्वमसीत्यस्मिन्ज्ञातार्थं तद्सिद्वयम्। त्वमर्थे सत्यसाहाय्याद्वाक्यं नोत्पाद्येत्प्रमाम् ॥ १९५ ॥ तत्त्वमोस्तुल्यनीडार्थमसीत्येतत्पदं भवेत् ॥ १९६ ॥ तच्छब्दः प्रत्यगात्मार्थस्तच्छब्दार्थस्त्वमस्तथा । दुः खित्वात्प्रत्यगात्मत्वं वारयेतामुभावपि ॥ १९७ ॥ एवं च नेतिनेत्यर्थ गमयेतां परस्परम् ॥ १९८ ॥ एवं तत्त्वमसीत्यस्य गम्यमाने फले कथम्। अप्रमाणत्वमस्योक्त्वा क्रियापेक्षत्वमुच्यते ॥ १९९ ॥ तस्मादादांतमध्येषु कुर्वित्येतद्विरोध्यतः। न कल्प्यमश्रुतत्वाच श्रुतत्यागोऽप्यनर्थकः ॥ २०० ॥ यथानुभूयते तृतिभुजेर्वाक्यात्र गम्यते । वाक्यस्य विधृतिस्तद्वद्गोशकृत्पायसी क्रिया ॥ २०१ ॥ सत्यमेवमनात्मार्थवाक्यात्पारोक्ष्यबोधनम् । प्रत्यगात्मनि न त्वेवं संख्याप्राप्तिवदध्रुवम् ॥ २०२ ॥ स्वयंवेदात्वपर्यायः स्वप्रमाणक इष्यताम् । निवृत्तावहमः सिद्धः खात्मनोऽनुभवश्च नः ॥ २०३ ॥ बुद्धीनां विषयो दुःखं नो यस्य विषया मताः। कुतोऽस्य दुःखसंबंधो हशेः स्यात्प्रत्यगात्मनः ॥ २०४॥

दृशिरेवानुभूयेत स्वेनैवानुभवात्मना । तदाभासतया जन्म धियोऽस्यानुभवः स्मृतः ॥ २०५ ॥ अशनायादिनिर्भुक्तः सिद्धो मोक्षस्त्वमेव सः। श्रोतव्यादि तवेत्येतद्विरुद्धं कथमुच्यते ॥ २०६ ॥ सेत्स्यतीत्येव चेत्तत्स्याच्छ्रवणादि तदा भवेत्। मोक्षस्यानित्यतैवं स्याद्विरोधे नान्यथा वचः ॥ २०७ ॥ श्रोतृश्रोतव्ययोर्भेदो यदीष्टः स्याद्भवेदिदम्। इष्टार्थकोप एवं स्यान युक्तं सर्वथा वचः ॥ २०८ ॥ सिद्धो मोक्षोऽहमित्येव ज्ञात्वात्मानं भवेचिद् । चिकीर्षुर्यः स मृहात्मा शास्त्रं चोद्घाटयत्यपि ॥ २०९ ॥ नहि सिद्धस्य कर्तव्यं सकार्यस्य न सिद्धता। डभयालंबनं कुर्वन्नात्माने वंचयत्यपि ॥ २१० ॥ सिद्धो मोक्षस्त्वमित्येतद्वस्तुमात्रं प्रदृश्येते । श्रोतुस्तथात्वविज्ञाने प्रवृत्तिः स्यात्कथं न्विति ॥ २११ ॥ कर्ता दुःख्यहमस्मीति प्रत्यक्षेणानुभूयते । कर्ता दुःखी च मा भूवमिति यत्नो भवेत्ततः ॥ २१२ ॥ तिद्वज्ञानाय युक्त्यादि कर्तव्यं श्रुतिरत्रवीत्। कर्तृत्वाद्यनुवादेन सिद्धत्वानुभवाय तु ॥ २१३ ॥ निर्दुःखो निष्क्रियोऽकामः सिद्धो मोक्षोऽहमित्यपि । गृहीत्वैव विरुद्धार्थमाद्ध्यात्कथमेव सः॥ २१४॥ सकामः सकियो सिद्ध इति मेऽनुभवः कथम्। अतो मे विपरीतस्य तद्भवान्वक्तुमईति॥ २१५॥ इहैव घटते प्रश्नो न मुक्तत्वानुभूतये। प्रमाणेन विरोधी यः सोऽत्रार्थः प्रश्नमहिति ॥ २१६॥ अहं निर्मुक्त इत्येव सद्सीत्यन्यमानजः।

प्रत्यक्षाभासजन्यत्वादुदुःखित्वं प्रश्नमहिति ॥ २१७ ॥ पृष्टमाकांक्षितं वाच्यं दुःखाभावमभीष्सितम् ॥ २१८ ॥ कथं हीदं निवर्तेत दुःखं सर्वोत्मना मम। इति प्रश्नानुरूपं यद्वाच्यं दुःखनिवर्तकम् ॥ २१९॥ श्रुतेः स्वात्मनि नाशंका प्रामाण्ये सति विद्यते। तस्मादात्मविमुक्तत्वं प्रत्याययति तद्वचः । वक्तव्यं तत्त्रथार्थं स्याद्विरोघेऽसति केनचित् ॥ २२० ॥ इतोऽन्योऽनुभवः कश्चिदात्मनो नोपपद्यते । अविज्ञातं विज्ञानतां विज्ञातारमिति श्रुतेः ॥ २२१ ॥ त्वपदार्थविवेकाय संन्यासः सर्वकर्मणाम् । \* साधनत्वं व्रजत्येवं शांतो दांतानुशासनात् ॥ २२२ ॥ त्वमर्थे प्रत्यगात्मानं पश्येदात्मानमात्मनि । वाक्यार्थं तत आत्मानं सर्वं पद्यति केवलम् ॥ २२३ ॥ सर्वमात्मेति वाक्यार्थे विज्ञातेऽस्य प्रमाणतः । असत्त्वे ह्यन्यमानस्य विधिस्तं योजयेत्कथम् ॥ २२४ ॥ तसाद्वाक्यार्थविज्ञानान्नोध्ये कर्मविधिभवेत्। नहि ब्रह्मास्मि कर्तेति विरुद्धे भवतो धियौ ॥ २२५ ॥ ब्रह्मास्मीति च विद्येयं नैव कर्तेति बाध्यते । सकामो बद्ध इत्येवं प्रमाणाभासजातया ॥ २२६ ॥ शास्त्राद्वास्म नान्योऽहमिति बुद्धिभवेद्दढा। यदा युक्ता तदैवंधीर्यथा देहात्मधीरिति ॥ २२७ ॥ सभयादभयं प्राप्तस्वदर्थं यतते च यः। स पुनः सभयं गंतुं स्वतंत्रश्चेत्र हीच्छति ॥ २२८ ॥ यथेष्टाचरणप्राप्तिः संन्यासादिविधौ कुतः। पदार्थाज्ञानबुद्धस्य वाक्यार्थानुभवार्थिनः ॥ २२९ ॥

अतः सर्वमिदं सिद्धं यत्प्रागस्माभिरीरितम् ॥ २३० ॥
यो हि यस्माद्विरक्तः स्यान्नासौ तस्मै प्रवर्तते ।
छोकत्रयाद्विरक्तत्वान्मुमुक्षुः किमितीहते ॥ २३१ ॥
क्षुधया पीड्यमानोऽपि न विषं द्यत्तुमिच्छति ।
मृष्टान्नध्वस्ततृड् जानन्नामृदुस्तज्जिघत्सति ॥ २३२ ॥
वेदांतवाक्यपुष्पेभ्यो ज्ञानामृतमधूत्तमम् ।
उज्जहाराछिवद्यो नस्तस्मै सद्गुरवे नमः ॥ २३३ ॥

## १९ अथात्ममनःसंवादप्रकरणम् ॥

प्रयुज्य तृष्णाज्वरनाशकारणं चिकित्सितं ज्ञानविरागभेषजम्। न याति कामज्वरसम्निपातजां शरीरमालां शतयोगदुःखिताम्॥ १॥ अहंममेति त्वमनर्थमीहसे परार्थमिच्छंति तवान्य ईहितम्। न तेऽर्थबोधो न हि मेऽस्ति चार्थिता ततश्च युक्तः शम एव ते मनः ॥२॥ यतो न चान्यः परमात्सनातनात्संदैव तृप्तोऽहमतो न मेऽर्थिता । सदैव तृप्तश्च न कामये हितं यतस्व चेतः प्रशमाय ते हितम् ॥ ३ ॥ षड्मिमालाभ्यतिवृत्त एव यः स एव चात्मा जगतश्च नः श्रुते:। प्रमाणतश्चापि मया प्रवेद्यते मुधैव तस्माच मनस्तवेहितम् ॥ ४॥ त्विय प्रशांते नहि चास्ति भेदधीर्यतो जगन्मोहमुपैति मायया। महो हि मायाप्रभवस्य कारणं प्रहाद्विमोके नहि सास्ति कस्यचित् ॥ ५ ॥ न मेडास्त मोहस्तव चेष्टितेन हि प्रबुद्धतत्त्वस्त्वसितो ह्यविक्रियः। न पूर्वतत्त्वोत्तरभेदता हि नो वृथैव तस्माच मनम्तवेहितम् ॥ ६॥ यतश्च नित्योऽहमतो न चाम्यथा विकारयोगे हि भवेदनित्यता। सदा प्रभातोऽहमतो हि चाद्वयो विकल्पितं चाप्यसदित्यवस्थितम् ॥ ७ ॥ अभावरूपं त्वमसीह हे मनो निरीक्ष्यमाणे न हि युक्तितोऽस्तिता। सतो ह्यनाशादसतोऽप्यजन्मतो द्वयं च चेतस्तव नास्तितेष्यते ॥ ८॥

द्रष्टा च दृश्यं च तथा च दृश्यं भ्रमस्तु सर्वस्तव कल्पितो हि सः। हरोश्च भिन्नं न हि हरयमीक्ष्यते स्वपन्त्रबोधेन तथा न भिचते ॥ ९॥ विकल्पना वापि तथाऽद्वया भवेदवस्तुयोगात्तदछातचक्रवत् । न शक्तिभेदोऽस्ति यतो न चात्मनां ततोऽद्वयत्वं श्रुतितोऽवसीयते ॥ १०॥ मिथश्च भिन्ना यदि ते हि चेतनाः क्षयस्त तेषां परिमाणयोगतः । घुवो भवेद्भेद्वतां हि दृष्टतो जगत्क्षयश्चापि समस्तमोक्षतः ॥ ११ ॥ न में ऽस्ति कश्चित्र च सोऽस्मि कस्यचिद्यतोऽद्वयोऽहं न हि चास्ति कल्पितम्। अकल्पितश्चास्मि पुरा प्रसिद्धितो विकल्पनाया द्वयमेव कल्पितम् ॥ १२ ॥ विकल्पना चाप्यभवे न विद्यते सद्द्यदित्येवमतो न नास्तिता। यतः प्रवृत्ता तव चापि कल्पना पुरा प्रसिद्धेने च तद्विकल्पितम् ॥ १३ ॥ असद्द्वयं तेऽपि हि यद्यदीक्ष्यते न दृष्टमित्येव न चैव नास्तिता । वतः प्रवृत्ता सदसद्विकल्पना विचारवद्वापि तथाऽद्वयं च सत् ॥ १४ ॥ सद्भ्युपेतं भवतोपकल्पितं विचारहेतोर्यदि तस्य नास्तिता । विचारहानाच तथैव संस्थितं न चेत्तदिष्टं नितरां सदिष्यते ॥ १५ ॥ असत्समं चैव सदित्यपीति चेदनर्थवत्त्वान्नरशृंगतुस्यतः। अनर्थवत्त्वं त्वसति ह्यकारणं न चैव तस्मान्न विपर्ययेऽन्यथा ॥ १६ ॥ असिद्धतश्चापि विचारकारणाद्द्यं च तस्मात्प्रमृतं च मायया । श्रुतेः स्मृतेश्चापि तथा हि युक्तितः प्रसिध्यतीत्थं न तु युज्यतेऽन्यथा ॥१७॥ विकल्पनाचापि विधर्मकं श्रुतेः पुरा प्रसिद्धेश्च विकल्पितोऽद्वयम्। न चेति नेतीति यथा विकल्पितं निषिध्यतेऽत्राप्यविशेषसिद्धये। १८॥ अकल्पितेऽप्येवमजेऽद्वयेऽक्षरे विकल्पयंतः सदस्य जन्मभिः। खचित्तमायाप्रभवं च ते भवं जरां च मृत्युं च नियांति संततम् ॥१९॥ भवाभवत्वं तु न चेदवस्थितिर्न चास्य चान्यस्थितिजन्म नान्यथा । सतो ह्यसत्त्वाद्सतस्त्र सत्त्वतो न च क्रियाकारकमित्यतोऽप्यजम्॥ २०॥

अकुर्विदिष्टं यदि वास्य कारकं न किंचिदन्यन्ननु नास्यकारकम्। सतोऽविशेषाद्सतश्च सच्च्युतौ तुलांतयोर्यद्वद्निश्चयात्र हि ॥ २१ ॥ न चेत्स इष्टः सद्सद्विपर्ययः कथं भवः स्यात्सद्सद्वयवस्थितौ । विभक्तमेतद्द्वयमप्यवस्थितं न जन्म तस्माच मनो हि कस्यचित् ॥ २२ ॥ अथाभ्युपेत्यापि भवं तवेच्छतो ब्रवीमि नार्थस्तव चेष्टितेन मे । न हानवृद्धी न यतः स्वतोऽसतो भवोऽन्यतो वा यदि वास्तिता तयोः ॥२३॥ ध्रुवा ह्यनित्याश्च न चान्ययोागेनो मिथश्च कार्य न च तेषु युज्यते । अतो न कस्यापि हि किचिदिष्यते स्वयं च तत्त्वं न निरुक्तिगोचरम्॥२४॥ समं तु तस्मात्सततं विभातवद्द्वयाद्विमुक्तं सदसद्विकल्पितात्। निरीक्ष्य युक्त्या श्रुतितस्तु बुद्धिमानशेषनिर्वाणमुपैति दीपवत् ॥ २५ ॥ अवेद्यमेकं यद्नन्यवेदिनां कुतार्किकाणां च सुवेद्यमन्यथा। निरीक्ष्य चेत्थं त्वगुणमहोऽगुणं न याति मोहं महदोषमुक्तितः ॥ २६ ॥ अतोऽन्यथा न प्रहनाश इब्यते विमोहबुद्धेर्यह एव कारणम्। प्रहोऽप्यहेतुस्वनलस्विनिधनो यथा प्रशांति परमां तथा अजेत् ॥ २७ ॥ विमध्य वेदोद्धितः समुद्धृतं सुरैर्महाब्धेस्तु यथा महात्मिमः। तथाऽमृतं ज्ञानिमदं हि यै: पुरा नमो गुरुभ्यः परमीक्षितं च यै: ॥२८॥

इति श्रीमत्परमहंसपरित्राजकाचार्यस्य श्रीगोविंदभगवत्पूज्यशिष्यस्य श्रीशंकरभगवतः कृतिः सकलवेदोपनिषत्सारोपदेशसाहस्री समाप्ता ॥

**数据数据证明** (1425年) (1467)

# वेदान्तस्तोत्राणि ।

### प्रातः स्मरणम्

प्रातः स्मरामि हृदि संस्फुरदात्मतत्त्वं
सिचत्सुलं परमहंसगति तुरीयम् ।
यत्स्वप्नज्ञागरसुषुप्रमवैति नित्यं
तद्ब्रह्म निष्कलमहं न च भूतसंघः ॥ १ ॥
प्रातभेजामि मनसां वचसामगम्यं
वाचो विभाग्ति निखिला यदनुप्रहेण ।
यन्नेति नेति वचनैर्निगमा अवोचुस्तं देवदेवमजमच्युतमाहुरग्च्यम् ॥ २ ॥
प्रातनेमामि तमसः परमर्कवर्ण
पूर्णं सनातनपदं पुरुषोत्तमाख्यम् ।
यस्मिन्निदं जगदशेषमशेषमूर्तौ
रज्ज्वां सुजंगम इव प्रतिभासितं वै ॥ ३ ॥
ऋोकत्रयमिदं पुण्यं लोकत्रयविभूषणम् ।
प्रातःकाले पठेदास्तु स गच्छेत्परमं पदम् ॥ ४ ॥

## अद्वैतपंचकम् ।

नाहं देहो नेंद्रियाण्यंतरंगो नाहंकारः प्राणवर्गो न बुद्धिः। दारापत्यक्षेत्रवित्तादिद्रः साक्षी नित्यः प्रत्यगात्मा शिवोऽहम्॥ १॥ रज्ज्बज्ञानाद्गाति रज्जौ यथाहिः स्वात्माज्ञानादात्मनो जीवभावः। आप्तोक्त्याऽहिश्चांतिनाशे स रज्जुर्जीवो नाहं देशिकोक्त्या शिवोऽहम्॥२॥ असमातीदं विश्वमात्मन्यसत्यं सत्यज्ञानानंदरूपे विमोहात्। निद्रामोहात्स्वप्रवत्तन्न सत्यं ग्रुद्धः पूर्णो नित्य एकः शिवोऽहम् ॥ ३ ॥ मत्तो नान्यित्किचिद्त्रास्ति विश्वं सत्यं बाह्यं वस्तु मायोपक्लप्तम् । आद्शोतभीसमानस्य तुरुयं मय्यद्वैते भाति तस्मााच्छिवोऽहम् ॥ ४ ॥ नाहं जातो न प्रवृद्धो न नष्टो देहस्योक्ताः प्राकृताः सर्वधर्माः । कर्तृत्वादिश्चिन्मयस्यास्ति नाहंकारस्यैव ह्यात्मनो मे शिवोऽहम् ॥ ५ ॥

## आत्मषट्कम् ।

मनोबुद्धहंकारचित्तानि नाहं नच श्रोत्रजिह्वं नच घाणनेत्रे।
न च व्योमभूमिन तेजो न वायुश्चिदानंदरूपः शिवोऽहं शिवोऽहम् ॥१॥
न च शणसंज्ञो न पंचानिला मे न वा सप्तधातुर्ने वा पंचकोशः।
न वाक्पाणिपादौ न चोपस्थपायू चिदानंदरूपः शिवोऽहं शिवोऽहम् ॥२॥
न मे द्वेषरागो न मे लोभमोहौ मदो नैव मे नैव मात्सर्यभावः।
न धर्मो न चार्थो न कामो न मोक्षश्चिदानंदरूपः शिवोऽहं शिवोऽहम् ॥३॥
न पुण्यं न पापं न सौख्यं न दुःखं न मंत्रो न तीर्थं न वेदा न यज्ञाः।
अहं मोजनं नैव मोज्यं न भोक्ता चिदानंदरूपः शिवोऽहं शिवोऽहम्॥४॥
न मे मृत्युशंका न मे जातिभेदः पिता नैव मे नैव माता न जन्म।
न वंधुर्न मित्रं गुरुर्नैव शिष्यश्चिदानंदरूपः शिवोऽहं शिवोऽहम्॥ ५॥
अहं निर्विकरपो निराकाररूपो विभुव्याप्य सर्वत्र सर्वेन्द्रियाणि।
सदा मे समत्वं न मुक्तिने वंधश्चिदानंदरूपः शिवोऽहं शिवोऽहम्॥ ६॥

# उपदेशपंचकम् ।

वेदो नित्यमधीयतां तदुदितं कर्म स्वनुष्ठीयतां तेनेशस्य विधीयतामपचितिः काम्ये मतिस्त्यज्यताम् । पापौघः परिध्यतां भवसुखे दोषोऽनुसंघीयता-मात्मेच्छा व्यवसीयतां निजगृहात्तुर्णं विनिर्गम्यताम् ॥१॥

संगः सत्स् विधीयतां भगवतो भक्तिईढाऽऽधीयतां शान्त्यादिः परिचीयतां दृढतरं कमीशु संत्यज्यताम् । सद्विद्वानुपसृष्यतां प्रतिदिनं तत्पादुके सेव्यतां ब्रह्मैकाक्षरमध्येतां श्रुतिशिरोवाक्यं समाकण्येताम् ॥ २ ॥ वाक्यार्थश्च विचार्यतां श्रुतिशिरःपक्षः समाश्रीयतां दुस्तकीत्सुविरम्यतां श्रुतिमतस्तकींऽनुसंधीयताम् । ब्रह्मास्मीति विभाव्यतामहरहर्गर्वः परिखन्यतां देहेऽहंमतिरुङ्यतां बुधजनैर्वादः परिखन्यताम् ॥ ३ ॥ श्चद्वचाधिश्च चिकित्स्यतां प्रतिदिनं भिक्षौषधं भुज्यतां स्वाद्वन्नं न तु याच्यतां विधिवशात्त्राप्तेन संतुष्यताम्। शीतोष्णादि विषद्यतां न तु वृथा वाक्यं समुचार्यता-मौदासीन्यमभीप्स्यतां जनकृपानैष्टुर्यमुत्सुच्यताम् ॥ ४ ॥ एकान्ते सुखमास्यतां परतरे चेतः समाधीयतां पूर्णीत्मा सुसमीक्ष्यतां जगदिदं तद्वाधितं दृश्यताम् । प्राक्तमे प्रविलाप्यतां चिति बलान्नाप्युत्तरैः ऋष्यतां प्रारब्धं त्विह भुज्यतामथ परब्रह्मात्मना स्थीयताम् ॥ ५ ॥

> यः स्रोकपंचकिमदं पठते मनुष्यः संचितयसनुदिनं स्थिरतामुपेस । तस्याशु संपृतिद्वानस्त्रतीत्रघोर-तापः प्रशान्तिमुपयाति चितिप्रसादात् ॥

## काशी-पंचकम्।

मनोनिवृत्तिः परमोपशान्तिः सा तीर्थवर्या मणिकर्णिका च । ब्रानप्रवाहा विमछादिगंगा सा काशिकाऽहं निजवोधरूपा ॥ १ ॥ २३ यस्यामिदं किल्पितमिंद्रजाछं चराचरं भाति मनोविद्यासम् ।
सिच्चित्सुखैका परमात्मरूपा सा काशिकाऽहं निजनोधरूपा ॥ २ ॥
कोशेषु पंचस्विधराजमाना बुद्धिर्भवानी प्रतिदेहगेहम् ।
साक्षी शिवः सर्वगतोंऽतरात्मा सा काशिकाऽहं निजनोधरूपा ॥ ३ ॥
काश्यां हि काश्यते काशी काशी सर्वप्रकाशिका ।
सा काशी विदिता येन तेन प्राप्ता हि काशिका ॥ ४ ॥
काशिक्षेत्रं शरीरं त्रिभुवनजननी व्यापिनी ज्ञानगंगा
भक्तिः श्रद्धा गयेयं निजगुरुचरणध्यानयोगः प्रयागः ।
विश्वेशोऽयं तुरीयः सकळजनमनःसाक्षिभूतोऽन्तरात्मा
देहे सर्वं मदीये यदि वसति पुनस्तीर्थमन्यत्किमस्ति ॥ ५ ॥

### कौपीन-पंचकम्।

वेदान्तवाक्येषु सदा रमन्तो भिक्षान्नमात्रेण च तुष्टिमन्तः।
विशोकमंतःकरणे रमन्तः कौपीनवन्तः खळु भाग्यवन्तः॥ १॥
मूळं तरोः केवळमाश्रयन्तः पाणिद्धयं भोक्तुममत्रयन्तः।
कन्यामिव श्रीमपि कुत्सयन्तः कौपीनवन्तः खळु भाग्यवन्तः॥ २॥
देहादिभावं परिवर्तयन्तः आत्मानमात्मन्यवळोकयन्तः।
नान्तं न मध्यं न बहिः स्मरन्तः कौपीनवन्तः खळु भाग्यवन्तः॥ ३॥
स्वानन्दभावे परितुष्टिमन्तः संशान्तसर्वेन्द्रियतुष्टिमन्तः।
आहर्तिशं ब्रह्मणि ये रमन्तः कौपीनवन्तः खळु भाग्यवन्तः॥ ४॥
पंचाक्षरं पावनमुचरन्तः पति पश्चनां हृदि भावयन्तः।
भिक्षाशिनो दिश्च परिभ्रमन्तः कौपीनवन्तः खळु भाग्यवन्तः॥ ५॥

# चर्पटपंजरिका-स्तोत्रम् ।

दिनमपि रजनी सायं प्रातः शिशिरवसंतौ पुनरायातः। कालः क्रीडति गच्छत्यायुस्तद्पि न मुंचत्याशावायुः ॥ १ ॥ भज गोविंदं भज गोविंदं भज गोविंदं मृहमते। प्राप्ते सन्निहिते मरणे नहि नहि रक्षति डुकुञ्करणे। (ध्रुवपद्म्)। अये विह्नः पृष्ठे भानू रात्रौ चुबुकसमर्पितजानुः। करतलमिक्षा तरुतलवासस्तद्पि न मुंचलाशापाशः॥ २॥ यावद्वित्तोपार्जनसक्तस्तावन्निजपरिवारो रक्तः। पश्चाद्धावति जर्जरदेहे वार्ती पृच्छति कोऽपि न गेहे ॥ ३ ॥ जटिलो मुण्डी लुब्बितकेशः काषायाम्बरबहुकुतवेषः । पद्दयन्निप च न पद्दयति मूढ उद्दरनिमित्तं बहुकुतवेषः ॥ ४ ॥ भगवद्गीता किंचिदधीता गंगाजललवकणिका पीता। सकुदिप यस्य मुरारिसमर्चा तस्य यमः किं कुरुते चर्चाम् ॥ ५॥ अंगं गलितं पलितं मुण्डं द्शनविहीनं जातं तुण्डम् । वृद्धो याति गृहीत्वा दण्डं तद्पि न मुख्यत्याशापिण्डम् ॥ ६ ॥ बालस्तावत्क्रीडासक्तस्तरुणस्तावक्तरुणीरकः। वृद्धस्ताविचन्तामग्नः परे ब्रह्मणि कोऽपि न लग्नः ॥ ७ ॥ पुनरपि जननं पुनरपि मरणं पुनरपि जननीजठरे शयनम्। इह संसारे भवदुस्तारे कृपयाऽपारे पाहि मुरारे ॥ ८ ॥ पुनरि रजनी पुनरि दिवसः पुनरि पक्षः पुनरि मासः। पुनरप्ययनं पुनरिप वर्षं तद्पि न मुख्यसाशामर्षम् ॥ ९ ॥ वयसि गते कः कामविकारः शुक्के नीरे कः कासारः । नष्टे द्रव्ये कः परिवारो ज्ञाते तत्त्वे कः संसारः ॥ १० ॥ नारीस्तनभरनाभिनिवेशं मिध्यामायामोहावेशम्। एतन्मां सवसादिविकारं मनसि विचारय वारंवारम् ॥ ११ ॥

कस्त्वं कोऽहं कुत आयातः का मे जननी को मे तातः ।
इति परिभावय सर्वमसारं विश्वं त्यक्त्वा स्वप्नविचारम् ॥ १२ ॥
गेयं गीतानामसहस्त्रं ध्येयं श्रीपतिरूपमजस्त्रम् ।
नेयं सज्जनसंगे चित्तं देयं दीनजनाय च वित्तम् ॥ १३ ॥
यावज्जीवो निवसति देहे कुश्छं तावत्प्रच्छिति गेहे ।
गतवित वाया देहापाये भार्या विभ्यति तस्मिन्काये ॥ १४ ॥
सुखतः क्रियते रामाभोगः पश्चाद्धन्त शरीरे रोगः ।
यद्यपि छोके मरणं शरणं तदपि न मुख्चित पापाचरणम् ॥ १५ ॥
रथ्याचपेटविरचितकन्थः पुण्यापुण्यविवर्जितपन्थः ।
नाहं न त्वं नायं छोकस्तदपि किमर्थं क्रियते शोकः ॥ १६ ॥
कुरुते गंगासागरगमनं व्रतपरिपाछनमथवा दानम् ।
ज्ञानविहीने सर्वमनेन मुक्तिनं भवति जन्मशतेन ॥ १७ ॥

# दक्षिणामूर्ति-स्तोत्रम्।

विश्वं द्र्णाहरयमाननगरीतुल्यं निजान्तर्गतं
प्रयन्नात्मनि मायया बहिरिवोक्नृतं यथा निद्र्या।
यः साक्षात्क्रुरुते प्रबोधसमये स्वात्मानमेवाद्वयं
तस्मै श्रीगुरुमूर्तये नम इदं श्रीदक्षिणामूर्तये॥१॥
बीजस्थान्तरिवांकुरो जगदिदं प्राग्निर्विकल्पं पुनमीयाकल्पितदेशकालकलनावैचित्र्यचित्रीकृतम्।
मायावीव विज्नंभयत्यपि महायोगीव यः स्वेच्छया
तस्मै श्रीगुरुमूर्तये नम इदं श्रीदक्षिणामूर्तये॥२॥
यस्यैव स्फुरणं सदात्मकमसत्कल्पार्थकं भासते
साक्षात्तत्त्वमसीति वेदवचसा यो बोधयत्याश्रितान्।
यत्साक्षात्करणाद्भवेन्न पुनराद्विक्तर्भवांभोनिधौ

तस्मै श्रीगुरुमूर्तये नम इदं श्रीदक्षिणामूर्तये ॥ ३ ॥ नानाछिद्रघटोद्रस्थितमहादीपप्रभाभास्वरं ज्ञानं यस्य तु चक्षुरादिकरणद्वारा बहिः स्पंदते । जानामीति तमेव भान्तमनुभात्येतत्समस्तं जग-त्तरमै श्रीगुरुमूर्तये नम इदं श्रीदक्षिणामूर्तये ॥ ४ ॥ देहं प्राणामपींद्रियाण्यपि चलां बुद्धि च शून्यं विदुः स्त्रीवालांधजडोपमास्त्वहमिति भ्रान्ता भृशं वादिनः। मायाशाक्तिविलासकल्पितमहाच्यामोहसंहारिणे तस्मै श्रीगुरुमूर्तये नम इदं श्रीदक्षिणामूर्तये ॥ ५ ॥ राहुमस्तिदवाकरेंदुसहशो मायासमाच्छादनात् सन्मात्रः करणोपसंहरणतो योऽभृत्सुषुप्तः पुमान् । प्रागखाप्समिति प्रबोधसमये यः प्रसमिज्ञायते तस्मै श्रीगुरुमूर्तये नम इदं श्रीदक्षिणामूर्तये ॥ ६ ॥ बाल्यादिष्वपि जाप्रदादिषु तथा सर्वास्ववस्थास्वपि व्यावृत्तास्वनुवर्तमानमहमित्यंतः स्फुरन्तं सदा । स्वात्मानं प्रकटीकरोति भजतां यो भद्रया मुद्रया तस्मै श्रीगुरुमूर्तये नम इदं श्रीदक्षिणामूर्तये ॥ ७ ॥ विश्वं पद्मयति कार्यकारणतया स्वस्वामिसंबंधतः शिष्याचार्यतया तथैव पितृपुत्राद्यात्मना भेदतः। रस्वप्ने जाप्रति वा य एष पुरुषो मायापरिभ्रामित स्तस्मै श्रीगुरुमूर्तये नम इदं श्रीदक्षिणामूर्तये ॥ ८॥ भूरंभांस्यनलोऽनिलोंऽवरमहर्नाथो हिमांशुः पुमा-नित्याभाति चराचरात्मकिमदं यस्यैव मूर्त्यष्टकम् । नान्यत् किंचन विद्यते विमृशतां यसात्परसाद्विभो-स्तस्मै श्रीगुरुमृतये नम इदं श्रीदक्षिणामूर्तये ॥ ९ ॥ सर्वात्मत्विमिति स्फुटीकृतिमिदं यस्माद्मुष्मिन् स्तवे तेनास्य श्रवणात्त्रथार्थमननाद्धयानाच संकीर्तनात्। सर्वात्मत्वमहाविभूतिसहितं स्यादीश्वरत्वं स्वतः सिद्धयेत्तत्युनरष्ट्रधा परिणतं वैश्वर्यमन्याहतम्॥ १०॥

## द्वादशपंजरिकास्तोत्रम् ।

मृढ जहीहि धनागमतृष्णां कुरु सद्बुद्धि मनसि वितृष्णाम्। यहभसे निजकर्मीपात्तं वित्तं तेन विनोदय चित्तम् ॥ १ ॥ अर्थमनर्थं भावय नित्यं नास्ति ततः सुखछेशः सत्यम् । पुत्राद्पि धनभाजां भीतिः सर्वत्रैषा विहिता नीतिः ॥ २ ॥ का ते कान्ता करते पुत्रः संसारोऽयमतीव विचित्रः। कस्य त्वं कः कुत आयातस्तत्त्वं चिन्तय यदिदं भ्रातः ॥ ३ ॥ मा क्ररु जनधनयौवनगर्व हरति निमेषात्कालः सर्वम् । मायामयमिदमखिलं हित्वा ब्रह्मपदं त्वं प्रविश विदित्वा ॥ ४॥ कामं क्रोधं मोहं छोमं त्यक्त्वात्मानं भावय कोऽहम्। आत्मज्ञानविहीना मूढास्ते पच्यन्ते नरकनिगृढाः ॥ ५ ॥ सुरमंदिरतरुम्छनिवासः शय्या भूतछमजिनं वासः। सर्वपरित्रहभोगत्यागः कस्य सुखं न करोति विरागः॥ ६॥ शत्री मित्रे पुत्रे बन्धौ मा कुरु यत्नं विश्रहसंघौ। भव समचित्तः सर्वेत्र त्वं वाञ्छस्यचिराद्यदि विष्णुत्वम् ॥ ७ ॥ त्विय मयि चान्यत्रेको विष्णुवर्यर्थं कुप्यसि सर्वसिहण्यः। सर्वस्मिन्नपि पदयात्मानं सर्वत्रोत्सृज भेदाज्ञानम् ॥ ८॥ प्राणायामं प्रसाहारं निसानिसविवेकविचारम् । जाप्यसमेतसमाधिविधानं कुर्ववधानं महदवधानम् ॥ ९ ॥ निलनीद्रुगतसिलेलं तरलं तद्वजीवितमितशयचपलम्।

विद्धि व्याध्यभिमानप्रस्तं लोकं शोकहतं च समस्तम् ॥ १० ॥ का तेऽष्टादशदेशे चिन्ता वातुल तव किं नास्ति नियन्ता । यस्त्वां हस्ते सुदृढनिवद्धं बोधयित प्रभवादिविरुद्धम् ॥ ११ ॥ गुरुचरणाम्बुजनिर्भरभक्तः संसारादिचराद्भव मुक्तः । सेन्द्रियमानसिनयमादेवं द्रक्ष्यसि निजहृदयस्यं देवम् ॥ १२ ॥ द्वादशपंजरिकामय एषः शिष्याणां कथितो द्युपदेशः । येषां चित्ते नैव विवेकस्ते पच्यन्ते नरकमनेकम् ॥ १३ ॥

### धन्याष्टकम् ।

तज्ज्ञानं प्रशमकरं यदिद्वियाणां तड्ज्ञेयं यदुपनिषत्सु निश्चितार्थम्। ते धन्या भुवि परमार्थनिश्चितेहाः शेषास्त भ्रमनिलये परिभ्रमन्तः ॥ १ ॥ आदौ विजित्य विषयान्मदमोहराग-द्वेषादिशत्रुगणमाहृतयोगराज्याः। ज्ञात्वा मतं समनुभूय परात्मविद्या-कान्तासुखं वनगृहे विचरन्ति धन्याः ॥ २ ॥ सक्वा गृहे रतिमधोगतिहेतुभूता-मात्मेच्छयोपनिषदर्थरसं पिबन्तः। वीतस्पृहा विषयभोगपदे विरक्ता धन्याश्चरन्ति विजनेषु विरक्तसंगाः ॥ ३॥ त्यक्वा ममाहमिति बंधकरे पदे हे मानावमानसदृशाः समद्शिनश्च। कर्तारमन्यमवगम्य तद्रितानि कुर्वन्ति कर्मपरिपाकफळानि धन्याः ॥ ४ ॥

त्यक्तवैषणात्रयमवेक्षितमोक्षमार्गा भैक्षामृतेन परिकल्पितदेहयात्राः। ज्योतिः परात्परतरं परमात्मसंज्ञं धन्या द्विजा रहसि हृद्यवलोकयन्ति ॥ ५ ॥ नासन्न सन्न सदसन्न महन्न चाणु न स्त्री पुमान्न च नैपुंसकमेकबीजम्। येर्बह्य तत्समनुपासितमेकचित्ते-र्धन्या विरेजुरितरे भवपाशबद्धाः ॥ ६॥ अज्ञानपंकपरिमग्रमपेतसारं दुःखाल्यं मरणजन्मजरावसक्तम्। संसारबंधनमनित्यमवेक्ष्य धन्या ज्ञानासिना तदवशीर्य विनिश्चयन्ति ॥ ७॥ शान्तैरनन्यमतिभिर्मधुरस्वभावै · रेकत्वनिश्चितमनोभिरपेतमोहै:। साकं वनेषु विदितातमपदस्वरूपं तद्वस्तु सम्यगनिशं विमृशन्ति धन्याः॥ ८॥

# निर्गुणमानसपूजा।

आराधयामि मणिसंनिभमात्मिलंगं मायापुरीहृद्यपंकजसंनिविष्टम् । श्रद्धानदीविमल्चित्तजलाभिषेकै र्नित्यं समाधिकुसुमैरपुनर्भवाय ॥ १ ॥ अयमेकोऽविशिष्टोऽस्मीत्येवमावाहयेच्छिवम् । आसनं कलपयेत्पश्चात्स्वप्रतिष्ठात्मवितनम् ॥ २ ॥ पुण्यपापरजःसंगो मम नास्तीति वेदनम् । पाद्यं समर्पेयेद्विद्वान्सर्वकरुमपनाशनम् ॥ ३ ॥ अनादिकल्पसंवृद्धमूलाज्ञानजलांजलिम् । विसुजेदात्मिळगस्य तदेवाद्यसमप्णम् ॥ ४ ॥ ब्रह्मानंदाब्धिक हो लक्जा के रायेश लेशक म्। पिबन्तींद्रादय इति ध्यानमाचमनं मतम् ॥ ५॥ ब्रह्मानंदजलेनैव लोकाः सर्वे परिप्लुताः। अच्छेद्योऽयमिति ध्यानमभिषेचनमात्मनः ॥ ६ ॥ निरावरणचैतन्यं प्रकाशोऽमीति चितनम्। आत्मिलिंगस्य सद्वस्त्रिमित्येवं चितयेन्मुनिः ॥ ७ ॥ त्रिगुणात्मारोषळोकमालिकासूत्रमस्यहम्। इति निश्चयमेवात्र ह्युपवीतं परं मतम् ॥ ८॥ अनेकवासनामिश्रप्रपंचोऽयं घुतो मया। नान्येनेत्रनुसंघानमात्मनश्चंदनं भवेत् ॥ ९ ॥ रजःसत्त्वतमोवृत्तिसागरूपैस्तिलाक्षतैः। आत्मिछिंगं यजेन्नित्यं जीवन्मुक्तिप्रसिद्धये॥ १०॥ ईश्वरो गुरुरात्मेति भेदत्रयविवर्जितैः। बिरुवपत्रैरद्वितीयैरात्मिलंगं यजेच्छिवम् ॥ ११ ॥ समस्तवासनात्यागं धूपं तस्य विचितयेत्। ज्योतिर्मयात्मविज्ञानं दीप संदर्शयेद्बुधः ॥ १२ ॥ नैवेद्यमात्मिलिंगस्य ब्रह्मांडाख्यं महोदनम् । पिबानंदरसं स्वादु मृत्युरस्योपसेचनम् ॥ १३॥ अज्ञानोच्छिष्टहस्तस्य क्षालनं ज्ञानवारिणा। विशुद्धस्यात्मिलंगस्य हस्तप्रक्षालनं समरेत्॥ १४ ॥ रागादिगुणशून्यस्य शिवस्य परमात्मनः । सरागविषयाभ्यासत्यागरतांबृळचर्वणम् ॥ १५ ॥

अज्ञानध्वांतविध्वं सप्रचंडमतिभास्करम । आत्मनो ब्रह्मताज्ञानं नीराजनमिहात्मनः ॥ १६ ॥ विविधनहासंदृष्टिमालिकाभिरलंकतम । पूर्णानंदात्मतादृष्टिं पुष्पांजलिमनुस्मरेत् ॥ १०॥ परिभ्रमन्ति ब्रह्मांडसहस्राणि मयीश्वरे। कूटस्थाचलक्रपोऽहमिति ध्यानं प्रदक्षिणम् ॥ १८ ॥ विश्ववंद्योऽहमेवास्मि नास्ति वंद्यो मदन्यतः। इत्यालोचनमेवात्र स्वात्मलिंगस्य वंदनम् ॥ १९ ॥ आत्मनः सिक्रिया श्रोक्ता कर्तव्याभावभावना । नामरूपव्यतीतात्मचितनं नामकीर्तनम् ॥ २०॥ श्रवणं तस्य देवस्य श्रोतव्याभावचितनम् । मननं त्वात्मलिंगस्य मंतव्याभावचितनम् ॥ २१ ॥ ध्यातव्याभावविज्ञानं निदिध्यासनमात्मनः। समस्तभ्रांतिविक्षेपराहित्येनात्मनिष्ठता ॥ २२ ॥ समाधिरात्मनो नाम नान्यज्ञित्तस्य विभ्रमः। तत्रैव ब्रह्मणि सदा चित्तविश्रांतिरिष्यते ॥ २३ ॥ एवं वेदांतकस्पोक्तस्वात्मिछिग्प्रपूजनम् । कुर्वन्नामरणं वापि क्षणं वा सुसमाहितः ॥ २४ ॥ सर्वदुर्वोसनाजालं पदपांसुमिव त्यजेत्। विध्याज्ञानदुःखौधं मोक्षानदं समदनुते ॥ २५ ॥

## निर्वाणमंजरी।

अहं नामरो नैव मर्त्यो न दैयो न गंधवेयक्षः पिशाचप्रभेदः । पुमान्नेव न स्त्री तथा नैव षंढः प्रकृष्टप्रकाशस्वरूपः शिवोऽहम् ॥१॥ अहं नैव बालो युवा नैव वृद्धो न वर्णी न च ब्रह्मचारी गृहस्थः । वनस्थोऽपि नाहं न संन्यस्तधर्मा जगज्जन्मनाशैकहेतुः शिवोऽहम् ॥२॥ अहं नैव मन्ता न गन्ता न वक्ता न कर्ता न भोका न मुक्ताश्रमस्थः । यथाहं मनोवृत्तिभेदस्वरूपस्तथा सर्ववृत्तिप्रदीपः शिवोऽहम् ॥ ३ ॥ यदंतर्बहिव्यापकं नित्यशुद्धं यदेकं सदा सिचदानंदकंदम् । यतः स्थूलसूक्ष्मप्रपंचस्य भानं यतस्तत्प्रसूतिस्तदेवाह्मस्मि ॥ ४ ॥ यतः कालमृत्युर्बिमेति प्रकामं यतिश्चत्तबुद्धीद्रियाणां विलासः । हिसब्रहर्देद्रचंद्रादि नाम प्रकाशो यतः स्यात्तदेवाहमस्मि ॥ ५ ॥ यदाकाशवत्सर्वगं शान्तरूपं परंज्योतिराकारशून्यं वरेण्यम् । यदावांतशून्यं परं शंकराख्यं यदंतिर्विभाव्यं तदेवाहमस्मि ॥ ६ ॥

#### परा पूजा।

अखंडे सिचदानंदे निर्विकल्पैकरूपिण ।
स्थितेऽद्वितीयभावेऽस्मिन्कथं पूजा विधीयते ॥ १ ॥
पूर्णस्यावाहनं कुत्र सर्वाधारस्य चासनम् ।
स्वच्छस्य पाद्यमध्यं च शुद्धस्याचमनं कुतः ॥ २ ॥
निर्मेळस्य कुतः स्नानं वस्त्रं विश्वोदरस्य च ।
अगोत्रस्य त्ववर्णस्य कुतस्तस्योपवीतकम् ॥ ३ ॥
निर्वेरिष्य कुतो गंधः पुष्पं निर्वासनस्य च ।
निर्विशेषस्य का भूषा कोऽळंकारो निराकृतेः ॥ ४ ॥
निरंजनस्य किं धूपैदींपैवा सर्वसाक्षिणः ।
निजानंदैकतृप्तस्य नैवेद्यं किं भवेदिह ॥ ५ ॥
विश्वानंदयितुस्तस्य किं तांबूळं प्रकल्प्यते ।
स्वयंप्रकाशचिद्रूपो योऽसावकीदिभासकः ॥ ६ ॥
प्रदक्षिणा ह्यनन्तस्य ह्यद्यस्य कुतो नितः ।
वेदवाक्यैरवेद्यस्य कुतः स्तोत्रं विधीयते ॥ ७ ॥

स्वयंप्रकाशमानस्य कुतो नीराजनं विभोः।
अन्तर्वेहिश्च पूर्णस्य कथमुद्धासनं भवेत्॥ ८॥
एवमेव परा पूजा सर्वावस्थासु सर्वदा।
एकबुद्ध्या तु देवेशे विषेया ब्रह्मवित्तमैः॥ ९॥
आत्मा त्वं गिरिजा मितः सहचराः प्राणाः शरीरं गृदं
पूजा ते विविधोपभोगरचना निद्रा समाधिस्थितिः।
संचारस्तु पदोः प्रदक्षिणविधिः स्तोत्राणि सर्वा गिरो
यश्कर्म करोमि तत्तद्खिलं शंभो तवाराधनम्॥ १०॥

### मनीषा−पंचकम् ।

जाप्रत्स्वप्रसुषुप्तिषु स्फुटतरा या संविद्धु उंज्ञंभते
या ब्रह्मादिपिपीलि कान्ततनुषु प्रोता जगत्साक्षिणी।
सैवाहं न च हरयवस्त्विति हृढप्रज्ञापि यस्यास्ति चे
च्चांडालोऽस्तु स तु द्विजोऽस्तु गुरुरित्येषा मनीषा मम।१॥
ब्रह्मवाहमिदं जगच सकलं चिन्मात्रविस्तारितं
सर्व चैतद्विद्यया त्रिगुणयाऽशेष मया कल्पितम्।
इत्थं यस्य हृढा मतिः सुखतरे नित्ये परे निर्मले
चांडालोऽस्तु स तु द्विजोऽस्तु गुरुरित्येषा मनीषा मम॥२॥
शश्चनश्वरमेव विश्वमित्वलं निश्चित्य वाचा गुरो–
नित्यं ब्रह्म निरंतरं विमृशता निव्योजशान्तात्मना।
भूतं भावि च दुष्कृतं प्रदह्ता संविन्मये पावके
प्रारुष्धाय समर्पितं स्वयुरित्येषा मनीषा मम॥३॥
या तिर्यक्तरदेवताभिरहमित्यंतः स्फुटा गृह्यते
यद्भासा हृदयाक्षदेहविषया भान्ति स्वतोऽचेतनाः।
तां भार्येः पिहितार्कमंडलनिभां स्पूर्तिं सद्दा भावयन्

योगी निर्वृतमानसो हि गुरुरित्येषा मनीषा मम ॥ ४॥ यत्सीस्यामबुधिलेशलेशत इमे शकादयो निर्वृता यिने नितरां प्रशान्तकलने लब्ध्वा मुनिर्निर्वृतः । यस्मिन्नित्यसुखांबुधौ गलितधीर्नहोन न न्नहावि द्याः कश्चित्स सुरेंद्रवंदितपदो नूनं मनीषा मम ॥ ५॥

### विज्ञान-नौका।

तपोयज्ञदानादिभिः शुद्धबुद्धिविरक्तो नृपादौ पदे तुच्छबुद्धया । परिखाज्य सर्वे यदाप्रोति तत्त्वं परं ब्रह्म नित्यं तदेवाहमस्मि ॥ १ ॥ द्यालुं गुरुं ब्रह्मनिष्ठं प्रशांतं समाराध्य भक्त्या विचार्य स्वरूपम् । यदाप्रोति तत्त्वं निद्ध्यास्य विद्वान् परं ब्रह्म नित्यं तदेवाहमस्मि ॥२॥ यदानंदरूपं प्रकाशस्वरूपं निरस्तप्रपंचं परिच्छेदशून्यम् । अहं ब्रह्मवृत्त्यैकगम्यं तुरीयं परं ब्रह्म नित्यं तदेवाहमस्मि ॥ ३ ॥ यद्ज्ञानतो भाति विश्वं समस्तं विनष्टं च सद्यो यदात्मप्रबोधे । मनोवागतीतं विशुद्धं विमुक्तं परं ब्रह्म नित्यं तदेवाहमस्मि ॥ ४ ॥ निषेघे कृते नेतिनेतीति वाक्यैः समाधिस्थितानां यदाभाति पूर्णम् । अवस्थात्रयातीतमद्वैतमेकं परं ब्रह्म नित्यं तदेवाहमस्मि ॥ ५ ॥ यदानंदलेशैः समानन्दि विश्वं यदाभाति सत्त्वे सदाभाति सर्वम् । यदालोचिते हेयमन्यत्समस्तं परं ब्रह्म नित्यं तदेवाहमस्मि ॥ ६ ॥ अनंतं विभूं सर्वयोनि निरीहं शिवं संगहीनं यदौंकारगम्यम्। निराकारमत्यु उच्च छ मृत्युहीनं परं ब्रह्म नित्यं तदेवाहमस्मि ॥ ७॥ यदानंदसिद्धौ निमग्नः पुमान्स्यादिवद्याविलासः समस्तप्रपंचः । तदा न स्फुरत्यद्भुतं यन्निमित्तं परं ब्रह्म नित्यं तदेवाहमस्मि ॥ ८ ॥ स्वर्द्भपानुसंधानरूपां स्तुति यः पठेदादराङ्गक्तिभावो मनुष्यः। शृणोतीह वा नित्यमुचुक्तचित्रो भदेद्विष्णुरत्रैव वेदप्रमाणात्॥ ९ ॥

### षट्पदीस्तोत्रम् ।

अविनयमपनय विष्णो द्मय मनः शमय विषयमृगतृष्णाम् ।
भूतद्यां विस्तारय तारय संसारसागरतः ॥ १ ॥
दिव्यधुनीमकरंदे परिमलपरिमोगसिंद्यदानंदे ।
श्रीपतिपदारविंदे भवभयखेदिन्छदे वंदे ॥ २ ॥
सत्यपि मेदापगमे नाथ तवाहं न मामकीनस्त्वम् ।
सामुद्रो हि तरंगः कचन समुद्रो न तारंगः ॥ ३ ॥
बद्धृतनग नगभिदनुज द्नुजकुलामित्र मित्रशशिदृष्टे ।
दृष्टे भवति प्रभवति न भवति कि भवतिरस्कारः ॥ ४ ॥
मत्स्यादिभिरवतारैरवतारवताऽवता सदा वसुधाम् ।
परमेश्वर परिपाल्यो भवता भवतापभीतोऽहम् ॥ ५ ॥
दामोद्र गुणमंदिर सुंदरवदनारविंद गोविंद ।
भवजलधिमथनमंदर परमं दरमपनय त्वं मे ॥ ६ ॥
नारायण करुणामय शरणं करवाणि तावकौ चरणो ।
इति षद्पदी मदीये वदनसरोजे सदा वसतु ॥ ७ ॥

### हरिमीडे।

स्तोष्ये भक्त्या विष्णुमनादिं जगदादिं यस्मिन्नेतत्संसृतिचक्रं भ्रमतीत्थम् । यस्मिन् दृष्टे नदयति तत्संसृतिचक्रं तं संसारध्वान्तविनाशं हरिमीडे ॥ १ ॥ यस्यैकांशादित्थमशेषं जगदेत-त्प्रादुर्भूतं येन पिनद्धं पुनरित्थम् । येन व्याप्तं येन विबुद्धं सुखदुःखै-स्तं संसारध्वान्तविनाशं हरिमीडे ॥ २ ॥ सर्वज्ञो यो यश्च हि सर्वस्मकछो यो यरचानंदोऽनंतगुणो यो गुणधामा। यश्चाव्यक्तो व्यक्तसमस्तः सदसद्यः स्तं संसारध्वान्तविनाशं हरिमीडे ॥ ३ ॥ यसादन्यन्नास्त्यपि नैवं परमार्थ हृश्याद्नयो निर्विषयज्ञानमयत्वात्। ज्ञातृज्ञानज्ञेयविहीनोऽपि सदा ज्ञ-स्तं संसारध्वान्तविनाशं हरिमीडे ॥ ४ ॥ आचार्येभ्यो लब्धसुसूक्ष्माच्युततत्त्वा वैराग्येणाभ्यासबलाचैव द्रिहम्ना। भक्त्यैकाग्रध्यानपरा यं विदुरीशं तं संसारध्वान्तविनाशं हरिमीडे ॥ ५ ॥ प्राणानायम्योमिति चित्तं हृदि रुध्वा नान्यत्स्मृत्वा तत्पुनरत्रैव विलाप्य । क्षीणे चित्ते भाद्यशिरस्मीति विदुर्थ तं संसारध्वान्तविनाशं हरिमीडे ॥ ६ ॥ यं ब्रह्माख्यं देवमनन्यं परिपूर्ण हत्स्थं भक्तैरुभ्यमजं सृक्ष्ममतक्येम्। ध्यात्वाऽऽत्मस्थं ब्रह्मविदो यं विद्रीशं तं संसारध्वान्तविनाशं हरिमीडे ॥ ७ ॥ मात्रातीतं स्वात्मविकाशात्मविबोधं ज्ञेयातीतं ज्ञानमयं हृद्युपलभ्यम् । भावप्राह्यानंद्मनन्यं च विद्र्य तं संसारध्वान्तविनाशं हरिमीडे ॥ ८॥ यद्यद्वेदं वस्तु सतत्त्वं विषयाख्यं

तत्तदुब्रह्मैवेति विदित्वा तद्हं च। ध्यायन्त्येवं यं सनकाद्या मुनयोऽजं तं संसारध्वान्तविनाशं हरिमीडे ॥ ९ ॥ 🥄 यद्यद्वेद्यं तत्तदहं नेति विहाय स्वात्मज्योतिङ्गानमयानंद्मवाप्य । तस्मिन्नस्मीत्यात्मविदो यं विदुरीशं तं संसारध्वान्तविनाशं हरिमीडे ॥ १०॥ हित्वा हित्वा दृश्यमशेषं सविकल्पं मत्वा शिष्टं भाद्यशिमात्रं गगनाभम् । त्यक्तवा देहं यं प्रविशन्त्यच्युतभक्ता-स्तं संसारध्वान्तविनाशं हरिमीडे ॥ ११ ॥ सर्वत्रास्ते सर्वशरीरी न च सर्वः। सर्व वेत्त्येवेह न यं वेत्ति च सर्वः। सर्वत्रान्तर्यामितयेत्थं यमयन्य-स्तं संसारध्वान्तविनाशं हरिमीडे ॥ १२ ॥ सर्वे दृष्ट्वा स्वात्मनि युक्त्या जगदेतत् दृष्ट्वात्मानं चैवमजं सर्वजनेषु । सर्वात्मेकोऽस्मीति विदुर्य जनहत्स्थं तं संसारध्वान्तविनाशं हरिमीडे ॥ १३ ॥ सर्वत्रैकः पदयति जिन्नत्यथ भुक्ते स्प्रष्टा श्रोता बुध्यति चेत्याहुरिमं यम् । साक्षी चास्ते कर्तृषु पदयन्निति चान्ये तं संसारध्वान्तविनाशं हरिमीडे॥ १४॥ पर्यन् शृण्वन्नत्र विजानन् रसयन् सन् जिन्निम्बद्धहिममं जीवतयेश्यम्।

इलात्मानं यं विदुरीशं विषयज्ञं तं संसारध्वान्तविनाशं हरिमीडे ॥ १५ ॥ जाप्रद् दृष्ट्वा स्थूलपदार्थानथ मायां दृष्ट्वा स्वप्नेऽथापि सुषुप्तौ सुखनिद्राम् । इत्यात्मानं वीक्ष्य मुदाऽऽस्ते च तुरीये तं संसारध्वान्तविनाशं हरिमीडे ॥ १६ ॥ परयन् शुद्धोऽप्यक्षर एको गुणभेदा-त्रानाकारान् स्फाटिकवद्भाति विचित्रः। भिन्नदिच्छन्नश्चायमजः कर्मफल्लेय-स्तं संसारध्वान्तविनाशं हरिमीडे ॥ १७॥ ब्रह्मा विष्णू रुद्रहुताशौ रविचंद्रा-विंद्रो वायुर्यज्ञ इतीत्थं परिकरूप्य। एकं सन्तं यं बहुधाऽऽहुर्मतिभेदा-त्तं संसारध्वान्तविनाशं हरिमीडे ॥ १८ ॥ सत्यं ज्ञानं शुद्धमनंतं व्यतिरिक्तं शान्तं गूढं निष्कलमानंदमनन्यम्। इसाहादौ यं वरुणोऽसौ भूगवेऽजं तं संसारध्वान्तविनाशं हरिमीडे ॥ १९॥ कोशानेतान्पंच रसादीनतिहाय ब्रह्मास्मीति स्वात्मनि निश्चित्य दृशिस्थम्। पित्रा शिष्टो बेद भृगुर्य यजुरंते तं संसारध्वान्तविनाशं हरिमीडे ॥ २० ॥ येनाविष्टो यस्य च शक्या यद्धीनः क्षेत्रज्ञोऽयं कारियता जंतुषु कर्तुः। कर्ता भोक्ताऽऽत्मात्र हि चिच्छक्सधिरूढ-રક

स्तं संसारध्वान्तविनाशं हरिमीडे ॥ २१ ॥ सृष्ट्वा सर्व स्वात्मतयैवेत्थमतकर्य व्याप्याथांतः कृत्स्नमिदं सृष्टमशेषम्। सच त्यचाभूत्परमातमा स य एक-स्तं संसारध्वान्तविनाशं हरिमीडे ॥ २२ ॥ वेदान्तैश्चाध्यात्मिकशास्त्रश्च पुराणैः शास्त्रिश्चान्यैः सात्त्वततंत्रेश्च यमीशम् । दृष्ट्वाऽथान्तश्चेतसि बुद्ध्वा विविशुर्य तं संसारध्वान्तविनाशं हरिमीडे ॥ २३ ॥ श्रद्धाभक्तिध्यानशमाद्यैर्यतमानै-ज्ञीतुं शक्यो देव इहैवाशु य ईशः। दुर्विज्ञेयो जन्मशतैश्चापि विना तै-स्तं संसारध्वान्तविनाशं हरिमीडे ।। २४ ।। यस्यातकर्यं स्वात्मविभूतेः परमार्थ सर्वे खल्विसत्र निरुक्तं श्रुतिविद्धिः। तज्जातित्वाद् विधतरंगाभमभिन्नं तं संसारध्वान्तविनाशं हरिमीडे ॥ २५ ॥ दृष्ट्वा गीतास्वक्षरतत्त्वं विधिनाऽजं भक्या गुरुयी लभ्य हदिस्थं दशिमात्रम्। ध्यात्वा तस्मिन्नस्म्यहमित्यत्र विदुर्य तं संसारध्वान्तविनाशं हरिसीड्रे ॥ २६ ॥ क्षेत्रज्ञत्वं प्राप्य विभुः पंचमुखैर्यो मुंक्तेऽजस्रं भोग्यपदार्थान् प्रकृतिस्थः। क्षेत्रे क्षेत्रेऽप्स्वदुवेदको बहुधाऽऽस्ते तं संसारध्वान्तविनाशं हरिमीडे ॥ २७॥

युक्त्याऽऽलोड्य व्यासवचांस्यत्र हि लभ्यः क्षेत्रक्षेत्रज्ञान्तरविद्धिः पुरुषाख्यः । योऽहं सोऽसी सोऽस्म्यहमेवेति विदुर्य तं संसारध्वांतविनाशं हरिमीडे ॥ २८ ॥ एकीकृत्यानेकशरीरस्थमिमं इं यं विज्ञायेहैव स एवाशु भवन्ति। यरिंमहीना नेह पुनर्जन्म लभनते तं संसारध्वान्तविनाशं हरिमीडे ॥ २९ ॥ द्वंद्वैकत्वं यच मधुब्राह्मणवाक्यैः कृत्वा शक्रोपासनमासाद्य त्रिभूत्या। योऽसौ सोऽहं सोऽस्म्यहमेवेति विदुर्य तं संसारध्यान्तविनाशं हरिमीडे ॥ ३०॥ योऽयं देहे चेष्टियतान्तःकरणस्थः सूर्ये चासौ तापयिता सोऽस्म्यहमेव। इलात्मैक्योपासनया यं विदुरीशं तं संसारध्वान्तविनाशं हरिमीडे ॥ ३१ ॥ विज्ञानांशो यस्य सतः शक्यधिरूढो बुद्धिबुध्यस्त्र बहिबोध्यपदार्थान् । नैवान्तःस्थं बुध्यति यं बोधयितारं तं संसारध्वान्तविनाशं हरिमीडे ॥ ३२ ॥ कोऽयं देहे देव इतीत्थं सुविचार्य ज्ञाता श्रोता मंतयिता चेष हि देव:। इत्यालोच्य ज्ञांश इहास्मीति विदुर्य तं संसारध्वान्तविनाशं हरिमीडे ॥ ३३ ॥ को ह्येवान्यादात्मनि न स्यादयमेष

ह्येवानंदः प्राणिति चापानिति चेति। इत्यस्तित्वं वक्त्युपपत्त्या श्रुतिरेषा तं संसारध्वान्तविनाशं हरिमीडे ॥ ३४ ॥ प्राणो वाऽहं वाक्श्रवणादीनि मनो वा बुद्धिवीऽहं व्यस्त उताहोऽपि समस्तः। इत्यालोच्य ज्ञप्तिरिहास्मीति विदुर्य तं संसारध्वान्तविनाशं हरिमीडे ॥ ३५ ॥ नाहं प्राणो नैव शरीरं न मनोऽहं . नाहं बुद्धिनीहमहंकारिधयौ च। योऽत्र ज्ञांशः सोऽस्म्यहमेवेति विदुर्थ तं संसारध्वान्तविनाशं हरिमीडे ॥ ३६॥ सत्तामात्रं केवलविज्ञानमजं सत् सूक्ष्मं नित्यं तत्त्वमसीत्यात्मसुताय। साम्रामंते प्राह पिता यं विभुमाद्यं तं संसारध्वान्तविनाशं हरिमीडे ॥ ३७ ॥ मूर्तामूर्ते पूर्वमपोद्याथ समाधौ हर्यं सर्व नेति च नेतीति विहाय। चैतन्यांशे खात्मनि सन्तं च विदुर्थ तं संसारध्यान्तविनाशं हरिमीडे ॥ ३८ ॥ ओतं प्रोतं यत्र च सर्वं गगनान्तं योऽस्थूलानण्वादिषु सिद्धोऽक्षरसंज्ञः। ज्ञाताऽतोऽन्यो नेत्युपलभ्यो न च वेद्य स्तं संसारध्वान्तविनाशं हरिमीडे ॥ ३९ ॥ तावत्सर्वं सत्यमिवाभाति यदेत-द्यावत्सोऽस्मीत्यात्मनि यो ज्ञो नहि दृष्टः।

दृष्टे यस्मिन्सर्वमसत्यं भवतीदं
तं संसारध्वान्तविनाशं हरिमीडे ॥ ४० ॥
रागामुक्तं लोहयुतं हेम यथाग्रौ ।
योगाष्ट्रांगैरुज्ज्वलितज्ञानमयाग्रौ ।
दग्ध्वाऽऽत्मानं ज्ञं परिशिष्टं च विदुर्यं
त ससारध्वान्तविनाशं हरिमीडे ॥ ४१ ॥
य विज्ञानज्योतिषमाद्यं सुविभान्त
हृद्युर्केंद्रग्न्योकसमीडयं तिडदाभम् ।
भक्त्याराध्येहैव विशन्त्यात्मिन सन्तं
तं संसारध्वान्तविनाशं हरिमीडे ॥ ४२ ॥
पायाद्रक्तं स्वात्मिन सन्तं पुरुषं यो
भक्त्या स्तौतीत्यांगिरसं विष्णुरिमं माम् ।
इत्यात्मानं स्वात्मिन संहत्य सदैक
स्तं संसारध्वान्तविनाशं हरिमीडे ॥ ४३ ॥

# भक्तिस्तोत्राणि

## शिवभुजंगप्रयातस्तोत्रम् ।

गलद्दानगण्डं मिलद्भंगखण्डं चलचारुशंड जगत्त्राणशौंडम् लसइंतकांडं विपद्भगचंडं शिवप्रेमपिंडं भजे वक्रतुंडम् ॥ १ ॥ अनाचं-तमार्गं परं तत्त्वमर्थं चिदाकारमेकं तुरीय त्वमेयम् । हरिब्रह्ममृग्यं पर-ब्रह्मरूपं मनोवागतीतं महः शैवमीडे ॥ २ ॥ खशक्यादिशक्त्यंतसिंहास-नस्थं मनोहारिसवीगरत्नादिभूषम्। जटाहीदुगगास्थिशदयर्कमौछि परं शक्तिमित्रं नुमः पंचवकत्रम् ॥ ३ ॥ शिवेशानतत्पूरुषाघोरवामादिभि-र्ब्रह्मभिर्हुन्मुखै: षड्भिरंगैः । अनौपम्यषट्त्रिशतं तत्त्वविद्यामतीतं परं त्वां कथं वेत्ति को वा ॥ ४ ॥ प्रवालप्रवाहप्रभाशोणमधं मरुत्वन्मणि-श्रीमहः इयाममर्धम् । गुणस्यूतमेकं वपुश्चैकमतः स्मरामि स्मरापत्तिसं-पत्तिहेतुम् ॥ ५ ॥ स्वसेवासमायातदेवासुरेंद्रानमन्मौलिमंदारमालाभिष-क्तम् । नमस्यामि शंभो पदांभोरुहं ते भवांभोधिपोतं भवानीविभाव्यम् ॥ ६॥ जगन्नाथ मन्नाथ गौरीसनाथ प्रपन्नानुकंपिन्विपन्नार्तिहारिन् । महःस्तोममूर्ते समस्तैकबन्धो नमस्ते नमस्ते पुनस्ते नमोऽस्तु ॥ ७॥ महादेव देवेश देवादिदेव स्मरारे पुरारे यमारे हरेति । ब्रुवाणः स्मरि-ज्यामि भक्त्या भवन्तं ततो मे दयाशील देव प्रसीद ॥ ८ ॥ विरूपाक्ष विश्वेश विद्यादिकेश ऋयीमुळ शंभो शिव उपंबक त्वम् । प्रसीद् स्मर त्राहि पश्याव पुष्य क्षमस्वाप्नुहीति क्षपा हि क्षिपामः ॥ ९ ॥ त्वदन्यः शरण्यः प्रपन्नस्य नेति प्रसीद स्मरन्नेव हन्यास्तु दैन्यम् । न चेत्ते भवे-द्धक्तवात्सरुयहानिस्ततो मे दयालो द्यां संनिधेहि ॥ १० ॥ अयं दान-कालस्त्वहं दानपात्रं भवात्राथ दाता त्वदन्यं न याचे । भवद्गक्तिमेव स्थिरां देहि महां कुपाशील शंभो कुतार्थीस्म तस्मात् ॥ ११ ॥ पशुं वेत्सि चेन्मां त्वमेवाधिरूढं कलंकीति वा मूर्भ्नि धत्से त्वमेव। द्विजिह्नः

पुनः सोपि ते कंठभूषा त्वदंगीकृताः शर्व सर्वेऽपि धन्याः ॥ १२ ॥ न शक्तोमि कर्तुं परद्रोहलेशं कथं प्रीयसे त्वं न जाने गिरीश । तदा हि प्रसन्नोसि कस्यापि कान्तासुतद्रोहिणो वा पितृद्रोहिणो वा ॥१३॥ स्तुतिं ध्यानमर्चा यथावद्विधातुं भजन्नप्यजानन्महेशावलंबे । त्रसन्तं सुतं त्रातु-मग्ने मृकंडोर्यमप्राणनिर्वापणं त्वत्पदाब्जम् ॥ १४ ॥ अकंठे कलंकादनंगे भुजंगादपाणो कपालादभालेऽनलाक्षात् । अमोलो शशांकादवामे कल्जा-दहं देवमन्यं न मन्ये न मन्ये ॥ १५ ॥

### शिवपंचाक्षरस्तोत्रम्।

नागेंद्रहाराय त्रिलोचनाय भस्मांगरागाय महेश्वराय । निलाय शुद्धाय दिगंबराय तस्मै नकाराय नमः शिवाय ॥१॥ मंदािकनीसिलिल-चंदनचिताय नंदीश्वरप्रमथनाथमहेश्वराय। मंदारपुष्पबहुपुष्पसुपूजिताय तस्मै मकाराय नमः शिवाय ॥२॥ शिवाय गौरीवदनाब्जवृंदसूर्याय दक्षा-ध्वरनाशकाय। श्रीनीलकंठाय वृष्ध्वजाय तस्मै शिकाराय मनः शिवाय ॥३॥ वसिष्ठकुंभोद्धवगौतमार्यमुनींद्रदेवार्चितशेखराय । चंद्राकंवैश्वानर-लोचनाय तस्मै वकाराय नमः शिवाय ॥४॥ यक्षस्वरूपाय जटाधराय पिनाकहस्ताय सनातनाय। दिव्याय देवाय दिगंबराय तस्मै यकाराय नमः शिवाय ॥५॥ पंचाक्षरमिदं पुण्यं यः पठेच्छिवसंनिधौ । शिवलोकमवा-प्रोति शिवेन सह मोदते ॥६॥

# वेदसारशिवस्तवः।

पश्नां पितं पापनाशं परेशं गजेंद्रस्य कृतिं वसानं वरेण्यम् । जटा-जूटमध्ये स्फुरद्गांगवारिं महादेवमेकं स्मरामि स्मरारिम् ॥१॥ महेशं सुरेशं सुरारातिनाशं विभुं विश्वनाथं विभूयंगभूषम् । विरूपाक्षामेंद्रकं-विह्निनेत्रं सदानंदमीडे प्रभुं पंचवक्त्रम् ॥२॥ गिरीशं गणेशं गले नील-

वर्ण गर्वेद्रादिरूढं गणातीतरूपम् । भवं भास्वरं भस्मना भूषितांगं भवा-नीकलत्रं भजे पंचवक्त्रम् ॥३॥ शिवाकान्त शंभो शशांकार्धमौले महेशान शूळिन् जटाजूटधारिन्। त्वमेको जगद्वयापको विश्वरूप प्रसीद् प्रसीद् प्रभो पूर्णरूप ॥४॥ परात्मानमेकं जगद्वीजमाद्यं निरीहं निराकारमोंकार-वेद्यम्। यतो जायते पाल्यते येन विश्वं तमीशं भजे लीयते यत्र विश्वम् ॥५॥ न भूमिन चापो न विह्नन वायुन चाकाशमास्ते न तंद्रा न निद्रा। न श्रीबमो न शीतं न देशो न वेषो न यस्यास्ति मूर्तिस्त्रिम्तिं तमीडे ॥६॥ अर्ज शाश्वतं कारणं कारणानां शिवं केवछं भासकं भासकानाम्। तुरीयं तमःपारमाद्यंतहीनं प्रपद्ये परं पावनं द्वैतहीनम् ॥७॥ नमस्ते नमस्ते विभो विश्वमूर्ते नमस्ते नमस्ते चिदानंदमूर्ते । नमस्ते नमस्ते तपोयोग-गम्य नमस्ते नमस्ते श्रुतिज्ञानगम्य ॥८॥ प्रभो शूछपाणे विभो विश्व-नाथ महादेव राभो महेश त्रिनेत्र । शिवाकान्त शान्त स्मरारे पुरारे त्वदन्यो वरेण्यो न मान्यो न गण्यः ॥९॥ शंभो महेश करुणामय बूळपाणे गौरीपते पशुपते पशुपाशनाशिन् । काशीपते करूणया जग-देतदेकस्त्वं हंसि पासि विद्धासि महेश्वरोऽसि ॥१०॥ त्वत्तो जगद्भवति देव भव स्मरारे त्वय्येव तिष्ठति जगन्मृड विश्वनाथ । त्वय्येव गच्छति लयं जगदेतदीश लिंगात्मकं हर चराचरविश्वरूपिन् ॥११॥

# कालभैरवाष्टकम् ।

देवराजसेव्यमानपावनां चिपंकजं व्यालयज्ञसूत्र मिंदु शेखरं कृपा-करम्। नारदादियोगिवृंदवंदितं दिगंबरं काशिकापुराधिनाथकालभैरवं भजे॥१॥ मानुको टिभास्वरं भवाव्धितारकं परं नीलकंठमीएसितार्थदायकं त्रिलोचनम्। कालकालमं बुजाक्षमक्षशूलमक्षरं काशिका०॥२॥ शूलटंक-पाशदं बपाणिमादिकारणं द्यामकायमादि देवमक्षरं निरामयम्। भीम-विक्रमं प्रभुं विचित्रतां हवप्रियं काशिका०॥३॥ भुक्तिमुक्तिदायकं प्रशस्त- चारुवियहं भक्तवरसलं स्थितं समस्तलौकवियहम् । विनिक्कणन्मनोज्ञहेमिकँकिणीलस्किटं काशिका०॥ ४ धर्मसेतुपालकं त्वधर्ममार्गनाशकं कमेपाशमोचकं सुशमेदायकं विभुम् । स्वर्णवर्णशेषपाशशोभितांगमंडलं काशिका०॥ ५॥ रत्नपादुकाप्रभाभिरामपादयुग्मकं नित्यमिद्वितीयिमष्टदैवतं निरंजनम् । मृत्युद्रपंनाशनं करालद्रंष्ट्रमोक्षणं कशिका०॥ ६॥
अट्टहासभिन्नपद्मजांडकोशसंतिं दृष्टिपातनष्ट्रपापजालमुप्रशासनम् । अष्ट्रसिद्धिदायकं कपालमालिकंधरं काशिका०॥ ८॥ भूतसंघनायकं विशालकीर्तिदायकं काशिवासलोकपुण्यपापशोधकं विभुम् । नीतिमार्ग-कोविदं पुरातनं जगत्पति काशिका०॥ ८॥ कालभैरवाष्टकं पठन्ति ये मनोहरं ज्ञानमुक्तिसाधनं विचित्रपुण्यवर्धनम् । शोकमोहदैन्यलोभ-कोपतापनाशनं ते प्रयान्ति कालभैरवाष्टिकिष्ठिधं ध्रुवम्॥ ९॥

## श्रीमदच्युताष्टकम् ।

अच्युताच्युत हरे परमात्मन् राम कृष्ण पुरुषोत्तम विष्णो। वासुदेव भगवन्ननिरुद्ध श्रीपते शमय दुखः मशेषम् ॥ १ ॥ विश्वमंगल विभो जगदीश नंदनंदन नृसिंह नरेंद्र। मुक्तिदायक मुकुंद मुरारे श्रीपते शमय दुःखमशेषम् ॥ २ ॥ रामचंद्र रघुनायक देव दीननाथ दुरित-क्षयकारिन्। यादवेंद्र यदुभूषण यज्ञ श्रीपते शमय दुःखमशेषम् ॥ ३ ॥ देवकीतनय दुःखदव। से राधिकारमण रम्यसुमूर्ते । दुखः मोचन द्याणंव नाथ श्रीपते शमय दुःखमशेषम् ॥ ४ ॥ गोपिकावदनचंद्रचकोर नित्य निर्मुण निरंजन जिष्णो। पूर्णेरूप जय शंकर शर्व श्रीपते शमय दुःखमशेषम् ॥ ४ ॥ गोपिकावदनचंद्रचकोर नित्य निर्मुण निरंजन जिष्णो। पूर्णेरूप जय शंकर शर्व श्रीपते शमय दुःखमशेषम् ॥ ५ ॥ गोकुलेश गिरिधारण धीर यमुनाच्छतटलेखन बीर । नारदादिमुनिवंदितपाद श्रीपते शमय दुःखमशेषम् ॥ ६ ॥ द्वारकाधिप दुरंतगुणाब्धे प्राणनाथ परिपूर्ण भवारे । ज्ञानगम्य गुणसागर ब्रह्मन् श्रीपते शमय दुःखमशेषम् ॥ ७ ॥ दुष्टिनर्दलन देव द्यालो पद्मनाम धरणीधरधारिन्। रावणांतक रमेश मुरारे श्रीपते शमय

दुःखमशेषम् ।। ८ ॥ अच्युताष्टकमिदं रमणीयं निर्मितं भवभयं विनि-हंतुम् ॥ यः पठेद्विषयवृत्तिनिवृत्तिर्जन्मदुःखमखिलं स जहाति ॥ ९ ॥

### अच्युताष्ट्रकम् ।

° अच्युतं केशवं रामनारायणं क्रुष्णदामोदरं वासुदेवं हरिम् । श्रीघरं माधवं गोपिकावसभं जानकीनायकं रामचंद्रं भजे ॥ १ ॥ अच्युतं केशवं सत्यभामाधवं माधवं श्रीधरं राधिकाराधितं । इंदिरामंदिरं चेतसा सुंदरं देवकीनंदनं नंदजं संदधे ॥ २ ॥ विष्णवे जिष्णवे शंखिने चिक्रणे रुक्मिणीरागिणे जानकी जानये। बहुत्रीबहुभायार्चितायात्मने कंसविध्वंसिने वंशिने ते नमः ॥ ३ ॥ कृष्ण गोविद हे राम नारायण श्रीपते वासुदेवाजित श्रीनिघे। अच्युतानंत हे माधवाधोक्षज द्वारका-नायक द्रौपदीरक्षक ॥४॥ राक्षमक्षोभितः सीतया शोभितो दंडकारण्य-भूपुण्यताकारणः । लक्ष्मणेनान्त्रितो वानरैः सेवितोऽगस्यसंपूजितो राघवः पातु माम् ॥ ५ ॥ धेनुकारिष्टकोऽनिष्टकुद्द्वेषिणां केशिहा कंसहृद्वेशिकावादकः । पूतनाकोपकः सूरजाखेलनो बालगोपालकः पातु मां सर्वदा ॥६॥ विशुदुदयोतवान्त्रस्फुरद्वाससं प्रावृडंभोदवत्प्रोह्नमद्विप्र-हम्। वन्यया मालया शोभितोरःस्थल लोहितां ब्रिद्धयं वारिजाक्ष भजे ॥७॥ कुंचितैः कुंतलैभ्रीजमानाननं रत्नमौलि लसस्कुंडलं गंडयोः । हार-केयूरकं कंकणप्रोञ्ज्वलं किंकिणीमंजुलं इयामलं तं भजे वाटा। अच्युत-स्याष्ट्रकं यः पठेदिष्टदं प्रेमतः प्रत्यहं पूरुषः सस्पृहम् । वृत्ततः सुंदरं कर्त्र विश्वंभरं तस्य वर्यो हरिजीयते सत्वरम् ॥९॥

## नारायणस्तोत्रम्।

।। नारायण नारायण जय गोविंद हरे। नारायण नारायण जय

गोपाल हरे ॥ घु० ॥ करुणापारावारा वरुणालयगंभीरा । नारायण० ॥ ॥१॥ घननीरद्संकाशा कृतकलिकस्मषनाशा । नारायण० ॥२॥ यमुनाः तीरविहारा घृतकौस्तुभमणिहारा । नारायण० ॥ ३ ॥ पीतांबरपरिधाना सुरकल्याणनिधाना । नारायण० ॥४॥ मंजुलगुंजाभूषा मायामानुषवेषा । नारायण० ॥५॥ राघाऽघरमधुरसिका रजनीकरकुळतिळका । नारायण० ॥६॥ मुरलीगानविनोदा वेदस्तुतभूषादा । नारायण० ॥७॥ वर्हिनिबर्हाः पीडा नटनाटकफणिक्रीडा । नारायण० ॥८॥ वारिजभूषाभरणा राजीव-रुक्मिणीरमणा । नारायण० ॥९॥ जलरुहदलनिभनेत्रा जगदारंभकसूत्रा । नारायण ।।१०॥ पातकरजनीसंहर करुणालय मामुद्धर । नारायण० ॥११॥ अघबकक्षयकंसारे केशव कृष्ण मुरारे । नारायण० ॥१२॥ हाटक-निभपीतांबर अभयं कुरु में मावर। नारायण० ॥१३॥ दशरथराज-कुमारा दानवमद्संहारा । नारायण० ॥१४॥ गोवर्धनगिरिरमणा गोपी-मानसहरणा । नारायण० ॥१५॥ शरयूतीरविहारा सज्जनऋषिमंदारा । नारायणः ।।१६॥ विश्वामित्रमस्त्रत्रा विविधपरासुचरित्रा । नारायण० ॥१७॥ ध्वजवज्रांकुशपादा धरणीसुतसहमोदा । नारायण० ॥१८॥ जन-कसुनाप्रतिपाला जय जय संस्मृतिलीला। नारायण० ॥१९॥ दशरथवाः ग्धृतिभारा दंडकवनसंचारा । नारायण० ॥२०॥ मुष्टिकचाणूरसंहारा मुनिमानसविद्वारा । नारायण० ॥२१॥ 'वालिविनिम्रहशौर्या वरसुन्नीव-हितार्या । नारायण० ॥२२॥ मां मुरलीकर धीवर पालय पालय श्रीधर । नारायण० ॥२३॥ जलनिधिबंधनधीरा रावणकंठविदारा । नारायण० । ॥२४॥ ताटीमद्दलनाढ्या नटगुणविविधधनाढ्या । नारायण० ॥२५॥ गौतमपत्नीपूजन करुणाघनावलोकन । नारायण० ॥२६॥ संभ्रमसीता-हारा साकेतपुरविहारा । नारायण० ॥२०॥ अचलोद्धृतिचंचत्कर भक्तानुप्रहतत्पर । नारायण ।।।२८॥ नैगमगानविनोदा रक्षः सुतप्रव्हादा।

नारायण ।।२९॥ भारतियतिवरशंकर नामामृतमखिलान्तर । नारायण नारायण जय गोपाल हरे ।। ३०॥

# विष्णुपदादिकेशान्तवर्णनस्तोत्रम् ।

लक्ष्मीभर्तुर्भुजाये कृतवसति सितं यस्य रूपं विशालं नीलाद्रेस्तुग-र्श्टगरिथतिमव रजनीनाथविवं विभाति । पायात्रः पांचजन्यः स सकुल-दितिजत्रासनैः पूरयन्स्वैर्तिध्वानैर्नीरदौघध्वनिपरिभवदैरंबरं कम्बुराजः /।१॥ आहुर्यस्य स्वह्रपं क्षणमुखमखिलं सूरयः कालमेतं ध्वांतस्यैकांतमंतं यद्पि च परमं सर्वधास्नां च धाम । चक्रं तचक्रपाणेदितिजतनुगल-द्रक्तधाराक्तधारं शश्वन्नो विश्ववंद्य वितरतु विपुछं शर्म धर्माशुशोभम् ॥२॥ अव्यान्निघीतघोरो हरिभुजपवनामर्शनाध्मातमूर्तेरस्मान्वस्मेरनेत्रत्रिद्श-नुतिवचःसाधुकारैः सुतारः। सर्वे संहर्तुमिच्छोरिकुलभुवन स्फारवि स्फारनादः संयत्कल्पांतसिधौ शरसिळिघटावार्मुचः कार्मुकस्य ॥३॥ जीमृतद्यामभासा मुहुरपि भगवद्वाहुना मोहयन्ती युद्धेषूद्धूयमाना झटिति ति दिवालक्ष्यते यस्य मूर्तिः । सोऽिसस्रासाकुलाक्षत्रिद्शवपुरिपुः शोणितास्वाद्द्यो नित्यानदाय भूयान्मधुमथनमनोनंदको नंदको नः ॥४॥ कम्राकारा मुरारेः करकमलतलेनानुरागादगृहीता सम्यग्वृत्ता स्थिताम्रे सपदि न सहते दर्शनं या परेषाम् । राजन्ती दैत्यजीवासवमदमुदिता छोहितालेपनाद्री कामं दीप्तांशुकान्ता प्रदिशतु दियतेवास्य कौमोदकी नः ॥५॥ यो विश्वप्राणभूतस्तनुरिप च हरेर्यानकेतुस्वरूपो यं संचि-स्रोव सद्यः स्वयमुरगवधूवर्गगर्भाः पतन्ति । चंचच्चंडोरुतुंडतुटितफणि-वसारक्तपंकांकितास्यं वंदे छंदोमयं तं खगपतिममलखर्णवर्णं सुपर्णम् ॥६॥ विष्णोर्विश्वेश्वरस्य प्रवर्शयनकृत्सर्वछोकैकधर्ता सोऽनंतः सर्वः भूतः पृथुविमलयशाः सर्वेवेदैश्च वेदाः। पाता विश्वस्य शश्वत्सकलसुर-रियुध्वंसनः पापहन्ता सर्वज्ञः सर्वसाक्षी सकलविषभयात्पातु भोगीदवरो नः ॥ ७ ॥ वारभूगौर्यादिभेदैविंदुरिह मुनयो यां यदीयैश्च पुंसां कारु ण्याद्रैं: कटाक्षै: सकुद्पि पतितैः संपदः स्युः समग्राः । कुंदेंदुस्वच्छमंद-स्मितमधुरमुखां भोरुहां सुंदरांगीं वंदे वंद्यामशेषेरिप मुरभिदुरोमंदिरा-मिंदिरां ताम् ॥ ८ ॥ या सूते सत्त्वजालं सकलमपि सदा संनिधानेन पुंसो धत्ते या सत्त्वयोगाचरमचरमिदं भूतये भूतजातम्। धात्री स्थात्री जनित्री प्रकृतिमविकृति विद्वशक्ति विधात्री विष्णोविद्वात्मनस्तां विपु-लगुणमयी प्राणनाथां प्रणौमि ॥ ९ ॥ येभ्योऽसूयद्भिरुचैः सपदि पद मुरु सब्यते दैसवर्गैर्येभ्यो धर्तुं च मूर्त्रा स्पृहयति सततं सर्वगीर्वाण-वर्गः। नित्यं निर्मूछनेयुर्निचिततरममी भक्तिनिन्नात्मनां नः पद्माक्षस्यांत्रि पद्मद्वयतल्लनिल्याः पांसवः पापपंकम् ॥ १० ॥ रेखा लेखाभिवंद्याश्चरण-तलगताश्चकमत्स्यादिरूपाः स्निग्धाः सूक्ष्माः सुजाता मृदुललिततरक्षाम-सूत्रायमाणाः । दद्युर्नी मंगलानि भ्रमरभरजुषा कोमलेनाव्धिजायाः कम्रे-णाम्रेडयमानाः किसळयमृदुना पाणिना चक्रपाणेः ॥ ११ ॥ यस्मादा-क्रामतो द्यां गरुडमणिशिलाकेतुदंडायमानादाइच्योतन्ती बभासे सुरस रिद्मला वैजयन्तीव कान्ता । भूमिष्ठो यस्तथान्यो भुवनगृहबृहत्स्तंभ-शोभां द्धानः पातामेतौ पयोजोद्रे छितत्वौ पंकजाक्षस्य पादौ ॥१२॥ आकामद्भयां त्रिलोकीमसुरसुरपती तत्क्षणादेव नीतौ याभ्यां वैरोच-नींद्रौ युगपद्पि विपत्संपदोरेकधाम । ताभ्यां ताम्रोदराभ्यां मुहुरहम-जितस्यांचिताभ्यामुभाभ्यां प्राच्येश्वयेप्रदाभ्यां प्रणतिमुपगतः पादपंके-रुहाभ्याम् ॥ १३ ॥ येभ्यो वर्णश्चतुर्थश्चरणत उदमूदादिसर्गे प्रजानां साहस्री चापि संख्या प्रकटमभिहिता सर्ववेदेषु येषाम् । व्याप्ता विद्वं-भरा यैरतिवितततनोर्विदवमूर्तेविराजो विष्णोरते भ्यो महद्भयः सततमपि नमोऽस्त्वंचिपंकेरुहेभ्यः ॥ १४ ॥ विष्णोः पादद्वयात्रे विमलनसमणि भ्राजिता राजते या राजीवस्येव रम्या हिमजलकणिकालंकताया द्लाली । अस्माकं विस्मयाहाँण्यखिलमुनिजनप्रार्थनीयानि सेयं दद्यादा-

द्यानवद्या ततिरतिरुचिरा मंगलान्यंगुलीनाम् ॥ १५ ॥ यस्यां दृष्ट्वा-मलायां प्रतिकृतिममराः खां भवन्यानमंतः सेंद्राः सांद्रीकृतेष्याः स्वपर-सुरकुलाशंकयातंकवन्तः । सा सद्यः सातिरेकां सकलसुलकरीं संपदं साधयेत्रश्चं चचार्वे शुचका चरणन ितयोश्चकपाणे ने खाली पादांभोजन्मसेवासमवनतसुरत्रातभास्वत्किरीटप्रत्युप्नोचावचाइमप्रवरक-रगणैश्चित्रितं यद्विभाति । नम्नांगाणां हरेनी हरिदुपलमहाकूर्मसौंद्ये-हारिच्छायं श्रेयः प्रदायि प्रपद्युगमिदं प्रापयेन्पापमंतम् ॥ १०॥ श्रीमत्यौ चारुवृत्ते करपरिमलनानंदृहष्टे रमायाः सौंद्र्याढवेंद्रनीलोपलरचितमहा-दंडयोः कांतिचौरे । सुरींद्रैः स्तूयमाने सुरकुलसुखदे सूदितारातिसंघे जंघे नारायणीये मुहुरपि जयतामस्मदंहो हरन्त्यौ ॥१८॥ सम्यक् साह्यं विधातुं सममि सततं जंचयोः खिन्नयोर्थे भारीभूतोरुदंडद्वयभरणकृतोः त्तंभभावं भजेते । चित्ताद्र्शं निधातुं महितमिव सतां ते समुद्रायमाने वृत्ताकारे विधत्तां हृदि मुद्मजितस्यानिशं जानुनी नः ॥१९॥ देवो भीति विधातुः सपदि विद्धतौ कैटभाख्यं मधुं यावारोप्यारूढगर्वाव-धिजलिध ययोरेव दैस्रो जघान । वृत्तावन्योन्यतुल्यौ चतुरमुपचयं विभ्रतावभ्रनीलावृह चारू हरेस्तौ मुदमतिशयिनीं मानसे नो विध-त्ताम् ॥२०॥ पीतेन द्योतते यचतुरप्रिहितेनांवरेणात्युदारं जाताछंकार-योगं जलमिव जलघेर्वाडवाग्निप्रभाभिः । एतत्पातिसदान्नो जघनमित घनादेनसो माननीयं सातत्येनैव चेतो विषयमवतरत्पातु पीतांबरस्य ॥२१॥ यस्या दाम्न्या विधास्रो जघनकलितया भ्राजतेंऽगं यथाब्धेर्म-ध्यस्थो मंद्राद्रिभुजगपतिमहाभोगसंनद्धमध्यः । कांची सा कांचनाभा मणिवरिकरणैरुङ्गसद्भिः प्रदीप्ता कल्यां कल्याणदात्रीं मम मतिमनिशं कम्ररूपां करोतु ॥२२॥ उन्नम्नं कम्रमुचैरपचितमुदभू यत्र पत्रैर्विचित्रैः पूर्वं गीर्वाणपूर्यं कमलजमधुपस्यास्पदं तत्पयोजम् । तस्मिन्नीलाइमनी-छैसारछरुचिजछैः पूरिते केलिबुद्धा नालीकाक्षस्य नाभीसरसि वसतु

नश्चित्तहंसश्चिराय ॥२३॥ पातालं यस्य नालं वलयमपि दिशां पत्र-पंक्ति नगेंद्रान्विद्वांस: केसरालीविंदुरिह विपुलां कर्णिकां स्वर्णशैलम्। भूयाद्गायत्स्वयंभूमधुकरभवनं भूमयं कामदं नो नालीकं नाभिपद्माकर-भवमुरु तन्नागशेब्दस्य शौरेः ।।२४॥ कांत्यंभःपूरपूर्णे छसद्सितवली-भंगभास्वत्तरंगे गंभीराकारनाभीचतुरतरमहावर्तशोभिन्युदारे । क्रीडत्वा-नद्धहेमोद्रनिक्रनमहावाडवाग्निप्रभाढथे कामं दामोद्रीयोद्रसिक्छ-निधौ चित्तमस्यिश्चरं नः ॥२५॥ नाभीनालीकमूलाद्धिकपरिमलो-न्मोहितानामलीनां माला नीलेव यान्ती स्फुरित रुचिमती वक्त्रपद्मोः न्मुखी या। रम्या सा रोमराजिर्महितरुचिमती मध्यभागस्य विष्णोश्चि त्तस्था मा विरंसीच्चिरतरमुचितां साधयन्ती श्रियं नः ॥२६॥ आदौ कल्पस्य यस्मात्प्रभवति विततं विश्वमेतद्विकल्पैः कल्पान्ते यस्य चान्तः प्रविश्वति सकलं स्थावरं जंगमं च । अत्यंताचित्यमूर्तेश्चिरतरमजितस्यां-तरिक्षस्वरूपे तस्मित्रस्माकमंतःकरणमितमुदा क्रीडतात्क्रोडभागे ॥२७॥ संस्तीर्ण कौस्तुभांशुप्रसरिकसलयैर्भुग्धमुक्ताफलाट्यं श्रीवरसोहासि फुझ-प्रतिवनवनमालां शुराजद्भुजान्तम्। वक्षः श्रीवृक्षकान्तं मधुकरनिकरश्याः मलं शांगपाणेः संसाराध्यश्रमातैरुपवनमिव यत्सेवितं तत्प्रपद्ये ॥२८॥ कांतं वक्षो नितांतं विद्धदिव गलं कालिमा कालशत्रीरिंदोर्विंबं यथांको मधुप इव तरोर्भंजरीं राजते यः । श्रीमान्नित्यं विधेयाद्विरल्लिनिः कौस्तुभश्रीप्रतानैः श्रीवत्सः श्रीपतेः स श्रिय इव द्यितो वत्स उच्चैः श्रियं नः ॥२९॥ संभूयांभोधिमध्यात्सपदि सहजया यः श्रिया संनिधत्ते नीले नारायणोर:स्थलगगनतले हारतारोपसेन्ये । आज्ञाः सर्वाः प्रकाशा विद्यद्पि द्यच्चात्मभासान्यतेजांस्याश्चर्यस्याकरो नो चुमणिरिव मणिः कौरतुभः सोऽरतु भूत्यै ॥३०॥ या वायावानुकूल्यात्सरति मणिरुचा भास-माना समाना साके सा कंपमंसे वसति विद्धती वासुभद्रं सुभद्रम् । सारं सारंगसंघेमुंखरितकुसुमा मेचकान्ता च कान्ता माला मालालि तासात्र विरमतु सुवैर्योजयन्ती जयन्ती ॥३१॥ हारस्योरुप्रभाभिः प्रति-

वनवनमालां शुभिः प्रांशुभिर्यच्छ्रीभिश्चाप्यंगदानां शबलितरुचिभिर्निष्क-भाभिश्च भाति । बाहु रुयेनैव बद्धां जलिपुटमजितस्यामियाचामहे तद्धं-थार्ति बाधतां नो बहु विहितकरीं बंधुरं बाहुमूलम् ॥३२॥ विश्वत्राणैक-दीक्षास्तदनुगुणगणक्षत्रनिर्माणदक्षाः कर्तारो दुर्निरूपाः स्फुटगुरुयशसां कर्मणामद्भुतानाम् । शांर्भं वाणं कृपाणं फलकमरिगदे पद्मशंखौ सहस्रं विभ्राणाः रास्रजालं मम दद्तु हरेर्बाहवो मोहहानिम् ॥३३॥ कंठा-कल्पोद्धतेर्यः कनकमयलसत्कुंडलोस्नैरुदारैरुद्योतैः कौस्तुभस्याप्युरुमि-रुपचितश्चित्रवर्णो विभाति । कंठाश्लेषे रमायाः करवलयपदैर्मुद्रिते भद्र-रूपे वेकुंठीयेऽत्र कंठे वसतु मम मतिः कुंठभावं विहाय ॥३४॥ पद्मा-नंदप्रदाता परिलसद्रुणश्रीपरीताप्रभागः काले काले च कम्बुप्रवरशश-धरापूरणे यः प्रवीणः । वक्त्राकाशान्तरस्थस्तिरयति नितरां दंततारौघ-शोभां श्रीभर्तुर्देतवासोद्युमणिरघतमोनाशनायास्त्वसौ नः ॥३५॥ नित्यं स्नेहातिरेकान्निजकमितुरलं विप्रयोगाक्षमाया वक्त्रेंदोरंतराले कृतवसति-रिवाभाति नक्षत्रराजिः । छक्ष्मीकांतस्य कांताक्कृतिरतिविलसन्मुग्धमुक्ताः फलश्रीदैताली संततं सा नितनुतिनिरतान्रक्षतादश्चता नः ॥३६॥ ब्रह्म-न्त्रह्मण्यजिह्मां मतिमपि कुरुषे देव संभावये त्वा शंभो शक्र त्रिछोकीमः वसि किममरैर्नारदाद्याः सुखं वः । इत्थं सेवावनम्रं सुरमुनिनिकरं वीक्ष्य विष्णोः प्रसन्नस्यास्येंदोरास्रवन्ती वरवचनसुधा ह्ळादयेन्मानसं नः ॥३७॥ कर्णस्थस्वर्णकम्रोडज्वलमकरमहाकुंडलप्रोतदीप्यन्माणिक्यश्रीप्रतानैः परिमिलितमलिश्यामलं कोमलं यत् । प्रोद्यत्सूर्यौद्युराजन्मरकतमुकुरा-कारचोरं मुरारेगाँढामागामिनीं नो गमयतु विपदं गंडयोमैंडलं तत् ।।३८।। वक्त्रांभोजे छसन्तं मुहुरधरमणि पकविवाभिरामं दृष्ट्वा दृष्टुं ग्रुकस्य स्फुटमवतरतस्तुंडदंडायते नः । घोणः शोणीकृतात्मा श्रवणयुग-**ळसत्कुंडळोस्रेर्भुरारेः प्राणाख्यस्यानि**ळस्य प्रसरणसर्णाः प्राणदानाय नः स्यात् ॥३९॥ विकालौ वेदयन्तौ जगित मुहुरिमौ संचरन्तौ रवींदू

त्रैलोक्यालोकदीपावभिद्धति ययोरेव रूपं मुनींद्राः । अस्मानब्जप्रभे ते प्रचुरतरक्रपानिभेरं प्रेक्षमाणे पातामाताम्रशुक्कासितरुचिरचिरे पद्मने त्रस्य नेत्रे ॥ ४० ॥ लक्ष्माकारालकालिस्फुरदलिकशशांकार्धसंदर्शमीलन्ने-त्रांभोजप्रबोधोत्सुकनिभृततरालीनभृगंच्छदाभे । लक्ष्मीनाथस्य लक्षी-क्रतिबबुधगणापांगवाणासनार्धच्छाये नो भूतिभूरिप्रसवकुळशते भ्रूळते पालयेताम् ॥ ४१ ॥ पातात्पातालपातात्पतगपतिगते र्भ्रयुगं भुम्रमध्यं येने-षचालितेन स्वपदनियमिताः सासुरा देवसंघाः । नृत्यक्षालाटरंगे रजनि-करतनोर्ध्व खंडावदाते कालव्यालद्वयं वा विलमति समया बालिका मातरं नः ॥ ४२ ॥ रूक्षस्मारेक्षुचापच्युतशरनिकरश्चीणलक्ष्मीकटाक्षप्रो-त्फुद्धत्पद्ममालाविलसितमहितस्फाटिकेशानलिंगम् । भूयाद्भूयो विभूत्ये मम भुत्रनपतेर्भूळताद्वंद्वमध्यादुत्थं तत्पुंड्रमूर्ध्वे जनिमर्णतमःखंडनं मंडनं च ॥ ४३ । पीठी भूतालकान्ते कृतमुकुटमहाद्वलिंगप्रतिष्ठे ललाटे नाट्यरंगे विकटतरतटे कैटभारेश्चिराय । प्रोद्घाटचैवात्मतंद्रीप्रकटपट कुटीं प्रस्कुरन्तीं स्फुरांगं पट्वीयं भावनाख्यां चटुलमतिनटी नाटिकां नाटयेत्रः ॥४४॥ मालालीव।लिधाम्नः कुवलयकलिता श्रीपतेः कुंतलाली कालिन्दारुह्य मूर्ध्नो गलित हरिशरःखर्धुनीस्पर्धया तु । राहुर्वा याति वक्त्रं सकलशशिकलाभ्रान्तिलोलान्तरात्मा लोकैरालोच्यते या प्रदिशतु सक्छै: साखिलं मंगलं नः ॥४५॥ सुप्ताकाराः प्रसुप्ते भगवति विबुधै-रप्यदृष्टस्वरूपा व्याप्तव्योमांतरालास्तरलरुचिजलारंजिताः स्पष्टभासः । देहच्छायोद्गमाभा रिपुवपुरगुरुष्लोषरोषाग्निधूम्याः केशाः केशिद्विषो नो विद्धतु विपुलक्केशपाशप्रणाशम् ॥४६। यत्र प्रत्युप्ररत्नप्रवर्परिलसद्भू-रिरोचिः प्रतानस्फूर्यां मूर्तिमुरारेर्युमणिशतचितव्योमवद्दुनिरीक्ष्या । कुर्वत्यारेपयोधि ज्वल रक्कतमहाभास्वदौर्वाम्नशंकां शश्वन शर्म दिश्या स्कृष्टिकलुवतमःपाटनं तस्किरीटम् ॥४०॥ भ्रान्त्वा भ्रान्त्वा यदंतिस्रभुव-नगुरुएयब स्कोटीर नेका गन्तुं नान्तं समर्थो भ्रमर इव पुनर्नामिनाली कनाळात् । जनमञ्जनन् र्जितश्रीस्त्रभुवनमपरं निर्ममे तत्सदृक्षं देहांभोभिः २५

स देयान्निरविधरमृतं देखिविद्वेषिणो नः ॥४८॥ मत्स्यः कूर्मो वराहो नरहरिणपितर्वामनो जामदग्यः काकुत्स्थः कंमघाती मनिस्जिविजयी यश्च करुकी भविष्यम् । विष्णोरंशावतारा भुवनहितकरा धर्मसंख्यापनार्थाः पायासुर्मा त एते गुरुतरकरुणाभारखिन्नाशया ये ॥४९॥ यस्माद्वाचो निवृत्ताः सममपि मनसा छश्चणामीक्षमाणाः स्वार्थाछाभात्परार्थे व्यपगमकथनश्चाधिनो वेदवादाः । नित्यानंदं स्वसंविन्निरविधममृतं स्वान्तसंकातविवच्छायापत्त्यापि नित्यं सुखयित यमिनो यत्तद्व्यान्महो नः ॥५०॥ आ पादादा च शीर्ष्णो वपुरिदमनघं वैष्णवं यः स चित्ते धत्ते नित्य निरस्ताबिछकछिकछोषे संततांतः प्रमोदः । जुह्विजह्वाकुशानो हरिचरितहविः स्तोत्रमंत्रानु गठस्तत्वादां भोरुहाभ्यां सततमपि नमस्कु भेहे निर्मेछाभ्याम् ॥ ५४ ॥

### आनंदलहरी।

भवानि स्तोतुं त्वां प्रभवित चतु भने वदनैः प्रजानामीशानिख्यर्म्थनः पंचिमरिष । न षड्भिः सेनानी र्शशतमु खैरप्यहि पतिस्तदान्येषां केषां कथय कथमस्मिन्नवसरः ॥१॥ घृतश्चीरद्राक्षामधुमधुरिमा कैरिष पदैविशिष्यानाख्येयो भवित रसनामात्रावषयः। तथा ते सौंदर्य परमिश्व दृड्मात्रविषयः कथंकारं त्रृमः सकलिगमागोचरगुणे ॥२॥ मुखे ते तां त्रूलं नयनयुगुले कष्जलकला ललाटे काइमीरं विल्लाति गले मौक्तिकलता । स्फुर्त्काचो शाटी पृथुकटितटे हाटकमयी भजामस्त्वां गौरीं नगपितिक शोरीमिवरतम् ॥२॥ विराजनमंदारद्रमकु सुमहारस्तनतटी नद्द्रीणानाद् अवणविल्लाकुंडलगुणा । नतांगी मातंगारुचि रातिमंगी भगवती सती शंभोरंभारुहच दुलचक्कुविजयते ॥४॥ नवीना रेश्वाजनमणिकनकभूषापरिकरेषुतांगी सारंगीहांचरनयनांगी इतिश्वा । तडित्पीता पीताम्बरलित मंजीरसुभगा ममापर्ण पूर्णा निरविवसुखैरस्तु सुमुखी ॥५॥ हिमादेः संभूता सुल्लित करेंद्र पक्षत्रयुता सुप्रवा सुकामिश्वेमरक्रलिता चालकभरेः।

कृतस्थाणुस्थाना कुचफलनता सूक्तिसरसा रुजां हंत्री गंत्री विलसति चिदानंदलतिका ॥६॥ सपर्णामाकीर्णा कतिपयगुणैः सादरमिह श्रय-न्यन्ये वहीं मम तु मति रेवं विलमति । अपर्णैका सेव्या जगित सक्छैर्य-त्परिवृतः पुराणोऽपि स्थाणुः फलति किल कैवल्यपद्वीम् ॥७॥ विधात्री धर्माणां त्वमिस सकलाम्नायजननी त्वमर्थानां मूलं धनदनमनीयां ब्रि कमले। त्वमादिः कामानां जननि कृतकंद्पेविजये सतां भक्तेवींजं त्वमसि परमत्रह्ममहिषी ॥८॥ प्रभूता भक्तिस्ते यदपि न ममालोलमनसस्त्वया तु श्रीमत्या सद्यमवलोक्योऽहमधुना । पयोदः पानीयं दिशति मधुरं चातकमुखे भूशं शंके केवी विधिमिरनुनीता मम मतिः ॥९॥ क्रुपापां-गालोकं वितर तरसा साधुचरिते न ते युक्तोपेक्षा मिय शरणदीक्षामुप-गते । न चेदिष्टं दद्यादनुपदमहो कल्पलतिका विशेषः सामान्यैः कथः मितरवल्लीपरिकरैः ॥१०॥ महान्तं विश्वासं तव चरणपंकेरुहयुगे निधान यान्यन्नेवाश्रितमिह मया दैवतमुमे । तथापि त्वचेतो यदि मयि न जायेत सद्यं निरालंबो लबोद्रजनिन कं यामि शरणम् ॥११॥ अयः स्पर्शे लग्नं सपदि लभते हेमपदवी यथा रथ्यापाथः शुचि भवति गंगौघः मिलितम् । तथा तत्तत्पापरितिमलिनमंतर्मम यदि त्विय प्रेम्णा सक्तं कथमिव न जायेत विमलम् ॥१२॥ त्वदन्यसादिच्छाविषयफललाभेन नियमस्त्वमर्थानामिच्छाधिकमपि समर्था वितरणे । इति प्राहुः प्रांचः कमलभवनाद्यास्त्वयि मनस्त्वदासक्तं नक्तंदिवमुचितमीशानि कुरु तत् ॥१३॥ स्फुरन्नानारत्नस्फटिकमयभित्तिप्रतिफलत्त्वदाकारं चंचच्छश-धरविलासौघशिखरम् । मुकुंदब्रह्मेंद्रप्रभृतिपरिवारं विजयते तवागारं रम्यं त्रिभुवनमहाराजगृहिणि ॥१४॥ निवासः कैलासे विधिशतमः खाद्याः स्तुतिकराः कुटुंब त्रैलोक्यं कृतकरपुटः सिद्धिनिकरः । महेशः प्राणेशस्तद्वनिधराधीशतनये न ते सौभाग्यस्य कविद्पि मनागस्ति तुल्लना ॥१५॥ वृषो वृद्धो यानं विषमशनमाशा निवसनं इमशानं क्रीडा-भूभुजगनिवहो भूषणनिधिः। समग्रा सामग्री जगति विदितैव स्मरः

रिपोर्थदेतस्यैश्वर्यं तव जननि सौभाग्यमिहमा ॥१६॥ अशेषब्रह्मांड प्रलयविधिनैसिर्गिकमितः इमशानेष्वासीनः कृतमितिलेपः पशुपितः । दधौ कठे हालाहलमिललभूगोलकृपया भवत्या संगत्याः फलमिति च कर्याणि कल्ये ॥१०॥ त्वदीयं सौंद्यं निरित्रायमालोक्य परया भिये-वासीद्गंगा जलमयतनुः शैलतनये । तदेतस्यास्ताम्यद्वदनकमलं वीक्ष्य कृपया प्रतिष्ठामातेने निजिश्तरिस वासेन गिरिशः ॥१८॥ विशाल श्रीखंडद्रवमृगमदाकीर्णघुपृणप्रसूनव्यामिश्रं भगवित तवाभ्यंगसिललम् । समादाय स्रष्टा चिलतपदपांसून्निजकरैः समाधत्ते सृष्टिं विबुधपुरपंके-रुहद्शाम् ॥१९॥ वसंते सानंदे कुसुमितलताभिः परिवृते स्फुरन्नानापद्मे सरिस कल्हंसालिसुभगे । सखीभिः खेलन्तीं मलयपवनांदोलित-जलैः स्मरेशस्वां तस्य ज्वरजनितपीडाऽपसरित ॥२०॥

## त्रिपुरसुंदरीस्तोत्रम् ।

कदंबवनचारिणीं मुनिकदंबकादंबिनीं नितंबिजतभूधरां सुरिनितंबिनीसेविताम्। नवांबुरुह्लोचनामभिनवांबुर्द्श्यामळां त्रिछोचनकुरुंबिनीं त्रिपुरसुद्दीमाश्रये ॥१॥ कदंबवनवासिनीं कनकब्रुकीधारिणीं
महाईमणिहारिणीं मुखममुद्धसद्वारुणीम्। द्याविभवकारिणीं विशदछोचनीं चारिणीं त्रिछोचनकुरुंबिनीं त्रिपुरसुद्दीमाश्रये ॥२॥ कदंबवनशालया कुचभरोद्धसन्मालया कुचोपमितशेलया गुरुकुपालसद्वेलया।
मदारुणकपोलया मधुरगीतवाचालया कयापि घननीलया कवचिता वयं
छीलया ॥३॥ कदंबवनमध्यां कनकमंद्रलोपिश्वतां षद्धंबुरुह्वासिनीं
सततसिद्धसौदामिनीम्। विद्धंबितजपारुचि विकचचंद्रचूद्वामणि त्रिलोचनकुटुंबिनीं त्रिपुरसुंद्दीमाश्रये ॥ ४॥ कुचांचितविपाचकां कुटिलकुंतलालकृतां कुशेशयनिवासिनीं कुटिलचित्तविद्धंविणीम्। मदारुणविलोचनां मनिजारिसंमोहिनीं मतंगमुनिकन्यकां मधुरभाविणीमाश्रये
॥५॥ समरेत्रथमपुष्टिपणीं रुधिरबिंदुनीलांबरां गृहीतमधुपात्रिकां मधुर

विद्यूर्णनेत्रांचलाम् । घनम्तनभरोत्रतां गलितचूलिकां दयामलां त्रिलो-चनकुटुबिनीं त्रिपुरमुंदरीमाश्रये ॥६॥ सकुकुमविलेपनामलकचुंबि-कस्तूरिकां समंदहनितेक्षणां सशरचापपाशांकुशाम् । अशेषजनमोहिनी-मरुणमाल्यभूषांबरां जपाकुसुमभासुरां जपविधा स्मराम्यंबिकाम् ॥७॥ पुरंदरपुरंश्विकाचिकुरबंधसैरंधिकां पितामहपतित्रतां पदुपटीरचर्चार-ताम् । सुकुंदरमणीं मणीलसदलंकियाकारिणीं भजामि सुत्रनांबिकां सुरवधूटिकाचेटिकाम् ॥८॥

# अन्नपूर्णास्तोत्रम्।

नित्यानंदकरी वराभयकरी सौंदर्यरत्नाकरी निर्धृताखिलघोरपावन-करी प्रत्यक्षमाहेश्वरी । प्रालेगाचलवंशपावनकरी काशीपुराधीश्वरी भिक्षां देहि कुगवउंबनकरी मातात्रपूर्णेश्वरी । ११। नानारत्नविचित्रभूषणकरी हेमांवराडंवरी मुक्ताहारविलंबमानविलमद्वश्रोजकुम्भांतरी । काश्मी-रागुरुवासिता रुचिकारी काशीपुराधीश्वरी मिश्नां देहि० ॥२॥ योगा-नंदकरी रिपुक्षयकरी धर्मार्थनिष्ठाकरी चंद्राकीनलभासमानलहरी त्रैली-क्यरक्षाकरी । सर्वैश्वर्यममस्तवांछितकरी काशीपुराधीश्वरी भिक्षां देहि० ।।३॥ कैलासाचलकंदरालयकरी गौरी अमा शंकरी कौमारी निगमार्थगोचर करी ओंकारबी जाक्षरी । मोक्षद्वारकपाटपाटनकरी काशीपुराधीश्वरी मिक्षां देहि० ॥४॥ दृश्यादृश्यप्रभूतवाह्नकरी ब्रह्मांडभांडोद्री लीलानाटक-सूत्रभेदनकरी विज्ञानदीपांकुरी । श्रीविश्वेशमनःप्रसादनकरी काशीपुरा-धीश्वरी भिक्षां देहि॰ ॥५॥ उर्वी सर्वजनेश्वी भगवती मातान्नपूर्णे श्वरी वेणीनीलसमानकुंतलहरी नित्यान्नदानेश्वरी । सर्वानंदकरी दशा-शुभकरी काशीपुराधीश्वरी भिक्षां देहि० ।६॥ आदिश्वान्तसमस्तवर्णन-करी शंभोस्त्रिभावाकरी काइमीरा त्रि जलेश्वरी त्रिलहरी नित्यांकुरा शर्वरी। कामाकांक्षकरी जनोद्यकरी काशीपुराधीश्वरी भिक्षां देहि ॥७॥ देवी सर्वविचित्ररत्नरिवता दाक्षायणी सुंदरी वामं स्वादुपयोधरिष्रयकरी सोभाग्यमाहेश्वरो । भक्ताभीष्टकरी द्याञुभकरी काशीपुराधीश्वरी भिश्नां देहि० ॥८॥ चंद्राकीनलकोटिकोटिसह्या चंद्रांशुविवाधरी चंद्राकीमिसमानकुंतलधरी चद्राकेवर्णश्वरी । मालापुरतकपाशसांकुशधरी काशीपुराधीश्वरी भिश्नां देहि ॥९॥ क्षत्रत्राणकरी महाऽभयकरी माता कुपासागरी साक्षान्मोक्षकरी सदा शिवकरी विश्वश्वरश्रीधरी । दक्षाकंदकरी निरामयकरी काशीपुराधीश्वरी भिश्नां देहि० ॥१०॥ अन्नपूर्णे सदापूर्णे शंकरप्राणवस्त्रमे । ज्ञानवैराग्यसिद्ध्यर्थ भिक्षां देहि च पार्वती ॥११॥ माता च पार्वती देवी पिता देवो महेश्वरः । बांधवाः शिवभक्ताश्च स्वदेशो सुवनत्रयम् ॥१२॥

#### अंबाष्टकम् ।

चेटीभवन्निखिळखेटीकदंबतरुवाटीषु नाकिपटळीकोटीरचारुतरकोटीमणीकिरणकोटीकरंबितपदा । पाटीरगंधकुचशाटी कवित्वपरिपाटीमगाधिपसुता घोटी कुळादधिकधाटीमुदारमुखवीटीरसेन तनुताम्
॥१॥ कूळातिगामिभयतूळावळिज्वळनकीळा निजस्तुतिविधाकोळाहळक्षपितकाळामरी कुशळकीळाळपोषणनभाः । स्थूळा कुचे जळदनीळा कचे
कळितळीळा कदबविपिने शूळायुधपणितशीळा विभातु हृदि
शैळाधिराजतनया ॥२॥ यत्राशयो ळगित तत्रागजा वसतु कुत्रापि
निस्तुळशुका सुत्रामकाळमुखसत्राशनप्रकरसुत्राणकारिचरणा । छत्रानिळातिरयपत्राभिरामगुणिमत्रामरीसमवधूः कुत्रासहन्मणिविचित्राक्ठितः स्फुरितपुत्रादिदाननिपुणा ॥३॥ हैपायनप्रभृतिशापायुधित्रिद्ववसोपानधूळिचरणा पापापहस्वमनुजापानुळीनजनतापापनोदिनपुणा ।
नीपाळया सुरभिधूपाळका दुरितकूपादुदंचयतु मां रूपाभिका शिखरिभूपाळवंशमणिदीपायिता भगवती ॥४॥ याळीभिरात्मतनुताळी
सक्रात्त्रियकपाळीषु खेळित भयव्याळीनकुल्यसितच्ळीभरा चरणधूळीळसन्मुनिवरा । बाळीभृति श्रवसि ताळीदळं वहति याळीकशो-

भितिलका सालीकरोतु मम काली मनः स्वपद् नालीकसेवनविधो ।।५।। न्यंकाकरे वपुषि कंकादिरक्तपुषि कंकादिपक्षिविषये त्वं कामना मयसि किं कारणं हृदयपंकारिमे नि गिरिजाम्। शकाशिलानिशितटंका-यमान ।दसंकाशमानसुमनो झंकारिमानति मंकानुपेतशित संकाशिवक्त्रक मलाम् ॥६॥ कुंबावती समविड्या गलेन नवतुंबाभवीणसविधा शं बाहुले-यशिशिंबबाभिराममुख्यसंबाधितस्तनभरा। अंबा कुरंगमद जंबालरो चिरिह् लंबालका दिशतु में विंबाधरा विनतशंबायुधादिनकुरंबा कदंबविपिने ।।७॥ इंधानकीरमणिवधा भवे हृदयबंधावतीव रिसका संधावती भुवनसंघारणेऽत्यमृतिंध वुरारनिलया । गंधानुभानमुहुरंधालिबीतकच बंधा समपेयतु में शंधाम भानुमि संधानमाशु पदसंधानमप्यगसुता ।। ८।।

#### कृष्णाष्ट्रकम् ।

श्रियाश्विष्टो विष्णु स्थिरचरवपुर्वेदविषयो वियां साक्षी शुद्धो हरिरसुरहंनाब्जनयनः । गदी शंखी चकी विमलवनमाली स्थिररुचिः शरएयो लोकेशो मम भवतु कृष्णोऽश्विविषयः ॥१॥ यतः सर्वं जातं वियदः
निलमुख्यं जगदिदं स्थिनौ नि शेषं योऽवित निजसुखांशेन मधुहा। लये
सर्वं स्वस्मिन् हरित कल्या यस्तु स विभुः शरण्यो लोकेशो मम भवतु
कृष्णोऽश्विविषयः ॥२॥ अस्नायम्यादौ यमनियममुख्यः सुकरणैर्निरुध्येदं
चित्तं हृदि विलयमानीय सकलम् । यमीद्धयं पद्यन्ति प्रवरमतयो
मायिनमधौ शरण्यो लोकेशो ममः ॥३॥ पृथिव्यां तिष्ठन्यो यमयित
महीं वेद न धरा यमित्यादौ वेदो वदित जगतामीशममलम् । नियन्तारं
ध्येयं मुनिसुरनृणां मोश्वदमधौ शरण्यो लोकेशो ममः ॥४॥ महेंद्रादिदंवो
जयित दितिजान्यस्य बलतो न कस्य स्वातंत्र्यं कचिदिष कृतौ यत्कृतिमृते । कवित्वादेर्गर्वं परिहरित योऽसौ विजयिनः शरण्यो लोकेशो ममः
॥ ५॥ विना यस्य ध्यानं व्रजित पशुनां सूकरमुखां विना यस्य

ज्ञानं जिनमृतिभयं याति जनता । विना यस्य समृत्या कृमिशतजिनं याति स िभुः शरण्यो लोकेशो मम० ॥ ६ ॥ नरातंकोत्तंकः
शरणशरणो भ्रांतिहरणो घनश्यामो वामो व्रजशिशुवयस्योऽर्जुनसखः ।
स्वयंभूभूतानां जनक उचिताचारसुखदः शरण्यो लोकेशो मम० ॥ ०॥ ।
यदा धर्मग्लानिर्भवति जगतां क्षोभकरणी तदा लोकस्वामी प्रकटितवपुः
सेतुष्ट्रगजः । सतां धाता स्वच्लो निगमगुणगीतो व्रजपितः शरण्यो
लोकेशो मम० ॥ ८॥ इति हरिरस्विलात्माराधितः शंकरेण श्रुतिविशदः
गुणोऽसौ मानुमोक्षार्थमाद्यः । यतिवर्रानकटे श्रीयुक्त आविवेभूव स्वगु
णवृत उदारः शंखचकाङजहस्तः ॥ ९ ॥

#### श्रीगोविंदाष्टकम् ।

सत्यं ज्ञानमनंतं नित्यमनाकाशं परमाकाशं गोष्ठपांगणरिंगणछोछमनायासं परमायासम्। मायाकि । तनानाकारमनाकारं भुवनाकारं क्ष्मामानाथमनाथं प्रणमत गोविंदं परमानंदम् ॥१॥ मृत्स्नामत्मीहेति यशोदाताडनशैशवसंत्रासं व्यादितवक्त्त्रालोकितलोकालोकचतुर्दशलोकालम् ।
लोकत्रयपुरमूलस्तंभं लोकालोकमनालोक लोकेशं परमेशं प्रणमत गोविंदं
परामानंदम् ॥२॥ त्रेविष्ठपरिपुत्रीरहनं क्षितिभारहनं भवरोगहनं कैवल्यं
नवनीताहारमनाहारं भुवनाहारम् । वैमल्यग्फुटचेतोष्ट्रत्तिविशेषाभासमनाभासं शैवं केवलशान्तं प्रणमत गोविंदं परमानंदम् ॥ ३॥
गोपालं भूलीलाविप्रहगोपालं कुलगोपालं गोपीखेलनगोवर्धन्धृ
तिलीलालालितगोपालम् । गोभिर्निगदितगोविंदस्फुटनामानं बहुनामानं
गोपीगोचरदूरं प्रणमत गोविंदं परमानंदम् ॥ ४॥ गोपीमंडलगोष्ठीभेदं भेदावस्थमभेदामं शश्वद्गोखुरनिर्धृतोत्कृतधूलीधूसरसोभाग्यम् ।
अद्धाभक्तिगृहीतानंदमचित्यं चितितसद्भावं चितामणिमहिमानं प्रणमत
गोविंदं परमानंदम् ॥५॥ स्नानव्याकुलयोषिद्वस्त्रमुपादायागमुपारूढं व्यादिसंतीरथ दिग्वस्नाद्युपदातुमुपाकर्षन्तम् । निर्धृतद्वयशोकविमोहं बुद्धं बुद्धे-

र्त्यंतस्थं सत्तामात्रशरीरं प्रणमत गोविंदं परमानंदम् ॥६॥ कांतं कारण-कारणमादिमनादिं कालमनाभामं कालिंदीगतकालियशिरसि मुहुर्नृत्यन्तं सुनृत्यन्तम् । कालं कालकलातीतं कलिताशेषं कलिदोष्टनं कालत्रयगित-हेतुं प्रणमत गोविंदं परमानंदम् ॥७॥ वृंदावनभुवि वृंदारकगणवृंदाराधित वन्देऽहं कुंदाभामलमंदरमेरसुधानंदं सुहृदानंदम् । वंद्याशेषमहामुनिमा-नसवद्यानंदपदद्वद्वं वद्याशेषगुणाव्धि प्रणमत गोविंदं परमानंदम् ॥८॥ गोविंदाष्टकमेतदधीते गोविंदार्पितचेता यो गोविंदाच्युत माधव विष्णो गोकुलनायक कृष्णेति । गोविंदां चिसरोजध्यानसुधाजलधौतसमस्ताघो गोविंदं परमानंदामृतमंतस्थं स समभ्येति ॥ ९॥

#### कृष्णाष्टकम् ।

भजे ब्रजैकमंडनं समस्तपापखंडनं स्वभक्तचित्तरंजनं सदैव नंद्नंदनम्। सुपिच्छगुच्छमस्तकं सुनादवेणुद्दस्तकं अनंगरंगसागरं नमामि
कृष्णनागरम् ।।१॥ मनोजगर्वमोचनं विशाललोललोचनं विधूतगोपशोचनं
नमामि पद्मलोचनम्। करारविद्मूपरं स्मितावलोकसुदरं महेंद्रमानदारणं
नमामि कृष्णवारणम् ॥२॥ कदंबस्नकुडलं सुचारुगंडमंडलं ब्रजांगनैकवह्ममं नमामि कृष्णवुर्लभम्। यशोदया समोदया सगोपया सनंदया युतं
सुखैकदायकं नमामि गोपनायकम् ॥३॥ सदैव पादपंकजं मदीयमानसे
निजं दधानमुत्तमालकं नमामि नंदबालकम्। समस्तदोषशोषणं समस्तलोकपोषणं समस्तगोपमानसं नमामि कृष्णलालसम्॥४॥ सुवो भरावतारकं भवाव्धिकर्णधारकं यशोमतीकिशोरकं नमामि दुग्धचोरकम्।
हगन्तकान्तभंगिनं सदासदालसंगिनं दिने दिने नवं नवं नमामि नंदसंभवम् ॥५॥ गुणाकरं सुखाकरं कृपाकरं कृपावरं सुरद्विषित्रकंदनं नमामि
गोपनंदनम्। नवीनगोपनागर नवीनकेलिलपटं नमामि मेघसुंदरं तडिरप्रभालसत्तदम् ॥६॥ समस्तगोपनंदनं हृदंबुजैकमोहनं नमामि कुंजमध्यगं

प्रसन्नभातुशोभनम् । निकामकामदायकं हगन्तचारुसायकं रसाहवेणु गायकं नमामि कुंजनायकम् ।।७।। विद्रधगोषिकामनोमनोज्ञतस्पशायिनं नमामि कुंजकानने प्रवृद्धविद्वपायिनम् । यदा तदा यथा तथा तथेव कृष्णसत्कथा मया सदैव गीयतां तथा कृषा विधीयताम् । प्रमाणिकाष्टक द्वयं जपत्यधीत्य यः पुमान्भवेत्स नंदनंदने भवे भवे सुभक्तिमान् ॥८॥

## पांडुरंगाष्टकम् ।

महायोगपीठे तटे भीमरध्या वरं पुंडरीकाय दातुं मुनींद्रैः। समागत्य तिष्ठन्तमानंदकंदं परब्रह्मिंतं भजे पांडुरंगम्। १॥ तिडद्वाससं नीलमेघा वभासं रमामंदिरं सुंदरं चित्प्रकाशम्। वरं तिष्ठिकायां समन्यस्तपादं पर०॥२॥ प्रमाणं भवाब्धेरिदं मामकानां नितंबः कराभ्यां घृतो येन तस्मात्। विधातुर्वसत्ये घृतोनाभिकोशः पर०॥३॥ रफुरत्कोस्तुभालंकृतं कंठदेशे श्रिया जुष्टकेयूरकं श्रीनिवासम्। शिवं शान्तमीड्यं वरं लोकपालं पर०॥४॥ शर्चद्रविवाननं चारुहासं लमत्वंडलाकान्तगंडस्थलांगम्। जपाराग-विवाधरं कंजनेत्रं पर०॥४॥ किरीटोडड्वलत्सर्विदक्षणन्तभागं सुरेर्श्चितं दिवयरत्नरन्तर्थः। त्रिभंगाकृति वर्हमाल्यावतंसं पर०॥॥ विभुं वेणुनादं चरन्तं दुरन्तं स्वयं लीलया गोपवेषं दधानम्। गवां वृंदकानन्ददं चारुहासं पर०॥०॥ अजं रुक्मिणीप्राणसंजीवनं तं परं धाम कैवल्यमेकं तुरीयम्। प्रसन्नं प्रपन्नार्तिद्दं देवदेत्रं परब्रह्मिलंगं भजे पांडुरंगम्॥८॥ सत्वं पांडुरंगस्य वे पुण्यदं ये पठन्त्येकचित्तेन भक्त्या च नित्यम्। भवांभोनिधि तेऽपि तीर्त्वाऽन्तकाले हरेरालयं शाश्वतं प्राप्नुवन्ति॥९॥

### गंगाष्टकम्।

भगवति भवलीलामौलिमाले तवाम्भः कणमणुपरिमाणं प्राणिनो ये स्पृशन्ति । अमरनगरनारीचामरप्राहिणीनां विगतकलिकलङ्कातङ्कमङ्के **छुठन्ति ।। १ ।। ब्रह्मांडं खण्डयन्ती हरशिरसि जटाव**ह्रिमुझासयन्ती स्वर्ळीकादापतन्ती कनकगिरिगुहागंडशैठात्स्खठन्ती । क्षोणीपृष्ठे छुठन्ती दुरितचयचमूर्निर्भरं भत्मयन्ती पाथोधि पूरयन्ती सुरनगरसरित्पावनी नः पुनातु ॥२॥ मज्जन्मानंगकुंभच्युतमदमदिरामोद्मत्तालिजालं स्नानैः सिद्धांगनानां कुचयुगविगङ्कुंकुमासंगपिंगम् । सायं प्रातर्भुनीनां कुशकुसुमचयैदिछत्रतीरस्थनीरं पायात्रो गांगमंभः करिकरमकराक्रान्तरं-हस्तरंगम् ॥३॥ आदावादिपितामहस्य नियमव्यापारमात्रे जलं पश्चात्पन्न-गशायिनो भगवतः पादोदकं पावनम् । भूयः शंभुजटाविभूषणमणिर्जह्रो-र्महर्षेरियं कन्या कल्मवनाशिनी भगवती भागीरथी दृश्यते ॥४॥ शैलें-द्राद्वतारिणी निजजले मज्जजनोत्तारिणी पारावारविहारिणी भवभयश्रे-णीसमुत्सारिणी । शेषाहेरनुकारिणी हरिशरोवल्लीदलाकारिणी काशीप्रांत-विहारिणी विजयते गंगा मनोहारिणी ॥५॥ कुतो वीचिवीचिस्तव यदि गता लोचनपर्थं त्वमापीता पीतांबरपुरनिवासं वितरसि । त्वदुत्संगे गंगे पतित यदि कायस्तनुभृतां तदा मातः शातकतवपदलाभोऽप्यतिलघुः ॥६॥ गंगे त्रैळोक्यसारे सकळसुरवधूधौतविस्तीर्णतोये पूर्णब्रह्मस्टर्पे हरिचरणरजोहारिणि खर्गमार्गे। प्रायश्चित्तं यदि स्यात्तव जलकणिका ब्रह्महत्यादिवापे कस्त्वां स्तोतुं समर्थिस्त्रजगदघहरे देवि गंगे प्रसीद ।।७॥ मातर्जोह्नवि शंभुसंगवलिते मौली निधायांजिल त्वत्तीरे वपुषोऽ-वसानसमये नारायणां ब्रिद्धयम् । सानन्दं सारतो भविष्यति मम प्राण-प्रयाणोत्सवे भूयाद्गक्तिरविच्युता हरिहाराद्वैतात्मिका शाश्वती ॥ ८ ॥ गंगाष्ट्रकमिदं पुण्यं यः पठेत्त्रयतो नरः । सर्वेपापविनिर्मुक्तो विष्णुलोकं स गच्छति ॥९॥

### यमुनाष्टकम् ।

क्रुपापारावारां तपनतनयां तापशमनीं मुरारिषेयस्यां भवभयद्वां भक्तिवरद्यम् । वियज्जालान्मुक्तां श्रियमपि सुखाप्तेः परिदिनं सदा धीरो

नूनं भजति यमुनां नित्यफल्दाम् ॥१॥ मधुवनचारिणि भास्करवाहिनि जाह्नविसंगिनि सिंधुसुते मधुरिपुभूषिण माधवतोषिण गोकुलभीति विनाशकृते । जगद्यमोचिन मानसदार्यिन केशवकेलिनिदानगते जय यमुने जय भीतिनिवारिणि संकटनाशिनि पावय माम् ॥२॥ अयि मधुरे मधुमोदविलासिनि शैलविहारिणि वेगभरे परिजनपालिनि दुष्टनिषूदिनि वांछितकामविलासधरे । व्रजपुरवासिजनार्जितपातकहाः रिणि विश्वजनोद्धरिके जय यमुने० ॥३॥ अतिविषदबुधिमग्नजनं भवता-पशताकुलमानसकं गतिमतिहीनमशेषभयाकुलमागतपादसरोजयुगम् । ऋणभयभीतिमनिष्कृतिपातकको टिशतायुतपुजतरं जय यमुने । ।।। नव-जलद्युतिकोटिलसत्तनुहेममयाभर्रं जितके तडिदवहेलिपदांचलचंचल-शोभितपीतसुचैलधरे । मणिमयभूषणचित्रपटासनरंजितगंजितभानुकरे जय यमुने ।। पा शुभपुलिने मधुमत्तयदृद्भवरासमहोत्सवकेलिमरे उच्च कुलाचलराजितमाक्तिकहारमयाभररोदसिके । नवमणिकोटिकभास्कर-कंचुिकशोभिततारकहारयुने जय यमुने० ।।६॥ करिवरमाक्तिकना सिकभूषणवातचमत्कृतचंचलके मुखकमलामलसौरभचंचलमत्तमधुव्रत-लोचिनके । मणिगणकुंडललोलपरिस्फुरदाकुलगंडयुगामलके जय यमुने० ।। कलरवन्पुरहेममयांचितपादसरो रहमारुणिके धिमिधिमिधिमिधि-मितालविनोदितमानसमंजुलपादगते । तव पदपंकजमाश्रितमानविचत्त-सदाखिलतापहरे जय यमुने० ॥८॥

# नर्मदाष्टकम्

सबिंदुसिंधुरस्खळत्तरंगभंगरंजितं द्विषत्सु पापजातजातकारि-वारिसंयुतम्। कृतांतदूतकालभूतभीतिहारिवर्मदे त्वदीयपादपंकजं नमामि देवि नर्मदे ॥१॥ त्वदंबुळीनदीनमीनिः व्यसंप्रदायकं कली सलीघभार-हारि सर्वतीर्थनायकम् । सुमत्स्यकच्छनकचकचकवाकशर्मदे त्वदीय- पाद०॥२॥ महागभीरनीरपूरपापधूतभूतलं ध्वनत्समस्तपातकारिदारिताः पदाचलम् । जगल्लये महाभये मृकंडुस्नुहम्येदे त्वदीयपाद० ॥३॥ गतं तदेव मे भयं त्वदं बु वीक्षितं यदा मृकंडुस्नुशौनकासुरारिसेवि सर्वदा । पुनर्भवाब्धिजन्मजं भवाब्धिदुः खवर्भदे त्वदीयपाद० ॥४॥ अलक्ष-लक्षकिन्नरामरासुरादिपूजितं सुलक्षनीरतीरधीरपक्षिलक्षकृजितम् । विसिष्ठिक्षकृपिप्यलादिकर्दमादिशर्भदे त्वदीयपाद० ॥४॥ सनत्कुमारनाचिकेत-कर्यपात्रिषट्पदेश्वं स्वकीयमानसेषु नारदादिषट्पदेः । रवींदुरंतिदेव-देवराजकर्मशर्मदे त्वदीयपाद० ॥६॥ अलक्षलक्षलक्षपापलक्षसारसायुधं ततम्तु जीवजंतुतंतुभुक्तिमुक्तिदायकम् । विरिचिविष्णुशंकरस्वकीयधामवर्मदे त्वदीयपाद० ॥७॥ अहो मृतं स्वनं श्रुत महेशकेशजातटे किरातस्त्ववादवेषु पंडिने शठे नटे । दुरंतपापतापहारिसर्वजंतुशर्मदे त्वदीयपाद० ॥८॥ इदं तु नर्भदाष्टकं त्रिकालमेव ये सदा पठन्ति ते निरंतरं न यान्ति दुर्गितं कदा । सुलभ्यदेहदुर्लभं महेशधामगौरवं पुनर्भवा नरा न वै विलोकयन्ति रौरवम् ॥९॥

### श्रीमणिकर्णिकाष्टकम् ।

त्वत्तीरे मणिकणिके हरिहरी सायुज्यमुक्तिप्रदी वादं तो कुरुतः पर्स्परमुमी जन्तोः प्रयाणात्सवे । मद्भूषो मनुजोऽयमस्तु हरिणा प्रोक्तः शिवस्तत्क्षणात्तन्मध्याद्भृगुलांल्लतो गरुडगः पीतांबरो निर्गतः ॥१॥ इंद्राद्यास्त्रिर्गाः पतन्ति नियतं भोगक्षये ते पुनर्जायन्ते मनुजास्ततोऽपि पश्चः कीटाः पतंगाद्यः । ये मातर्मणिकणिके तव जले मज्जन्ति निष्कं सम्पाः सायुज्येऽपि किरीटकौस्तुभधरा नारायणाः स्युनरा ॥२॥ काशी धन्यतमा विमुक्तिनगरी सालंकृता गंगया तत्रेयं मणिकणिका सुखकरी मुक्तिहि तत्किकरी । खलेकिस्तुलितः सहैव विबुधैः काश्या समं ब्रह्मणा काशी क्षोणितले स्थिता गुरुतरा खर्गा लघुः खे गतः ॥३॥ गंगाती।

रमनुत्तमं हि सकलं तत्रापि काइयुत्तमा तस्यां सा मणिकार्णिकोत्तमतमा यत्रेश्वरो मुक्तिदः। देवानामपि दुर्छभं स्थलमिदं पापौघनाशक्षमं पूर्वी-पार्जितपुण्यपुंजगमकं पुण्यैर्जनैः प्राप्यते ॥४॥ दुःखांभोनिधिमम्रजंतुनिः वहास्तेषां कथं निष्कृतिक्कांत्वैतिद्धि विरंचिना विरचिता वाराणसी शर्मदा। छोकाः खर्गमुखास्ततोऽपि छघवो भोगांतपातप्रदाः काशी मुक्तिपुरी सदा शिवकरी धर्मार्थकामोत्तरा ॥५॥ एको वेणुधरो धराधरधरः श्रीव-स्समूषाधरो योऽप्येकः किल शंकरो विषधरो गंगाधरो माधरः । ये मातर्मणिकर्णिके तव जले मज्जन्ति ते मानवा रुद्रा वा हरयो भवन्ति बहवस्तेषां बहुत्वं कथम् ॥६॥ त्वत्तीरे मरणं तु मंगळंकरं देवैरपि श्लाब्यते शकस्तं मनुजं सहस्रनयनैर्द्रष्टुं सदा तत्परः । आयान्तं सविता सहस्रकिरणैः प्रत्युद्भतोऽभूत्सदा पुण्योऽसौ वृषगोऽथवा गरुडगः किं मंदिरं यास्यति ॥७॥ मध्याह्ने मणिकर्णिकास्तपनजं पुण्यं न वक्तु क्षमः स्वीयैरब्दशतैश्चतुर्भु लसुरो वेदार्थदीक्षागुरुः । योगाभ्यासबलेन चंद्रशि-खरस्तत्युण्यपारं गतस्त्वत्तीरे प्रकरोति सप्तपुरुष नारायणं वा शिवम् ।। अ कुच्छ्रैः कोटिशतैः स्वपापनिधनं यचाश्वमेधैः फलं तत्सर्व मणि-कर्णिकास्त्रपनजे पुण्ये प्रविष्टं भवेत् । स्नात्वा स्तोत्रमिदं नरः पठति चेत्सं सारपाथोनिधि तीर्त्वा परुवछवन्त्रयाति सद्नं तेजोमयं ब्रह्मणः ॥९॥

# दक्षिणामूर्तिस्तोत्रम् ।

उपासकानां यदुपासनीयमुपात्तवासं वाटशाखिमूले। तद्धाम दाक्षि-ण्यजुषा स्वमूत्यां जागर्तु चित्ते मम बोधरूपम् ॥१॥ अद्राक्षमश्लीणदयानि धानमाचार्यमाद्यं वटमूलमागे। मौनेन मंदस्मितभूषितेन महर्षिलोकस्य तमो नुदन्तम् ॥२। विद्राविताशेषतमोगणेन मुद्राविशेषेण मुहुर्मुनीनाम्। निरस्य मायां दयया विधत्ते देवो महांस्तत्त्वमसीति बोधम् ॥३॥ अपा-रकारुण्यसुधातरंगैरपांगपातैरवलोकयन्तम् । कठोरसंसारनिदाघतप्ता-

न्मुनीनहं नौमि गुरुं गुरूणाम् ॥४॥ ममाद्यदेवो वटमूळवासी ऋपावि-शेपात्क्व । संिन यानः । ओं कार ह्रपामुपदिश्य विद्यामाविद्येकध्वान्तमपाकः रोतु ।।५।। कलाभिरिदोरिव काल्वतांगं मुक्ताकलापैरिव बद्धमूर्तिम् । आलोकये देशिकमप्रमेयमनाद्यविद्यातिमिरप्रभातम् ॥३॥ स्वद्धजानुस्थि-तवामपादं पादादरालंकतयोगपट्टम् । अपस्मृतेराहितपादमंगं प्रणौमि देवं प्रणिधानवन्तम् ॥७॥ तत्त्वार्थमंतेवसतामृषीणां युवापि यः सन्तुपदेष्टुः मीष्टे । प्रणौमि तं प्राक्तनपुण्यजाछैराचार्यमाश्चर्यगुणाधिवासम् ॥८॥ एकेन मुद्रां परशुं करेण करेण चान्येन मृगं द्धानः । स्वजानुविन्यस्त-करः पुरस्तादाचार्वचूडामणिराविरस्तु ॥९॥ आलेपवन्तं मदनांगभूत्या शाई लक्कत्त्या परिधानवन्तम् । आलोकये कंचन देशिकेन्द्रमज्ञानवाराक-रवाडवामिम् ॥१०॥ चारुस्थितं सोमकळावतंसं वीणाधरं व्यक्तजटा-कळापम् । उपासते केचन योगिनस्त्रामुपात्तनादानुभवप्रमोदम् ॥११॥ उपासते यं मुनयः शुकाद्या निराशिशो निर्ममताधिवासाः। तं दक्षिणा-मूर्तितनुं महेश नुपास्महे मोहमहार्तिशान्त्यै ॥१२॥ कान्त्या निन्दितकंदकं-द्उवपुर्भियो बमूळे वतन्कारुण्यामृतवारिभिर्मुनिजनं संभावयन्त्रीक्षितै: । मोहध्वान्तविभेदनं विरचयन्वावेन तत्तादृशा देवस्तत्त्वमसीति बोधयतु मां मुद्रावता पाणिना ॥१३॥ अगौरनेत्रैरछछाटनेत्रैरशान्तवेषैरभुंजग-भूषैः । अबोधमुद्रैरनपास्तनिद्रैरपूरकागैरमरैरछं नः ॥१४॥ दैवतानि कति सन्ति चावना नैव तानि मनतो मतानि मे । दीक्षितं जडिधया-मनुष्रहे दक्षिगाभिमुखमेव दैवतम् ॥१५॥ मुदिताय मुग्धशशिनावतं-सिने भिताव डेपरमणीयमूर्तये । जगिरद्रजालरचनापटीयसे महसे नमोऽस्तु वटमूळवासिने ॥ (६॥ व्यालम्बिनीभिः परितो जटाभिः कलाव शेवेण कलाधरेण। परयहा आदेन मुखेन्दुना च प्रकाशसे चेतसि निर्भ-ळानाम् ॥१७॥ डपासकानां त्वमुमासहायः पूर्णेन्दुभावं प्रकटीकरोषि। यर्च ते दर्शनमात्रतो मे द्रवत्यहो मानसचंद्रकांतः ॥१८॥ यस्ते प्रस- न्नामनुसंद्धानो मूर्ति मुरा मुग्धशशांकमौलेः। ऐश्वर्यमायुर्लभते च विद्या-मन्ते च वेदान्तमहारहस्यम् ॥१९॥

# द्वादशज्योतिर्हिंगस्तेत्रम् ।

सौराष्ट्रदेशे विशदेऽतिरम्ये ज्योतिर्भयं चंद्रकलावतंसम् । भक्तिप्रदा-नाय कुपावतीर्ण तं सोमनाथं शरणं प्रपद्ये ॥१॥ श्रीशैलसंगे विबुधा-तिसंगे तुलाद्रितुंगेऽपि मुरा वसन्तम् । तमजुनं मिककपूर्वमेकं नमामि संसारसमुद्रसेतुम् ॥२॥ अवंतिकायां विहितावतारं मुक्तिप्रदानाय च सज्जनानाम् । अकालमृत्योः परिरक्षणार्थं वन्दे महाकालमहासुरेशम्॥३॥ कावेरिकानर्मदयोः पवित्रे समागमे सञ्जनतारणाय । सदैवं मान्धातृपुरे वसन्तमीं कारमीशं शिवमेकमीडे ॥४॥ पूर्वोत्तरे प्रज्विकानिधाने सदा वसन्तं गिरिजासमेतम् । सुरासुराराधितपादपद्मं श्रीवैजनाथं तमहं नमामि ॥५॥ याम्ये सदंगे नगरेऽतिरम्ये विभूषितांगं विविधेश्च भोगैः। सद्धक्तिमुक्तिप्रद्मीशमेकं श्रीनागनाथं शरणं प्रपद्ये ॥६॥ महाऽद्विपार्श्वे च तटे रमन्तं संपूज्यमानं सततं मुनीन्द्रैः । सुरासुरैर्यक्षमहोरगाचैः केदारमीशं शिवमेकमीडे ॥७॥ सह्याद्रिशीर्षे विमले वसन्तं गोदावरीती-रपवित्रदेशे। यहर्शनात्पातकमाशु नाशं प्रयाति तं त्र्यंबकमीशमीडे ॥८॥ सुताम्नपर्णीजलराशियोगे निबध्य सेतुं विशिखैरसंख्यैः। श्रीरामचंद्रेण समिपतं तं रामेश्वराख्यं नियतं नमामि ॥ ९ ॥ यं डाकिनीशाकिनिका समाजे निषेठ्यमाणं पिशिताशनैश्च । सदैव भीगादिपदप्रसिद्ध तं शंकरं भक्तहितं नमामि ॥ १० ॥ सानंद्मानंदवने बसन्तमानंदकंदं हतपाप वृत्दम् । वाराणसीनाथमनाथनाथं श्रीविश्वनाथं शरणं प्रपद्ये ॥ ११ ॥ इलापुरे रम्यविशालकेऽस्मिन्समुल्लमन्तं च जगद्धरेण्यम् । वन्दे महोदार-तरस्वभावं घृष्णेश्वराख्यं शरणं प्रपद्ये ॥ १२ ॥ ज्योतिर्भयद्वाद्शिकानां

शिवात्मनां प्रोक्तमिदं क्रमेण । स्तोत्रं पठित्वा मनुजोऽतिभक्या फलं तदालोक्य निजं भजेच ॥ १३॥

### ललितापंचकम् ।

प्रातः स्मरामि छिलतावदनारविदं विवाधरं पृथुछमौक्तिकशोभिनासम्। आकर्णदीर्घनयनं मणिकुंडछाढ्यं मंदिस्मतं मृगमदोऽज्वछफाछदेशम्॥१॥ प्रातभेजामि छिलताभुजकल्पवछी रक्तांगुलीयछसदंगुलिपछवाढ्याम्। माणिक्यहेमवछयांगदशोभमानां पुण्डेख्नुचापकुसुमेषुसणीर्दधानाम्॥१॥ प्रातनेमामि छिलताचरणारविदं भक्तेष्ठदाननिरतं भवसिधुपोतम्। पद्मासनादिसुरनायकपूजनीयं पद्मांकुशध्वजसुदर्शनछांछनाढ्यम्
॥३॥ प्रातः स्तुवे परिशवां छिलतां भवानीं त्रय्यंतवेद्यविभवां करुणानवद्याम्। विश्वस्य सृष्टिविछयस्थितिहेतुभूतां विद्येश्वरीं निगमवाङ्मनसातिदूराम् ॥४॥ प्रातर्वदामि छिलते तव पुण्यनाम कामेश्वरीति कमलेति
महेश्वरीति। श्रीशांभवीति जगतां जननी परेति वाग्देवतेति वचसा
त्रिपुरेश्वरीति।।५॥ यः श्लोकपंचकमिदं छिलतांबिकायाः सौभाग्यदं
सुछितं पठित प्रभाते। तस्मै ददाति छिलतां झिटित प्रसन्ना विद्यां
श्रियं विमछसौख्यमनंतकीर्तिम्॥ ६॥

### भ्रमरांबाष्टकम् ।

चांचरयारणलोचनाञ्चितकृपाचंद्रार्कचूडामणि चारुस्मेरसुखां चरा-चरजगत्संरक्षणीं तत्पदाम् । चंचचंपकनासिकायविल्सम्मुक्तामणीरंजि-तां श्रीशैल्ल्स्खलासिनीं भगवतीं श्रीमातरं भावये ॥१॥ कस्तूरीतिलकां-चितेंदुविल्सत्योद्धासिफालस्थलीं कर्पूरद्रविमश्रचूर्णखिदरामोदोल्लसद्धीटि-काम् । लोलापांगतरंगितैरिधकुपासारेनेतानंदिनीं श्रीशैलस्थलवासिनीं भगवतीं श्रीमातरं भावये ॥२॥ राजन्मक्तमरालमंदगमनां राजीवपत्रेक्षणां

राजीवप्रभवादिदेवमुकुटै राजत्पदांभोरुहाम् । राजीवायतमंदमंडितकुचां राजाधिराजेश्वरीं श्रीशैलस्थलवासिनीं भगवती श्रीमातरं भावये ॥ ३॥ षट्तारां गणदीपिकां शिवसतीं षड्वैरिवगीपहां षट्चकान्तरसंस्थितां वरसुधां षडयोगिनीवेष्टिताम्। षट्चक्रांचितपादुकांचितपदां षड्भावगां षोडशी श्रोशैळस्थळवासिनी भगवती श्रीमातरं भावये ॥४॥ श्रीनाथा-द्दतपालितत्रिभुवनां श्रीचक्रसंसारिणीं ज्ञानासक्तमनोजयीवनलसद्गंधवं कन्याद्विताम् । दीनानामतिवेलभाग्यजननी दिव्यांवरालंकृतां श्रीशैलस्थल-वासिनी भगवती श्रीमातरं भावये ॥५॥ लावण्याधिकभूषितांगतिलकां लाक्षालसद्रागिणीं सेवायातसमस्तदेववनितां सीमन्तभूषान्विताम्। भावो-ह्यासेवशीकृतित्रयतमां भंडासुरच्छेदिनीं श्रीशैलस्थलवासिनीं भगवीं श्रीमातरं भावये ॥६॥ धन्यां सोमविभावनीयचरितां धाराधरश्यामलां मुन्याराधनमेधिनीं सुमवतां मुक्तिप्रदानत्रताम् । कन्यापूजनसुप्रसन्न-हृदयां कांचीलसन्मध्यमां श्रीशैलस्थलवासिनीं भगवतीं श्रीमात्रं भावये ॥७॥ कर्पूरागरुकुंकुमांकितकुचां कर्पूरवर्णस्थितां क्रष्टोत्क्रष्टसुक्रष्टकर्म-दहनां कामेश्वरीं कामिनीम् । कामाक्षीं करुणारसादेहृदयां कल्यान्तरस्थाः यिनी श्रीशैलस्थलवासिनी भगवती श्रीमातरं भावये ॥८॥ गायत्री गरुड-ध्वजा गगनगां गन्धर्वगानिष्रयां गंभीरां गजगामिनीं गिरिसुतां गंधाक्षता-लंकुताम् । गगागौतमगर्गसंनुतपदां गां गौतभी गोमती श्रीशैलस्थल-बासिनी अगवती श्रीमातरं भावये ॥ ९ ॥

# अनात्मश्रीविर्गहणम् ।

लब्धा विद्या राजमान्या ततः किं प्राप्ता संपरप्राभवाढ्या ततः किम् । भुक्ता नारी सुंदरांगी ततः कि येन स्वात्मा नैव साक्षात्क्रनोऽभून् ॥१॥ केयूरारौभेषितो वा ततः कि कौशेयारौराष्ट्रतो वा ततः किन्। तृतो मृष्टात्रादिना वा ततः कि येन खात्मा नैव साक्षात्क्रतोऽभूत् ॥२॥ दृष्टा नाना चारुदेशास्ततः किं पृष्टाश्चेष्टा बंधुवर्गास्ततः किम्। नष्टं दारिद्यादिदुःखं ततः किं येन स्वात्मा नैव साक्षात्क्वतोऽभूत् ॥ ३॥ स्नातं तीर्थे जहनुजादौ ततः किं दानं दत्तं द्वयष्टसंख्यं ततः किम्। जप्ता मंत्राः कोटिशो वा ततः किं येन स्वात्मा नैव साक्षात्कृतोऽभूत् ॥४॥ गोत्रं सम्यामृषितं वा ततः किं गात्रं भस्माच्छादितं वा ततः किम् । रुद्राक्षादिः सुघृतो वा ततः किं येन स्वात्मा नैव साक्षात्कृतोऽभूत् ॥५॥ अन्नैर्विप्रास्तर्पिता वा ततः किं यज्ञैर्रवास्तोषिता वा ततः किम्। कीर्त्या व्याप्ताः सर्वछोकास्ततः किं येन स्वात्मा नैव साक्षात्कृतोऽभून् ॥६॥ कायः क्रिष्टश्चोपवासैस्ततः किं छब्धाः पुत्राः स्वीयपत्न्यास्ततः किम्। प्राणायामः साधितो वा ततः किं येन स्वात्मा नैव साक्षात्कृतोऽभूत्।।७॥ युद्धे शत्रुर्निर्जितो वा ततः किं भूयो मित्रः पूरितो वा ततः किम्। योगैः प्राप्ताः सिद्धयो वा ततः किं येन स्वात्मा नैव साक्षात्कृतोऽभूत्।।/॥ अब्धिः पद्भयां लंघितो वा ततः किं वायुः कुंभे स्थापितो वा ततः किम्। मेरुः पाणावुद्भृतो वा ततः किं येन स्वात्मा नैव साक्षात्कृतोऽभृत्।।९।। क्ष्वेलः पीतो दुग्धवद्वा ततः किं विह्निजेग्धो लाजवद्वा ततः किम्। प्राप्तश्चारः पश्चिवत्खे ततः किं येन स्वात्मा नैव साक्षात्क्रतोऽभृत् ॥१०॥ बद्धाः सम्यक्पावकाद्यास्ततः किं साक्षाद्विद्धा लोहवर्यास्ततः किम् । ल्डवो निक्षेपेंडजनाचैस्ततः किं येन स्वात्मा नैव साक्षात्क्वनोडभून् ॥११॥ भूपेंद्रत्वं प्राप्तमुख्यां ततः कि देवेंद्रत्वं संभुतं वा ततः किम्।

मुडींद्रत्वं चोपलब्धं ततः किं येन स्वात्मा नैव साक्षात्कृतोऽभृत् ॥१२॥
मंत्रैः सर्वः स्तिभतो वा ततः किं बाणेर्लक्ष्यो भेदितो वा ततः किम्।
कालज्ञानं चापि लब्धं ततः किं येन स्वात्मा नैव साक्षात्कृतोऽभृत् ॥१३॥
कामातंकः खंडितो वा ततः किं येन स्वात्मा नैव साक्षात्कृतोऽभृत् ॥१४॥
लोभाक्षेत्रे वर्जितो वा ततः किं येन स्वात्मा नैव साक्षात्कृतोऽभृत् ॥१४॥
मोहध्वांतः पेषितो वा ततः किं जातो भूमो निर्मदो वा ततः किम्।
मात्सर्यार्तिमीलिता वा ततः किं येन स्वात्मा नैव साक्षात्कृतोऽभृत् ॥१५॥
धातुर्लोकः साधितो वा ततः किं येन स्वात्मा नैव साक्षात्कृतोऽभृत् ॥१६॥
धातुर्लोकः शासितो वा ततः किं येन स्वात्मा नैव साक्षात्कृतोऽभृत् ॥१६॥
यस्यदं हृदये सम्यगनात्मश्रीविगर्हणम्।
सदोदेति स एवात्मसाक्षात्कारस्य भाजनम्॥१७॥
अन्य तु मायिकजगद्भांतिव्यामोहमोहिताः।
न तेषां जायते कापि स्वात्मसाक्षात्कृतिर्भृवि॥ १८॥

ર્કા કર્મ પ્રાથમિક પ્રાપ્તાન પ્રાપ્તાન કર્માં કર્માં હોય છે. જે જો કરાય છે છે જે જો છે.

#### आत्मानात्मविवेकः।

दृश्यं सर्वेमनात्मा स्थादृगेवात्मा विवेकिनः । आत्मानात्मविवेकोऽयं कथितो ग्रंथकोटिमिः ॥ १॥

आत्मानात्मविवेकः कथ्यते ॥ २ ॥

आत्मनः कि निमित्तं दुःखम् १ शरीरपरिग्रहनिमित्तम् । नेह वै सशरी-

रस्य सतः प्रियाप्रिययोरपहतिरस्तीति श्रुतेः ॥ ३ ॥

शरीरपरिग्रहः केन भवति १ कर्मणा ॥ ४ ॥

कर्म केन भवतीति चेत् ? रागादिभ्यः ॥ ५ ॥

रागादयः कस्मात् भवन्तीति चेत् ? अभिमानात् ॥ ६ ॥

अभिमानोऽपि कस्मात् भवति ? अविवेकात् ॥ ७ ॥

अविवेकः कस्मात् भवति ? अज्ञानात् । अज्ञानं केन भवतीति चेत् ? न केनापि । अज्ञानं नाम अनादि सदसद्भवामनिर्वचनीयं त्रिगुणात्मकं ज्ञानविरोधि भावरूपं यिकंचिदिति वदन्ति, अहमज्ञ इत्याद्यनुभवात् । "देवात्मशक्तिं स्वगुणैर्निगूढां " इत्यादिश्रुतेः । तस्माद्ज्ञानाद्विवेकी जायते । अविवेकादिभानाने जायते । अभिमानाद्रागादयो जायन्ते । रागादिभ्यः कर्माणि जायन्ते । कर्मभ्यः शरीरपरिग्रहो जायते । शरीरपरिग्रहात् दुःखं जायते ।। ८ ॥

दुःखस्य कदा निवृत्तिः ? सर्वात्मना शरीरपरिग्रहनाशे सित दुःखस्य निवृत्तिभैवति । सर्वात्मपदं किमर्थम् ? सुषुप्त्यवस्थायां दुःखे निवृत्तेऽपि पुनकत्थानसमये उत्पद्यमानत्वात् वासनात्मना स्थितं भवति ॥ ९ ॥

अतस्तिन्नवृत्त्यर्थे सर्वात्मपदम् । शरीरपरिग्रहनिवृत्तिः कदा भवति ? सर्वात्मना कर्मणि निवृत्ते सति । कर्मनिवृत्तिः कदा भवति ? सर्वात्मना रागादौ निवृत्ते सति । रागादिनिवृत्तिः कदा भवति ? सर्वा-त्मना अभिमाने निवृत्ते सति । कदा अभिमाननिवृत्तिः ? सर्वात्मना अवि- वेके निवृत्ते सित । कदा अविवेकनिवृत्तिः ? सर्वात्मना अज्ञाने निवृत्ते सित । कदा अज्ञाननिवृत्तिः ? ब्रह्मात्मैकत्वे जाते सित अविद्यानिवृत्तिः सर्वात्मना भवति ॥ १०॥

ननु नित्यानां कर्मणां विहितत्वात् नित्येभ्यः कर्मभ्यो अविद्यानिवृत्तिः स्यात् किमर्थे ज्ञानेन इत्याशंक्य न कर्मादिना अविद्यानिवृत्तिः । तत्कुत इति चेत् ? कर्मज्ञानयोर्विरोधो भवेत् ॥ ११ ॥

अतो ज्ञानेनैव अज्ञानितृष्ट्विः । तज्ञानं कृत इति चेत् ? विचारादेव भवति । आत्मानात्मविवेकविषयविचाराद्भवति । तस्मिन् विचारे को वा को वा अधिकारी ? साधनवतुष्ट्यसंपन्नोऽधिकारी । साधनचतुष्ट्यं नाम — १ नित्यानित्यवस्तुविवेकः, २ इहामुत्रफलभोगविरागः, ३ ज्ञामादिषट्सम्पत्तिः , ४ मुमुक्षुत्वं चेति ।

१ नित्यानित्यवस्तुविवेको नाम, ब्रह्म सत्यं, जगन्मिथ्यैवेति निश्चयः।
२ इह अस्मिँछोके देहधारणःयतिरिक्तविषये सक्चंदनवनितादिसंभोगे
वान्ताशनमूत्रपुरीषादौ यथा इच्छा नास्ति, तथा इच्छाराहित्यमिति इहलोकविरागः । अमुत्र स्वर्गलोकादिब्रह्मलोकान्तर्वर्तिषु रंभोर्वश्यादिसंभोगादिविषयेषु तद्वत् । ३ शमादिषट्कं नाम, शम-दमोपरति-तितिक्षा-समाधानं
श्रद्धा । शमो नाम अंतर्रिद्रयनिग्रहः । अंतर्रिद्रयं नाम मनः । तस्य
निग्रहः श्रवणमनननिदिध्यासनःयतिरिक्तविषयेभ्यो निवृत्तिः । श्रवणादौ
वर्तमानत्वं वा शमः । श्रवणं नाम षड्विधलिंगरशेषवेदान्तानामद्वितीयवस्तुनि
तात्वर्यावधारणम् ॥ १२ ॥

षड्विधिलंगानि तु उपक्रमोपसंहाराभ्यास—फलापूर्वतार्थवादोपपत्याख्यानि । प्रकरणप्रतिपाद्यस्थार्थस्य तदाद्यंतयो हपपादनमुपक्रमोपसंहारौ । यथा छःदोग्ये षष्ठाध्याये प्रकरणप्रतिपाद्यस्थादितीयवस्तुनः एकमेवाद्वितीयमित्यादौ ऐत-दात्म्यमित्यंते च प्रतिपादनम् । प्रकरणप्रतिपाद्यस्य तन्मध्ये पौनः-पुन्येन प्रतिपादनमभ्यासः । यथा तत्रैवाद्वितीयवस्तुनो मध्ये तत्त्व-

मसीति नवकृत्वः प्रतिपादनम् । फलं तु प्रकरणप्रतिपाद्यस्थात्मज्ञानस्य तदनुष्ठानस्य वा तत्र श्रूयमाणं प्रयोजनम् । यथा तत्र तत्र 'आचार्यवान् पुरुषो वेद' 'तस्य तावदेव चिरं यावन्न विमोक्ष्ये अथ सम्पत्स्ये' इति अद्भि-तीयवस्तुज्ञानस्य तन्प्राप्तिः प्रयोजनं फल श्रूयते । अपूर्वता तु प्रकरण-प्रतिपाद्यस्याद्वितीयवस्तुनः प्रमाणान्तराविषयीकरणम् ॥ १३ ॥

यथा तत्रैवाद्वितीयवस्तुनो मानान्तराविषयीकरणम् । प्रकरणप्रतिपाद्यस्य तत्र तत्र प्रशंसनमर्थवादः । यथा तत्र उत तमादेशमप्राक्षो येन अश्रुतं श्रुतं भवति अमतं मतं अविज्ञातं विज्ञातमिति अद्वितीयवस्तुप्रशंसनम् ॥ १४ ॥

प्रकरणप्रतिपाद्यार्थसाधने तत्र श्रूयमाणा युक्तिरुपपत्तिः । यथा तत्र सौम्येकेन मृत्पिंडेन सर्वे मृण्मयं विज्ञातं स्याद्वाचारंभणं विकारो नामधेयं मृत्तिकेत्येव सत्यमित्यादौ अद्वितीयवस्तुसाधने विकारस्य वाचारंभणमात्रत्वे युक्तिः श्रूयते ॥ १५ ॥

भननं तु श्रुतस्थाद्वितीयवस्तुनो वेदान्तार्थानुगुणयुक्तिभिरनवरतमनु-चिंतनम् । विजातीयदेहादिप्रत्ययरहिताद्विजातीयवस्तुसजातीयप्रत्ययप्रवाहो निदि-ध्यासनम् । अस्थार्थः । विजातीयदेहादिबुद्धयंतजडपदार्थनिराकरणेन सजातीया-द्वितीयवस्तुविषयप्रत्ययप्रवाहीकरणं निदिध्यासनिमत्यर्थः ॥ १६ ॥

दमो नाम बाह्रेंद्रियनिग्रहः । बाह्रेंद्रियाणि कानि १ कर्मेंद्रियाणि पंच ज्ञानेंद्रियाणि पंच । तेषां निग्रहः अवणादिव्यतिरिक्तविषयेभ्यो निवृत्ति-र्दमः । उपरतिर्नाम विहितानां कर्मणां विधिना परित्यागः । अवणादि-ष्वेव वर्तमानस्य मनसः अवणादौ वर्तमानं वा उपरितः । तितिक्षा नाम देहविच्छेदव्यतिरिक्तं शीतोष्णादिद्वंद्वसहनम् । निग्रहशक्ताविष परापराध-सोदृत्वं वा तितिक्षा । समाधानं नाम, अवणादिषु वर्तमानं मनो वासना-वशाद्विषयेषु यदा यदा गच्छित तदा दोषदृष्ट्या तेषु तेषु अवणादिषु समाधिः समाधानम्॥ १७॥ अद्धा नाम, गुरुवेदान्तवाक्येषु अतीव विश्वासः ॥ १८ ॥

इदं तावत् शमादिषट्कमित्युक्तम् । ४ मुमुक्षुत्वं नाम, मोक्षेऽिततीवे-च्छावत्त्वम् । एतत्साधनचतुष्टयसंपितः, तद्वान् साधनचतुष्टयसंपन्नः । तस्य आत्मानात्मविचारेऽधिकारः । यथा ब्रह्मचारिणः कर्तव्यान्तरं नास्ति, तथास्यान्यत् कर्तव्यं नास्ति ॥ १८ ॥

साधनचतुष्ट्यसंपत्यभावेऽपि गृहस्थानामात्मविचारे क्रियमाणे सित तेन प्रत्यवायो नास्ति, किन्तु अतीव श्रेयो भवति । यथा

" दिने दिने च वेदान्तविचाराद्धक्तिसंयुतात् ।

गुरुगुश्रूषया लब्धात्कुच्छ्राशीतिफलं भवेत् '' इत्युक्तम् । ॥ २०॥ आत्मानात्मविचारः कर्तव्य इत्युक्तम् । आत्मा

नाम स्थूलसूक्ष्मकारणशरीरत्रयविलक्षणः पंचकोशन्यतिरिक्तः अवस्था-त्रयसाक्षी सिच्चदानंदस्वरूपः ॥ २१॥

अनात्मा नाम अनृतजडदुःखात्मकं समष्टिव्यष्ट्यात्मकशरीरत्रयम् । शरीरत्रयं नाम स्थूलसूक्ष्मकारणशरीरत्रयम् । स्थूलशरीरं नाम पंचीकृत-भूतकार्यं कर्मजन्यं जन्मादिषड्भावविकारम् । तथा चोक्तं—

पंचीकृतमहाभूत-संभवं कर्मसंचितम् । शरीरं सुखदुःखानां भोगायतनसुच्यते ॥ २२ ॥ पंचीकरणं त.–

द्विधा विधाय चैकैकं चतुर्धा प्रथमं पुन: ॥ स्वस्वेतरद्वितीयांशैर्योजनात् पंच पंच ते ॥ इति ॥

शीर्यते वयोभिर्जाल्यकौमारयौवनवार्धक्यादिभिरिति शरीरम् । दह भस्मीकरणे इति व्युत्पत्त्या च देहः भस्मीभावं प्राप्नोति । ननु केचि-देहा न भस्मीभावं प्राप्नुवन्ति, केचिहेहाः खननादि प्राप्नुवन्ति, कथमु-च्यते सर्वे स्थूळादिकं स्थूळदेहजातं भस्मीभावं प्राप्नोति । यद्यप्येवं तथापि केनामिना दाहत्वं संभवतीत्यत आह, सर्वेषां स्थूळदेहानां आध्यात्मिका-धिभौतिकाधिदैविकादितापत्रयामिना दाहत्वं संभवति । आध्यात्मिकं नाम आत्मानं देहं अधिकृत्य वर्तत इत्यध्यात्मम् । अध्यात्मं च तत् दुःखं आध्यात्मिकं वातिपत्तकफजातं शिरोरोगज्यरादिना व्याधिरूपम् । आधिमौतिकं नाम भूतमधिकृत्य वर्तते इत्याधिमौतिकं व्याव्यतस्करादि-जन्यदुःखम् । आधिदैविकं नाम देवमधिकृत्य वर्तते इत्याधिदैविकं शीतातपवातवर्षवैद्युतादि दुःखम् ॥ २३ ॥

सूक्ष्मशरीरं नाम अपचिकितभूतकार्यं सप्तदशकं लिंगम् । सप्तदशकं नाम श्रानेंद्रियाणि पंच, कर्मेंद्रियाणि पंच, प्राणादिवायवः पंच, बुद्धिभेनश्चेति । श्रानेंद्रियाणि कानि १ श्रोत्रत्वक्—चक्षुर्जिन्हा—प्राणानि ।
श्रोत्रेंद्रियं नाम, कर्णन्यतिरिक्तं कर्णशष्कुत्यविन्छन्ननभोदेशाश्चयं शब्दग्रहणशक्तिमदिद्रियं श्रोतेंद्रियमिति । त्विगिद्रियं नाम, त्वग्न्यतिरिक्तं त्वगाश्चयं आपादतलमस्तकन्यापि शीतोष्णादिस्पर्शग्रहणशक्तिमदिद्रियं त्वगिद्रियमिति । चक्षुरिद्रियं नाम, गोलोकन्यतिरिक्तं गोलोकाश्चयं कृष्णतारकाग्रवर्ति रूपादिग्रहणशक्तिमदिद्रियं चक्षुरिद्रियमिति । जिह्नेंद्रियं नाम
जिह्नान्यतिरिक्तं जिह्नाश्चयं जिह्नाग्रवर्ति रसादिग्रहणशक्तिमदिद्रियं निह्नेंद्रियमिति । प्राणेंद्रियं नाम, नासिकान्यतिरिक्तं नासिकाश्चयं नासिकाग्रवर्ति
गन्धादिग्रहणशक्तिमदिद्रियं व्राणेंद्रियमुच्यते ।

कर्मेंद्रियाणि कानि १ वाक्पाणिपादपायूपस्थानि । वागिंद्रियं नाम, वाग्यतिरिक्तं वागाश्रयं अष्टस्थानवर्ति शब्दोच्चारणशक्तिमदिद्वियं वागि-द्रियमिति । अष्ट स्थानानि, उरःकंठशिरस्तालुजिह्वादंतौष्ठनासिकाः । पाणींद्रियं नाम, पाणिव्यतिरिक्तं करतलाश्रयं दानादानप्रतिग्रहशक्तिम-दिद्वियं पाणींद्रियमित्युच्यते । पार्देद्वियं नाम पादव्यतिरिक्तं पादाश्रयं पाद-तलवर्ति गमनागमनशक्तिमदिद्वियं पार्देद्वियमिति । पार्थ्वद्वियं नाम, गुदव्य-तिरिक्तं गुदाश्रयं पुरीषोत्सर्गशक्तिमदिद्वियं पार्थ्वद्वियमिति । उपस्थेंद्रियं नाम, उपस्थव्यतिरिक्तं उपस्थाश्रयं मूत्रग्रकोत्वर्गशक्तिमदिद्वियं उपस्थेंद्रियमिति । एतिनि कर्मेंद्रियाणि ।

अंतःकरणं नाम मनो बुद्धिश्चित्तमहंकारश्चेति । मनःस्थानं गलान्तम् । बुद्धेवंदनम् । चित्तस्य नाभिः । अहंकारस्य द्धदयम् । एतेषां विषयाः संशयनिश्चयधारणाभिमानाः । अनुसंधानात्मिकांतःकरणवृत्तिश्चित्तम् । अभिमानांतःकरणवृत्तिरहंकारः । चित्तस्य बुद्धावंतर्भावः, विषयपरिच्छि-तिरूपत्वाविशेषात् । अहंकारस्य मनस्यंतर्भावः, तस्यापि संकल्पात्मकत्वा-विशेषात् । बुद्धेर्धपूर्वो विषयः । चित्तस्य पूर्वानुभवः । मनसो बाह्या-भ्यंतरश्च । अहंकारस्य त्वनात्मोपरक्त आत्मैवेति । प्राणादिवायुपंचकं नाम प्राणापानसमानोदानव्यानरूपाः । तेषां स्थानविशेषा उच्यंते—

हृदि प्राणो गुदेऽपानः समानो नाभिसंस्थितः । उदानः कंठदेशस्थो न्यानः सर्वशरीरगः ॥

एतेषां विषयाः । प्राणः प्रागननवान् । अपानः अवागननवान् । उदान ऊर्ध्वमननवान् । समानः समीकरणवान् । व्यानः विष्वगन-नवान् ॥ २४ ॥

एतेषामुपवायवः पंच । नागः कूर्मश्च क्रकरो देवदत्तो धनंजय इति । एतेषां विषयाः-

नागादुद्गिरणं चापि कूर्मादुन्मीलनं तथा।
धनंजयात् पोषणञ्च देवदत्ताच जृंभणम् ॥
कृकराच क्षुतं जातमिति योगविदो विदुः ॥
एतेषां ज्ञानेंद्रियादीनामधिपतयो दिगादयः ॥
दिग्वातार्कप्रचेतोऽश्विवह्नींद्रोपेन्द्रमित्रकाः ।
तथा चंद्रश्चतुर्वक्त्रो रुद्रः क्षेत्रज्ञ ईश्वरः ॥
विशिष्टो विश्वस्रष्टा च विश्वयोनिरयोनिजः ।
क्रमेण देवताः प्रोक्ताः श्रोत्रादीनां यथाक्रमात् ॥

एषु प्राणमयकोषः क्रियाशक्तिमान् कार्यरूपः । मनोमयः इच्छाशक्तिमान् करणरूपः । विज्ञानमयो ज्ञानशक्तिमान् कर्तृरूपः । एतत् सर्वे मिलितं

लिंगशरीरमित्युच्यते । कोषत्रयमुच्यते ॥ २४ ॥

तथा चोक्तं--

पंचपाणमनोबुद्धिद्शेंद्रियसमन्वितम् ।

अपंचीकृतभूतोत्थं सूक्ष्मांगं भोगसाधनम् ॥ २६ ॥

लीनमर्थे गमयतीति व्युत्पत्त्या लिंगं शरीरमित्युच्यते । कथं लीनं ? अत्रणमननादिना गमयति ज्ञापयति । शीर्यत इति व्युत्पत्त्या शरीरमि-त्युच्यते । कथं शीर्यते इति चेत् ? अहं ब्रह्मास्मीति ब्रह्मात्मैकत्वज्ञानेन शीर्यते ॥ २७ ॥

दह भस्मीकरण इति न्युत्पत्त्या लिंगदेहस्य पृथिवीपुरःसरं क्षय इत्यु-च्यते ॥ २८॥

कारणशरीरं नाम, शरीरद्वयहेतुः ॥ २९ ॥

अनाद्यनिर्वचनीयं साभासं, ब्रह्मात्मैकत्वज्ञाननिवर्त्ये अज्ञानं कारण-शरीरमित्युच्यते ॥ ३० ॥

तथा चोक्तं--

अनाद्यविद्याऽनिर्वाच्या कारणोपाधिरुच्यते । उपाधित्रितयादन्यमात्मानमवधारयेत ॥

शीर्यते इति व्युत्पत्त्या शरीरिमत्युच्यते । कथिमिति चेत् १ ब्रह्मात्मैकत्वज्ञानेन शीर्यते । दह भस्मीकरण इति व्युत्पत्त्या कारणशरीरस्य
पृथिवीपुरःसरं क्षय इत्युच्यते । अनृतजडदुःखात्मकिमत्युक्तम् । अनृतं
नाम कालत्रयेषु अविद्यमानवस्तु अनृतजुद्धःखात्मकिमत्युक्तम् । अनृतं
विषयज्ञानरिहतं वस्तु जडं इत्युच्यते । दुःखं नाम अप्रीतिरूपं वस्तु दुःखमित्युच्यते । समिष्टिच्यष्ट्यात्मकिमत्युक्तम् । किं समिष्टः १ किं व्यष्टिः १
यथा वनस्य समिष्टः यथा वृक्षस्य व्यष्टिः । यथा वा जलाशयस्य समिष्टः
जलस्य व्यष्टिः । तद्वदनेकशरीरसमिष्टः । एकशरीरस्य व्यष्टिः । अवस्थात्रयं नाम जाग्रत्स्वप्रसुषुत्रयः । जागरणं नाम इंद्रियैरथीपळिष्धः

गरणम् । स्वमो नाम जागरितसंस्कारजप्रत्यः सविषयः । सुषुप्तिनीम सर्वविषयज्ञानाभावः । जाग्रत्स्थूलद्यारीराभिमानी विश्वः । स्वप्तसूक्ष्मद्यारीराभिमानी तैजसः । सुषुप्ति-कारणद्यारीराभिमानी प्राजः । कोरापंचकं
नाम अन्नमय-प्राणमय-मनोमय-विज्ञानमय-आनंदमयाख्याः । अत्र मयट्प्रत्ययो विकारार्थः । तथा च—

पितृभुक्तान्नजाद्वीर्याज्जातोऽन्नेनैव वर्धते ।
देहः सोऽन्नमयो नात्मा प्राक् चोर्ध्व तदभावतः ॥ ३१ ॥
पूर्णो देहे बलं यच्छन्नक्षाणां यः प्रवर्तकः ।
वायुः प्राणमयो नासावात्मा चैतन्यवर्जनात् ॥ ३२ ॥
अहंतां ममतां देहे गेहादौ च करोति यः ।
कामाद्यवस्थया भ्रान्तो नासावात्मा मनोमयः ॥ ३३ ॥
लीना सुनौ वपुर्वोधे व्याप्नुयादानखाग्रगा ।
चिच्छायोपेतधीर्नात्मा विज्ञानमयशब्दभाक् ॥ ३४ ॥
काचिदंतर्मुवा वृत्तिरानंदप्रतिविंवभाक् ।
पुण्यभोगे भोगशान्तौ निद्रारूपेण लीयते ॥ ३२ ॥
देहादभ्यतरं प्राणः प्राणादभ्यंतरं पुनः ।
ततः कर्तां ततो भोक्ता गुहा सेयं परंपरा ॥ ३६ ॥

स्थूलशरीरं अन्नमयकोशः । मातृपितृभ्यामन्ने भुक्ते सित ग्रुक्तशोणिताकरिण परिणतं तयोः संयोगादेव देहाकारेण परिणमते । कोशवदाच्छादकत्वात् कोश इत्युच्यते । अन्नविकारत्वे सित आत्मानमाच्छादयिति ।
कथं १ अपरिच्छिन्नमात्मानं परिच्छिन्नमिव, जन्मादिषड्भावविकाररिहतः
मात्मानं जन्मादिषड्भाववन्तिमिव, तापत्रयादिरिहतमात्मानं तापत्रयवन्तमिव आच्छादयिति । यथा कोशः खड्गमाच्छादयिति, यथा तुषस्तंडुलमाच्छादयिति, यथा वा गर्भे जरायुरावरयिति, तथा प्राणमयकोशो नाम
कर्मेद्रियाणि पंच प्राणादिवायवः पंच, एतत् सर्वे मिलितं सत्

प्राणमयकोश इत्युच्यते । प्राणविकारे सति वक्तृत्वादिरहितमात्मानं वक्तारमिव, दानादिरहितमात्मानं दातारमिव, गमनादिरहितमात्मानं गन्तारमिव, क्षुत्पिपासादिरहितमात्मानं क्षुत्पिपासावतमिवावारयति । मनोमयकोशो नाम ज्ञानेंद्रियाणि पंच मनश्च एतत् सर्वे मिलिस्वा मनोमयकोश इत्युच्यते । कथं, मनोविकारे सति संशयादिरहितमात्मानं संशयवन्तमिव, शोकमोहादिरहितमात्मानं शोकमोहादिवन्तमिव, दर्शनादिरहि-तमात्मानं दर्शनादिवन्तमिवावारयति । विज्ञानमयकोशो नाम ज्ञानेद्रियाणि पंच बुद्धिश्र एतत् सर्वे मिलित्वा विज्ञानमयकोश इत्युच्यते । कर्तुत्वभोक्तृत्वाद्यभिमानेन इहलोकपरलोकगामी व्यावहारिक जीव इत्युच्यते ॥ ३७ ॥

विज्ञानविकारत्वे सति अकर्तारमात्मानं कर्तारमिव, अविज्ञातारमात्मानं विज्ञातारमिव, निश्चयरहितमात्मानं निश्चयवन्तमिव, जाडचादिरहितमात्मानं जाडचादिवन्तमिवावारयति । आनंदमयकोशो नाम प्रियमोदप्रमोदवृत्तिमत् अज्ञानप्रधानमंतःकरणं आनंदमयकोश इत्युच्यते। कथं प्रियमोदप्रमोदर-हितमात्मानं प्रियमोदप्रमोदवन्तमिव, अभोक्तारमात्मानं भोक्तारमिव परि-च्छिन्नसुखरहितमात्मानं परिच्छिन्नसुखवन्तमिव आच्छादयति । इष्टपुत्रादि-दर्शनजं प्रियम् । प्रियलाभनिमित्तो हर्षो मोदः । स एव च प्रकृष्टो हर्षः प्रमोदः । एतेषु कोरोषु मध्ये विज्ञानमयो ज्ञानशक्तिमान् कर्तृरूपः । मनोमय इच्छाशक्तिमान् करण्रूपः । प्राणमयः क्रियाशक्तिमान् कार्यरूपः । तत्र हेतुमाह । योग्यत्वादेवमेतेषां विभाग इति वर्णयन्ति । एतत् कोशत्रयं मिलितं सूक्ष्मशरीरमित्युच्यते । समष्टिच्यष्टी शास्त्रान्तराद्विशेषतो जेथे शरीरत्रयविलक्षणत्वमुच्यते ॥ ३८ ॥

कथम् ? सत्यस्वरूपः असत्यस्वरूपो न भवति । असत्यस्वरूपः सत्य-स्वरूपो न भवति । ज्ञानस्वरूपः जडस्वरूपो न भवति । जडस्वरूपः शानस्वरूपो न भवति । एवं सुखस्वरूपो दुःखस्वरूपो न भवति । दुःखखरूपः सुखखरूपो न भवति । एवं शरीरत्रयविलक्षणमुक्त्वा अव-स्थात्रयसाक्षित्वमुच्यते ॥ ३९ ॥

कथम् १ जाग्रदवस्था जाता, जाग्रदवस्था भवति, जाग्रदवस्था भविष्यति । स्वप्तावस्था जाता, स्वप्तावस्था भवित, स्वप्तावस्था भविष्यति ।
सुषुप्त्यवस्था जाता, सुषुप्त्यवस्था भवित, सुषुप्त्यवस्था भविष्यति । एवमवस्थात्रयमिवकारतया जानाति । अत आत्मनः पंचकोशविलक्षणत्वं
दृष्टान्तरूपेण प्रतिपादयति । ममेयं गौः, ममायं वत्सः, ममायं कुमारः,
ममेयं कुमारी, ममेयं स्त्री, एवमादिपदार्थवान् पुरुषो न भवति । तेभ्यो
विलक्षणः । तथा मम अन्नमयकोशः, मम प्राणमयकोशः, मम मनोमयकोशः, मम विश्वानमयकोशः, मम आनंदमयकोशः । एवं पंचकोशवानात्मा न
भवति । तेभ्यो विलक्षणः साक्षी ।

अशब्दमस्पर्शमरूपमन्ययं तथाऽरसं नित्यमगन्धवच्च यत् । अनाद्यनंतं महत: परं ध्रुवं निचाय्य तं मृत्युमुखात् प्रमुच्यते ॥ इत्यादिश्रुते: ॥ ४० ॥

इदानीमात्मनः सिच्चदानंदस्वरूपत्वमुच्यते । सद्रूपत्वं नाम केनाप्यबा-ध्यमानत्वेन कालत्रयेऽप्येकरूपेण विद्यमानत्वमुच्यते । चिद्रूपत्वं नाम साध-नान्तरनिरपेक्षतया स्वयं प्रकाशमानः सन् स्वस्मिन्नारोपितसर्वपदार्थावभास-कवस्तुत्वं चिद्रूपत्वमित्युच्यते । आनंदस्वरूपं नाम परमप्रेमास्पदत्वं नित्य-निरितशयत्वमानंदत्वमित्युच्यते । "नित्यविज्ञानमानंदं ब्रह्म रातिः दातुः परायणं " इति श्रुतेः । एवं नित्यग्रुद्धबुद्धमुक्तस्वभावम् । ब्रह्माहम-स्मीति संशयासंभावनाविपरीतभावनाराहित्येन यस्तु जानाति स जीवनमुक्तो भवतीति ॥ ४१ ॥

इति श्रीमत्परमहंसपरिव्राजकाचार्यश्रीमद्गोविन्दभगवत्पूज्यपादशिष्य-श्रीशंकराचार्यविरचितः आत्मानात्मविवेकः समातः।

## जीवन्युक्तानंदलहरी।

पुरे पौरान्परयन्नरयुवतिनामाकृतिमयान् सुवेषान्स्वर्णालंकरणकलितांश्चित्रसदृशान् 1 स्वयं साक्षी द्रष्टेत्यपि च कलयन् तैः सह रमन् मुनिर्न व्यामोहं भजति गुरुदीक्षाक्षततमाः ॥ १ ॥ वने वृक्षान्पइयन्दलभरभरान्नम्रसुशिखान् घनच्छायाच्छन्नान्बहुउक्छकू जद्द्विजगणान् । भजन्यस्रे रात्राववनितलतल्पैकशयनो मुनिर्न व्यामोहं भजति गुरुदीक्षाक्षततमाः ॥ २ ॥ कदाचित्रासादे कचिद्पि च सौघे च धवले कदाकाले शैले कचिदपि च कूलेषु सरिताम्। कुटीरे दान्तानां मुनिजनवराणामपि वसन् मुनिर्न व्यामोहं भजति गुरुदीक्षाक्षततमाः ॥ ३॥ क्विद्वालैः साधै करतलजतालैश्च हसितै: कचिद्वे तारुण्यांकितचतुरनायी सह रमन्। कचिद्वृद्धैश्चितां कचिद्पि तदन्यैश्च विलयन् मुनिर्न व्यामोहं भजति गुरुदीश्वाक्षततमाः ॥ ४ ॥ कदाचिद्विद्वद्विविविधसुपुरानंदरसिकैः कदाचित्काव्यालंकतरसरसालैः कविवरैः। वदन्वादांस्तकेरनुमितिपरेस्तार्किकवरै-र्भुनिन व्यामोहं भजति गुरुदीश्वाक्षततमाः ॥ ५ ॥ कदा ध्यानाभ्यासै: कचिद्पि सपर्या विकसितैः सुगंधेः सत्पुष्पैः कचिदपि दछैरेव विमलैः। प्रकुर्वनदेवस्य प्रमुदितमनाः संस्तुतिपरो

मुनिर्न व्यामोहं भजिति गुरुदीक्षाक्षततमाः ॥ ६॥ शिवायाः शंभोवी कचिद्पि च विष्णोरपि कदा गणाध्यक्षस्यापि प्रकटतपनस्यापि च कदा । पठनवै नामाछि नयनरचितानंदसछिछो मुनिर्न व्यामोहं भजति गुरुदीक्षाक्षततमाः॥ ७॥ कदा गंगांभोभिः कचिदपि च कूपोत्थितज्ञ हैः कचित्कामारोत्थैः कचिद्पि सदुब्णैश्च शिशिरैः। भजन्सानैभूता कचिद्पि च कपूरिनभया मुनिर्न व्यामोहं भजति गुरुदीक्षाक्षततमाः ॥ ८॥ कदाचिज्जागृत्यां विषयकरणैः संव्यवहरन् कदाचित्स्वप्रस्थानिप च विषयानेव च भजन्। कदाचित्सौषुप्तं सुखमनुभवन्नेव सतत मुनिर्न व्यामोहं भजति गुरुदीक्षाक्षततमाः ॥ ९॥ कदाप्याशावासाः कचिद्पि च दिव्यांबरघरः कचित्पंचास्योत्थां त्वचमपि द्धानः कटितटे। मनस्वी निःशंकः स्वजनहृद्यानंद्जनको मुनिर्न व्यामोहं भजति गुरुदीक्षाक्षततमाः ॥ १०॥ कदाचित्सत्त्वस्थः कचिद्पि रजोवृत्तियुगतः स्तमोवृत्तिः कापि त्रितयरहितः कापि च पुनः। कदाचित्संसारी श्रुतिपथविहारी कचिदहो मुनिर्न व्यामोहं भजति गुरुदीक्षाक्षततमाः ॥ ११ ॥ अ कदाचिन्मौनस्थः कचिद्पि च वाग्वादनिरतः कदाचित्स्वानंदे इसित रभसा त्यक्तवचसा । कदाचिह्नोकानां व्यवहृतिसमालोकनपरो

मुनिर्न व्यामोहं भजति गुरुदीक्षाक्षततमाः ॥ १२ ॥

कदाचिच्छक्तीनां विकचमुखपद्मेषु कवलान् क्षिपंस्तामां कापि स्वयमपि च गृह्व-स्वमुखतः। तद्देतं रूपं निजपरविहीनं प्रकटःन् मुनिर्न व्यामोहं भजति गुरुदीक्षाश्चततमाः॥ १३॥ कचिच्छैवै: सार्धै कचिदपि च शाक्तैः सह रमन् कदा विष्णोर्भक्तैः कचिदपि च सौरैः सह वसन्। कदाचिद्राणेशैर्गतसकलभेदोऽद्वयतया मुनिन व्यामोहं भजति गुरुदीक्षाक्षततमाः ॥ १४॥ निराकारं कापि कचिदपि च साकारममलं निजं शैव रूपं विविधगुणभेदेन बहुधा। कदाश्चर्य पर्यन्किमिद्मिति हृष्यन्निष कदा मुनिर्न व्यामोहं भजति गुरुदीक्षाक्षततमाः ॥ १५ ॥ कदा द्वैतं पर्यत्रखिलमि सत्यं शिवमयं महावाक्यार्थानामवगतसमभ्यासवशतः। गतद्वैताभावः शिवशिवशिवेत्येव विलपन् मुनिर्न व्यामोहं भजति गुरुदीश्वाञ्चततमाः॥ १६॥ इमां मुक्तावस्थां परमशिवसंस्थागुरुकृपा-सुधायांगाबाष्यां सहजसुखवाष्यामनुदिनम् । मृहुर्मजन्मजन्म जति सुकृती चेत्ररवरः

स्तदा योगी त्यागी कविरिति वदन्तीह कवयः ॥ १७ ॥ मौने मौनी गुणिनि गुणवान्पडिते पंडितश्च दीने दीनः सुखिनि सुखवान्भोगिनि प्राप्तभोगः । मुखें मूर्खो युवतिषु युवा वाग्मिनि प्रौहवाग्मी धन्यः कोऽपि त्रिभुवनजयी योऽवधृतेऽवधूतः ॥ १८॥

इति जीवनमुक्तानंदलहरी संपूर्णा॥

#### वाक्य-सुधा ।

रूपं दृश्यं लोचनं दक्तद्दृश्यं दृक् तु मानसम्। हरया धीवृत्तयः साक्षी हगेव तु न हरयते ॥ १ ॥ नीलपीतस्थूलसूद्रमहस्वदीर्घादिभेदतः। नानाविधानि रूपाणि पश्येङ्कोचनमेकधा ॥ २ ॥ आंध्यमांद्यपद्घत्वेषु नेत्रधर्मेषु चैकधा । संकल्पयेनन्मनःश्रोत्रत्वगादौ योज्यतामिदम् ॥ ३ ॥ कामः संकल्पसंदेही श्रद्धाऽश्रद्धे घृतीतरे । ह्रीधींभीरित्येवमादीन्भासयत्येकघा चिति:॥ ४॥ नोदेति नास्तमेत्येषा न वृद्धि याति न क्षयम्। स्वयं विभात्यथान्यानि भाषयेत्साधनं विना ॥ ५ ॥ चिच्छायाऽऽवेशतो बुद्धौ भानं धीस्तु द्विधा स्थिता। एकाहंकुतिरन्या स्यादंत करणरूपिणी ॥ ६ ॥ छायाहंकारयोरैक्यं तप्तायःपिंडवन्मतम् । तद्हंकारतादात्म्यादेहश्चेतनतामगात् ॥ ७ ॥ अहंकारस्य तादात्म्यं चिच्छायादेहसाक्षिभिः। सहजं कर्मजं भ्रान्तिजन्यं च त्रिविधं क्रमात् ॥ ८॥ संबंधिनोः सतोनीस्ति निवृत्तिः सहजस्य तु । कर्मक्षयात्प्रबोधाच निवर्तेते क्रमादुभे ॥ ९ ॥ अहंकारलये सुप्ती भवेदेहोऽप्यचेतनः। अहंकारविकासोऽर्धः स्वप्नः सर्वस्तु जागरः॥ १०॥ अंतःकरणवृत्तिश्च चितिच्छायैक्यमागता । बासनाः कल्पयेत्स्वप्ने बोघेऽक्षैर्विषयान्बहिः ॥ ११ ॥ मनोऽहंकुत्युपादानं लिंगमेकं जडात्मकम् ।

अवस्थात्रयमन्वेति जायते स्त्रियते तथा ॥ १२ ॥ शक्तिद्वयं हि मायाया विक्षेपावृतिरूपकम्। विक्षेपशक्तिर्छिगादि ब्रह्मांडान्तं जगत्सृजेत् ॥ १३ ॥ मृष्टिनीम ब्रह्मरूपे सिचदानंदवस्तुनि। अब्धौ फेनादिवत्सर्वनामरूपप्रसारणा ॥ १४ ॥ अंतर्हम्हद्रययोभेदं बहिश्च ब्रह्मसर्गयोः । आवृणोत्यपरा शक्तिः सा संसारस्य कारणम् ॥ १५ ॥ साक्षिणः पुरतो भातं छिंगं देहेन संयुतम्। चितिच्छायासमावेशाज्जीवः स्याद्वयावहारिकः ॥ १६ ॥ अस्य जीवत्वमारोपात्साक्षिण्यप्यवभासते । आवृतौ तु विनष्टायां भेदे भातेऽपयाति तत् ॥ १७ ॥ तथा सर्गत्रह्मणोश्च भेदमावृत्य तिष्ठति । या शक्तिस्तद्वशाद्ब्रह्म विकृतत्वेन भासते ॥ १८ ॥ अत्राप्यावृतिनारोन विभाति ब्रह्मसर्गयोः। भेदस्तयोर्विकारः स्थात्सर्गे न ब्रह्मणि कचित् ॥ १९॥ अस्ति भाति त्रियं रूपं नाम चेत्यंशपंचकम्। आद्यत्रयं ब्रह्मरूपं जगद्रूपं ततो द्वयम् ॥ २० ॥ खवाय्विमजलोवीषु देवतिर्यङ्नरादिषु । अभिन्नाः सिचदानंदा भिद्येते रूपनामनी ॥ २१ ॥ उपेक्ष्य नामरूपे द्वे सचिदानंदतत्परः। समाधि सर्वदा कुर्यात् हृद्ये वाथवा बहिः॥ २२॥ सविकल्पो निर्विकल्पः समाधिर्द्विविधो हृदि । दृरयशब्दानुवेधेन सविकल्पः पुनर्द्धिधा ॥ २३ ॥ कामाद्याश्चित्तगा दृश्यास्तत्साक्षित्वेन चेतनम्। ध्यायेद्द्रयातुविद्धोऽयं समाधिः सविकल्पकः ॥ २४ ॥

असंगः सचिदानंदः स्वप्रभो द्वैतवर्जितः। अस्मीतिशब्द्विद्धोऽयं समाधिः सविकल्पकः ॥ २५ ॥ स्वानुभृतिरसावेशाद्दरयशब्दानुपेक्षितुः। निर्विकल्पः समाधिः स्यात्रिवातस्थितदी ।वन् ॥ २६ ॥ हृदीव बाह्यदेशेऽपि यस्मिन्कस्मिश्च वस्तुनि । समाधिराद्यः सन्मात्रान्नामरूपपृथक्कृतिः ॥ २७ ॥ अखंडैकरसं वस्तु सिच्दानंदलक्षणम् । इत्यविच्छित्रचितेयं समाधिर्मध्यमो भवेत् ॥ २८ ॥ स्तब्बीभावो रसास्वादात् तृतीयः पूर्ववन्मतः । एतै: समाधिमिः षड्मिनेयेत्कालं निरंतरम् ॥ २९ ॥ देहाभिमाने गलिते विज्ञाते परमात्मनि। यत्र यत्र मनो याति तत्र तत्र समाधयः ॥ ३० ॥ भिचते हृद्यप्रंथिदिछचन्ते सर्वसंशयाः। क्षीयन्ते चास्य कर्माणि तस्मिन्द्रष्टे परावरे ॥ ३१ ॥ अवच्छित्रश्चिदाभासस्तृतीयः स्वप्नकल्पितः । विज्ञेयस्त्रिविधो जीवस्तत्राद्यः पारमार्थिकः ॥ ३२ ॥ अवच्छेदः कल्पितः स्यादवच्छेगं तु वास्तवम् । तस्मिञ्जीवत्वमारोपाद् ब्रह्मत्वं तु स्वभावतः ॥ ३३ ॥ अवच्छित्रस्य जीवस्य पूर्णेन ब्रह्मणकताम् । तत्त्वमत्यादिवाक्यानि जगुर्नेतरजीवयोः ॥ ३४ ॥ ब्रह्मण्यवस्थिता माया विश्लेपावृतिरूपिणी। आवृत्या खंडतां तस्मिञ्जगज्जीवौ प्रकल्पयेत् ॥ ३५ ॥ जीवो धीश्वचिदाभासो भवेद्शोक्ता हि कर्मकृत्। भोज्यरूपमिदं सर्वे जगत्स्याद्भूतभौतिकम् ॥ ३६ ॥ अनादिकालमारभ्य मोक्षात्पूर्वमिदं द्वयम्।

व्यवहारे स्थितं तस्मादुभयं व्यावहारिकम् ॥ ३७ ॥ चिदाभासस्थिता निद्रा विश्लेपावृतिक्विपणी। आदृत्य जीवजगती पूर्वे नूहनं तु कल्पयेत् ॥ ३८ ॥ प्रतीतिकाल एवैते स्थितत्वात्प्रातिभासिके। नहि स्वप्नप्रबुद्धस्य पुनः स्वप्ने स्थितिस्तयोः ॥ ३९ ॥ प्रातिभासिकजीवो यस्तज्जगत्प्रातिभासिकम्। बास्तवं मन्यतेऽन्यस्तु मिध्येति व्यावहारिकः ॥ ४० ॥ व्यावहारिकजीवो यस्तज्जगद्वयावहारिकम्। सत्यं प्रत्येति मिध्येति मन्यते पारमार्थिकः ॥ ४१ ॥ पारमार्थिकजीवस्तु ब्रह्मैक्यं पारमार्थिकम्। प्रत्येति वीक्षते नान्यद्वीक्षते त्वनृतात्मना ॥ ४२ ॥ माध्येद्रवशैद्यानि नीरधर्मास्तरंगके। अतुगम्याथ तिन्नष्ठे फेनेऽप्यनुगता यथा ॥ ४३॥ साक्षिम्थाः सिच्दानेदाः संबंधा व्यावहारिके। तद्द्वारेणानुगच्छन्ति तथैव प्रातिभासिके ॥ ४४ ॥ छये फेनस्य तद्धर्मा द्रवाद्याः स्युस्तरंगके। तस्यापि विछये नीरे तिष्ठन्त्येते यथा पुरा ॥ ४५ ॥ प्रातिभामिकजीवस्य लये स्युव्यावहारिके। तस्त्रये सिचदानंदाः पर्यवस्यन्ति साक्षिणि ॥ ४६ ॥

# अध्यात्मपटलविवरणम् ।

अथवा

# आपस्तंबीयधर्मप्रथमप्रश्नाष्टमपटलं श्रीमच्छंकरभगवत्पादप्रणीतविवरणोपेतम् ।

आध्यात्मिकान् योगाननुतिष्ठेन्न्यायसंहिताननैश्रारिकान् ॥ १ ॥

उँ अथ 'आध्यात्मिकान् योगान्—' इत्यादि अध्यात्मपटलस्य संक्षेपतो विवरणं प्रस्त्यते । किमिह प्रायिश्चत्तप्रकरणे समाम्नानस्य प्रयो- जनमिति । उच्यते । कर्मक्षयहेतुत्वसामान्यात् । अनिष्टकर्मक्षयहेतृनि हि प्रायिश्चत्तानि भवन्ति । सर्वे च कर्म वर्णाश्रमविहितमनिष्टमेव विवेक्तिनः, देहग्रहणहेतुत्वात् । तत्क्षयकारणं चात्मज्ञानं, प्रवृत्तिहेतुदोषनिवर्तकत्वात् । दोषाणां च निर्वात आत्मज्ञानवतः पंडितस्य धर्माधर्मक्षये क्षेम- प्राप्तिरिह विविश्वतेत्यात्मज्ञानार्थमध्यात्मपटलमारभ्यते , कर्मक्षयहेतुत्वसामा- न्यात् ।

ननु वर्णाश्रमविहितानां कर्मणामफलहेतुःवात् तत्क्षयो नेष्ट इति , न , ' सर्ववर्णानां स्वधर्मानुष्ठाने परमपरिमितं सुलम् " ( आप. ध. सू. २. २. २ ) इत्यादिश्रवणात् । अपरिमितवचनात् क्षेमप्राप्तिरेवेति चेन्न , ' तत्परिवृत्तौ

कर्मफलरोषेण-' इत्यादिश्रवणात् ।

गौतमे च "वर्णा आश्रमाश्च स्वकर्मनिष्ठाः प्रेत्य कर्मफलमनुभूय " इत्यादिना संसारगमनमेव दर्शयित कर्मणां फलम् । सर्वाश्रमाणां हि दोष-निर्वातलक्षणानि समयपदानि विधिनानुतिष्ठन् सार्वगामी भवति, न तु स्वधर्मानुष्ठानात् । वक्ष्यित च — '.विधूय कविः — ' (स्० ५) " सत्यानृते सुखदुः खे वेदानिमं लोकममुं च परित्यज्यात्मानमन्विच्छेत् " (२. २१. १३) इत्यादि ।

" तेषु सर्वेषु यथीपदेशमन्यग्री वर्तमान: क्षेमं गच्छति " (२. २१. २) इति वचनात् क्षेमशब्दस्य चापवर्गार्थत्वात् सर्वाश्रमकर्मणां ज्ञानरहि-तानामेव फलार्थत्वं, ज्ञानसंयुक्तानि तु क्षेमप्रापकाणि, यथा विषदध्या-दीनि मंत्रशर्करादिसंयुक्तानि कार्यान्तरारंभकाणि, तद्वदिति चेन्न, अना-रम्यत्वात् क्षेमप्राप्तेः। यदि हि क्षेमप्राप्तिः कार्या स्थात् , तत इदं चित्यं— किं केवलै: कर्मभिरारम्या ज्ञानसिंदतैर्वा ज्ञानकर्मभ्यां वा केवलेन ज्ञानेन कर्मासंयुक्तेन वेति। न त्वारम्या केनचिद्पि क्षेमप्राप्तिः नित्य-त्वात् । अतोऽसदिदं ज्ञानसंयुक्तानि कर्माणि क्षेमप्राप्तिमारभन्त इति । ज्ञानसंयुक्तानां ज्ञानवदेव क्षेमप्राप्तिप्रतिबंधापनयकर्तृत्वमिति चेन्न, सकार्य-कारणानामेव कर्मणां क्षेमप्राप्तिप्रतिबंधकत्वात् । अविद्यादोषहेत्नि हि सर्वकर्माणि सहफलै: कार्यभूतै: क्षेमप्रतिप्रतिबंधकानि । तदभावमात्रमेव हि क्षेमप्राप्तिः । न च तदभाव आत्मज्ञानादन्यतः कुतश्चिदुपलभ्यते । तथाह्यक्तं -- " निर्द्धत्य भूतदाहान् क्षेम गच्छति पंडितः " (सू॰ ११) इति। पांडित्यं चेहात्मज्ञान, प्रकृतत्वात् । श्रुतेश्च-- " आनंद ब्रह्मणो विद्वान् न बिमेति कुतश्रन " (तै. २.९) इति । अभयं हि क्षेम-प्राप्तिः। ' अभयं वै जनक ! प्राप्तोऽसि ' ( बृ. ४. २. ४ ) इति श्रुत्यंतरात् ।

"तेषु सर्वेषु यथोपदेशमन्यग्रो वर्तमानः क्षेमं गच्छति " (२. २१. २) इति आचार्यवचनमन्यार्थम् । कथं, यथोपदिष्टेष्वाश्रमधर्मेष्वस्यग्रो निष्कामः सन् प्रवर्तमानो ज्ञानेऽधिकृतो भवति, न यथेष्टं चेष्टन् कामकामी जायापुत्रवित्तादिकामापहृतस्यग्रचेताः । ज्ञानी च सन् सर्वसंन्यासक्रमेण क्षेमं गच्छतीत्येषोऽर्थः । निह दोषनिर्धातः कदाचिदिष कर्मस्य उपप्यते । सिमध्याज्ञानानां हि दोषाणां प्रवृत्तौ सत्यां प्रावस्यमिहोपस्रभ्यते । संकस्पमूलः कामः ' इति च स्मृतेः । प्रवृत्तिमान्ये च दोषतन्तुत्वदर्शनात् । न चानिर्द्धत्य सिमध्याज्ञानान् दोषान् क्षेमं प्राप्नोति कश्चित् ।

न च जन्मान्तरसंचितानां ग्रुभक्रमणां विहितकर्मस्यो निवृत्तिरुपपद्यते, गुद्धिसामान्ये विरोधाभावात् । सन्सु च तेषु तत्फलोपभोगाय शरीरप्रहणं, ततो धर्माधर्मप्रवृत्तरागद्वेषी, पुनः शरीरग्रहणं चेति संसारः केन वार्यते । तसान कर्मभ्यः क्षेमप्राप्तिस्त प्रतिबंधनिवृत्तिर्वा । कर्मसहिताःज्ञानाद-विद्यानिवृत्तिरिति चेत् । यद्यपि ज्ञानकर्मणोर्भिन्नकार्यत्वात् विरोधः । तथापि तैलवर्र्यमीनामिव संहत्य कर्मणा ज्ञानमविद्यादि संसारकारणं निवर्तयतीति चेन्न । कियाकारकप्रलानुपमर्देनात्मलाभाभावात् ज्ञानस्य कर्मभिः संहतत्वानुपपत्तः । तैलवर्त्वयीनां तु सहभावित्वोपपत्तेरितरेतरोप-कार्यी । कारकत्वी पपत्तेश्च संहतत्वं स्थात् । न तु ज्ञानकर्मणीस्तदु भयानु-पपत्तेः संइतन्त्रं कदाचिदपि संभवति । केवलज्ञानपक्षे शास्त्रप्रिषेघवच-नादयुक्तमिति चेन्न । ज्ञानकार्यानिवर्तकत्वाच्छास्त्रप्रतिषेधवचनस्य । योऽयं कर्मविधिपरैः केवलज्ञानपक्षस्य सर्वसंन्यासस्य विप्रतिषेधो विरोधः, स नैव ज्ञानकार्यमिवद्यादोषश्चयं वार्यति 'भियते हृद्यप्रन्थिः ' ( सं-२. २. ८) 'तस्य तावदेव चिरं' (छां. ६. १४. २) 'मृथुमुवात् प्रमुच्यते ' (कठ. ३. १५ ) इत्येवमादिश्रुतिस्मृतिशतसिद्धं, कर्मविधि-परत्वात् प्रवृत्तिशास्त्रस्य । न च तत् ज्ञानस्यरूपं ब्रह्मात्मैकत्वविषयं वार-यति, सर्वो गनिषदामप्रामाण्यानर्थक्यप्रसंगात् , 'पूः प्राणिनः — ' (सू ४) ं आत्मा वै देवता ' इत्यादिस्मृतीनां च । तस्माद्यदापि बहुभिः प्रवृत्ति शास्त्रीविप्रतिषिद्धं केवलज्ञानशास्त्रमात्मैकत्वविषयमस्पं, तथापि सकार्यस्य ज्ञानस्य बलवत्तरत्वाच केनचिद्रारयितुं शक्यम् । जीवतो दुः छ।निवर्तक-त्वाज्ज्ञानस्थानैकान्तिकं क्षेमप्रापकत्वमिति चेन्न, 'भिद्यते हृदयप्रथिः' (मुं. २-२-८) 'ब्रह्मविदामोति परं ' (ते. २-१) 'निचाय्य तं मृत्युमुात् प्रमु-च्यते ' ( कठ ३-१-५) ' ब्रह्म वेद ब्रह्में भवति ' (मुं. ३-२-९) इत्यादिश्रुति-स्मृतिन्यायेभ्यः । बहुभिर्विप्रतिषिद्धत्वात् सर्वत्यागशास्त्रस्य लोकवत् त्याज्यत्व-मिति चेन्न, तुरुपप्रमाणत्वात्-मानसान्तानि सर्वाणि कर्माण्युक्त्वा " तानि

वा एतान्यवराणि तपांसि न्यास एवात्यरेचयत् " ( नारायण ७८ ) इति तप:राब्दवाच्यानां कर्मणामवरत्वेन संसार्विषयत्वमुक्त्वा न्यासराब्दवाच्यस्य ज्ञानस्य केवलस्य 'न्यास एवात्यरेचयत् ' 'त्यागेनैके अमृतत्वमानशुः " ( ना. ३ ) इत्यमृतःवं फंडं दर्शयित शास्त्रम् । " तस्यैवं विदुषो यज्ञस्या-त्मा यजमानः '' ( ना. ८० ) इत्यादिना च विदुषः सर्वकर्माभावं दर्श-यति । " द्रौ पंथानावनुनिष्कान्ततरौ कर्मपथश्चैवं पुरस्तात् संन्यासश्च, तयोः संन्यास एवातिरेचयति " इति च । विप्रतिषेधवचनस्य निन्दापर-त्वादयुक्तमिति चेन्न । अविद्वद्विषयस्य कर्मणः स्तुत्यर्थत्वोपपत्तेः । मद्बुद्धयो हि लोके दृष्टपयोजनाः प्ररोचनेन प्रवर्तियतन्याः । कर्मसु न दृष्टप्रयो-जना विद्वांसः । परनिंदा हि परस्तुतिरिति केवलज्ञाननिंदया कर्मस्तुति-परमाचार्यवचनम् । यत् '' बुद्धे चेन् क्षेमप्रापणं, इहैव न दुःखमुपल्रभेत '' (२. २१. १६) इति ज्ञानस्य साधनत्वात् नैकांतिकवचनं, तत् 'ब्रह्म-विदाप्नोति परम् ' (तै. २. १ ) इत्यादिवाक्येम्यः प्रत्युक्तम् । आचार्यान्त-रवचनाच 'त्यज धर्ममधर्मे च' 'न तत्र क्रमते बुद्धिः ' 'नैष्कर्म्य-मानरेत् ' तस्मात् कर्म न कुर्वन्ति ' इत्यादेः । तस्मात् केवलादेव ज्ञानात् क्षेमप्राप्तिः ॥

अथाध्यात्मिकान् योगानिति । अध्यात्मं भवन्तीत्यध्यात्मिकाः । छांदसं हस्वत्वम् । के ते अध्यात्मिका योगाः । वक्ष्यमाणा अक्रोधादयः । ते हि चित्तसमाधानहेतुत्वात् योगाः । बाह्यनिमित्तनिरपेक्षत्वाच्चाध्यान्तिकाः । तानध्यात्मिकान् योगान् । न्यायसंहितान् उपपत्तिसमन्वितान् । ते हि कोधादिषु दोषनिर्धातं प्रति समर्था उपपद्यते न्यायतः । अनैश्चारिकान् निश्चारयन्ति मनोऽन्तःस्यं बहिर्विषयेभ्य इति नैश्चारिकाः कोधादिषाः, तप्रतिपक्षभूता ह्येते तेऽनैश्चारिकाः । अक्रोधादिषु हि सत्सु चित्तमनिश्चरणस्वरूपं प्रसन्नमात्मावलवनं तिष्ठति । अतस्ताननुतिष्ठेत् सेवेत । अक्रोधादिलक्षणं चित्तसमाधानं कुर्यादित्यर्थः । तथा हि परः

स्व आत्मा लम्यते । क्रोधादिदोषापहृतचेतस्तया हि स्वोऽपि पर आत्माऽ-विज्ञातोऽलब्ध इव सर्वस्य यतः, अतस्तल्लामाय योगानुष्ठानं कुर्यात् ॥ १ ॥ पुत्रवित्तादिलामो हि परो दृष्टो लोके । किमात्मलामेनेत्यत आह—

#### आत्मलाभात्र परं विद्यते ॥ २ ॥

आत्मलाभात् आत्मनः परस्य स्वरूपप्रतिपत्तेः न परं लाभान्तरं विद्यते । तथा विचारितं बृहदारण्यके— 'तदेतत् प्रेयः पुत्रात्' (बृ. १. ४. ८) इत्यादिना ।। २ ।।

#### तत्रात्मलाभीयां छ्लोकानुदाहरिष्यामः ॥ ३ ॥

सत्यं क्रोधादयो दोषा आत्मलामप्रतिबन्धभ्ता अक्रोधादिभिर्निर्हन्यन्ते । तथापि न मूलोद्वर्तनेन निवृत्तिः क्रोधादीनां, सर्वदोषबीजभूतमज्ञानं न निवृत्तिमिति । तस्य चानिवृत्तौ बीजस्थानिवर्तितत्वात् सकृतिवृत्ता अपि क्रोधादयो दोषाः पुनरुद्भविष्यन्तीति संसारस्थात्यंतिकोच्छेदो न स्थात् । तद्दोषबीजभूतस्थाज्ञानस्य ज्ञानादन्यतो न निवृत्तिरित्यात्मस्वरूपप्रकाशनायाः तमज्ञानाय मतान्, शाखान्तरोपनिषद्भयः, तत्र तस्मिन् आत्मलाभप्रयोजने निमित्ते । आत्मानं करतलन्यस्तिमव लंभियतुं समर्थान् आत्मलाभीयान् श्लो-कानुदाहरिष्यामः उद्धृत्याहरिष्यामः । प्रयीकृत्य दर्शियष्याम इत्यर्थः ॥ ३ ॥

## पूः प्राणिनः सर्व एव गुहाशयस्याहन्यमानस्य विकल्मषस्य । अचलं चलनिकेतं येऽनुतिष्ठन्ति तेऽमृताः ॥ ४ ॥

पू: पुरं शरीरम् । प्राणिनः प्राणवन्तः । सर्व एव ब्रह्मादीनि स्तंबपर्ये-तानि । प्राणिनः पुरं पुरमिव राज्ञः उपलब्ध्यिष्ठानम् । कस्य पुरं, गुहा-शयस्यात्मनः । यथा स्वकीये पुरे राजा सिचवादिपरिवृत उपलभ्यते, एवं देहेष्वात्मा बुद्ध्यादिकरणसंयुक्त उपलभ्यते । उपलभते च बुद्ध्यादि-करणोपसंहृतान् भोगान् । अतोऽविद्यावरणात्मभूतायां बुद्धिगुहायां शेत इति गुहाशयः । तस्य पुरम् । तस्यां बुद्धावविद्यादिदोषमलापनये विद्व-

द्धिस्यक्तैषणैरुपलभ्यते । इदमपरं विशेषणं गुहाशयस्य अहन्यमानस्य, छेदनभेदनजरारोगादिभिईन्यमाने देहे न हन्यते। 'न वधेनास्य हन्यत' (८-१०-४) इति छांदोग्ये। तस्य विकल्मषस्य, कल्मषं पापं तदस्य नास्तीति विकल्मषः । सर्वे ह्यविद्यादोषसहितं धर्माधर्माख्यं कर्म कल्मष भवति , विकल्मषस्येति विशेषणेन प्रतिषिध्यते; तत्कार्ये जरारोगादिदुःखरूपमह-न्यमानस्येति । एवं हेतुफलसंबंधरहितस्थासंसारिण उपलब्ध्यविष्ठानं सर्वे प्राणिनः । अतो न संसार्यन्योऽस्ति । 'एको देवः सर्वभूतेषु गूढः ' ( ६. ११ ) इति श्वेताश्वतरे। " एष सर्वेषु भूतेषु गूढोऽत्मा न प्रकाशते " ( ३. १२ ) इति च काठके । 'नान्यदतोऽस्ति द्रष्टु ' (३.८. ११) इत्यादि वाजसनेयके । 'स आत्मा तत्त्वमसि' (६.८.७) इति च छांदोग्ये । पूर्वार्धेन ब्रह्मणो याथात्म्यमुक्त्वोत्तरार्धेन तद्विज्ञानवतस्तद्विज्ञान-फलमाह—यस्य सर्वे प्राणिनः पुरं अहन्यमानस्य विकल्मषस्य, तस्य सर्वेप्राणि-संबंधादर्थसिद्धमाकाशवत् सर्वगतत्वं , 'आकाशवत् सर्वगतश्च नित्यः ' इति च श्रुते: । सर्वगतस्य चाचलत्वमर्थसिद्धमेव । तमचलं चलनिकेतं चलायां हि प्राणिगुहायां स्वयं शेते तमचलं चलनिकेतम्।येऽनुतिष्ठन्ति ममात्मेति साक्षात् प्रतिपद्यन्ते; तेऽमृता: अमरणधर्माणो भवन्ति ॥ ४ ॥

कथं तदनुष्ठानमिति । उच्यते---

## यदिद्मिदिहेदिह छोके विषयमुच्यते । विधूय कविरेतदनुतिष्ठेद् गुहाशयम् ॥ ५ ॥

यदिदं प्रत्यक्षतोऽवगम्यमानं स्त्रयन्नपानादिसंभोगलक्षणम् । इदिति किंचिद्यें यत्किंचिदिदं प्रत्यक्षम् । इहास्मिन् लोके । विषयम् । इदंशब्द-सामानाधिकरण्यान्नपुंसकलिंगप्रयोगो विषयमिति; लिंगन्यत्ययो वा इष्टन्यः । छांदसो वा प्रयोगो विषयमिति । उभयलिंगो वा विषय-शब्दः । द्वितीय इच्छब्द इहशब्दश्च । तयोः क्षचिन्नियोगः । इच्छब्द-श्चार्थे । इहशब्दोऽमुष्मन्नर्थे । लोकशब्दः काकाक्षिवदुभयत्र संबध्यते, इह लोके इह च लोकेऽमुध्मिश्च यदिदं विषयमुच्यते, स्वर्गादिलोके पार्श्व-स्थमध्यस्थो व्यपदिशति इह लोक इति च लोक इति, तत्सर्वे विधूय परित्यज्य । कविः क्रान्तदर्शी, मेधावीत्यर्थः । फलं साधनं च तद्विधूय एषणात्रयात् व्युत्थायेत्यर्थः । अनुतिष्ठेत् गुहाशयं यथोक्तलक्षण-मात्मतत्त्वम् ॥ ५ ॥

तत् कानुष्ठातव्यमिति । उच्यते —

आत्मन्नेवाहमल्डध्वेतद्वितं सेवस्व नाहितम् । अथान्येषु प्रतीच्छामि साधुष्ठानमनपेक्षया । महान्तं तेजस्कायं सर्वत्र निहितं प्रभुम् ॥ ६ ॥

आत्मन्नेव आत्मन्येव । प्रत्यगात्मा हि परमात्मा । सर्वे ह्यत्रानुष्टेयम् । यदि देहादन्यत्रानुष्ठीयेत, सोऽनात्मा कल्पितः स्यात् । तस्माद् देहादि-संघात आत्मन्येव विधूय बाह्यासंग गुहाशयमात्मतत्त्वमनुष्टेयम् । किमन्ये-ष्वननुष्ठेयमिति भगवतो मतम् । बाढम् । प्रथममेव नान्येष्वनुष्ठेयमात्म-तत्त्वम् । कथं तर्हिः, सर्वप्रयन्नेनागि स्वदेहादिसंघाते यथोक्तमात्मतत्त्वं न लभेत अथाहमन्येष्यादित्यादिषु प्रतीच्छामि अभिवांछामि । साधुष्ठानं साधोः परमात्मनः उपलब्धिस्थानं, यत्र गुहाशयं ब्रह्मतत्त्वमनुष्ठेयम् । अनपेक्षतयान्यत् पुत्रवित्तलोकादिसुवं छित्वा निःस्पृहतया । न ह्यात्मानुष्ठानं बाह्यार्थाकांक्षा च सह संभवतः । कस्मात् पुनरनेकान्यन्यानि हितप्रकाराण्यनपेक्ष्यात्मानुष्ठानमेव यत्नत आस्थीयत इत्यत आहाचार्यः— यथान्यान्यहितानि हितबुद्धया परिगृहीतानि, न तथैवमात्मसेवनम् । किं तर्हि एतत् हितमेव । तस्मात् सेवस्वेति । किंविशिष्टश्चात्मा सेवितव्य इत्याह-महान्तम् अमितान्तम्, अनन्तरत्वादबाह्यत्वाच महानात्मा, तं महान्तम् । गुणैर्वोगाधिसहचारिमिर्महान्तं, बृहणमिति यद्वत् । तेजस्कायं तेजःशरीरमित्यर्थः । चैतन्यात्मज्योतिःखरूपम् । तद्धि तेजसां तेजः । ' येन सूर्यस्तपति तेजसेद्धः ' ' तस्य भासा सर्वमिदं विभाति ' [ मु. २. २. १०] इति श्रुतेः । सर्वत्र सर्वदेहेषु ब्रह्मादिस्तंबपर्यतेषु । निहितं स्थितं उपलब्धिस्वरूपेणाभिन्यक्तमित्यर्थः । न हि ब्रह्मणोऽभिन्यक्तिनिमिन्त्वन्यतिरेकेण कस्यविदाधारत्वसंभवः । निराधारं हि ब्रह्म, सर्वगतत्वो-पपत्तेः । प्रभुं प्रभवति सर्वानीश्वरान् प्रति । अवित्यशक्तित्वात् । एवमा- चनंतगुणविशिष्टमात्मानं सेवस्वेति ॥ ६ ॥

सर्वभूतेषु यो नित्यो विषश्चिद्मृतो घ्रुवः । अनंगोऽशब्दोऽश्वीरोऽस्पर्शश्च महाब्छुचिः । स सर्वे परमा काष्टा स वैषुत्रतं स वैभाजनं पुरम् ॥ ७ ॥

विशिष्टमात्मानं सेवस्वेति क्रियापदमनुवर्तते । किं च सर्वभूतेषु ब्रह्मा-दिष्वनित्येषु यो नित्योऽविनाशी । विपश्चिन्मेधावी, सर्वज्ञ इत्यर्थः । अमृतोऽत एव, यो ह्यनित्योऽसर्वज्ञः स मत्यों दृष्टः, अयं तु तद्विपरी-तत्वादमृतः । ध्रुवः अविचलः । निष्कंपस्वभाव इत्यर्थः । अनंगः स्यूल-शरीररहित इत्यर्थः । स्थूले हि शरीरे शिरआदंगानि संभवन्ति । अश-रीर इति छिंगशरीरवर्जित इत्येतत् । अशब्दः नास्य शब्दगुणः संभवति । शब्दविद्धि सन् अन्यथा शब्दात्मकः शब्दात्मकमेव विजानीयात् । न चैतदस्ति । अतोऽराब्दः । तथाऽस्पर्शः आकारावायुभूतद्वयगुणप्रतिषेधेन शब्दादयो गंधावसानाः सर्वभूतगुणाः प्रतिषिद्धा वेदितन्याः । तत इदं सिद्धमाकाशादिप सूक्ष्मत्वम् । शब्दादिगुणबाहुल्याद्वाय्वादिषु स्थौल्यतार-तम्यमुपलभ्यते । शब्दादिगुणाभावात् निरतिशयसूक्ष्मत्वं सर्वगतत्वादि चाप्रतिबंधेन धर्मजातं तर्केणापि शक्यं स्थापयितुम् । महान्, अत एव ग्रुचिनिरंजनः । अथवा ग्रुचिः पावन इत्यर्थः । ग्रुचि हि वस्तु पावनं दृष्टम् । यथा लोके वाय्वयन्यादि । किंच य आत्मा प्रकृतः, स सर्वम् । ' इदं सर्वे यदयमात्मा ' [ बृ. ४. ५. ७. ] इति हि वाजसनेयके । न ह्यात्मन्यतिरेकेण किंचिन्निरूप्यमाणमुपपद्यते । अत एव परमा प्रकृष्टा । काष्ठा अवसानम् । 'सा काष्ठा सा परा गतिः '[ कठ. ३. ११ ]

इति काठके । संसारगतीनां अवसानं निष्ठा समाप्तिरित्यर्थः । स वैषुवत मध्यं सर्वस्य, सर्वान्तरश्रुतेः । विषुवत्सु वा दिवाकीत्येषु मंत्रेषु नित्यं प्रकाश्यं भवतीति वैषुवतः । स परमात्मा । ननु स सर्वे परमा काष्ठा स वैषुवतिमत्युक्तम् । कस्मात् पुनस्तदात्मतत्त्वं विभक्तमुपलभ्यत इति । उच्यते । स परमात्मा वैभाजनं, विभक्तिर्विभजनं विवेकः आत्मनो यस्मिन् देहे क्रियते, तिद्वभाजनमेव वैभाजनम् । आत्मनो विवेकोपल्ब्ध्यिष्ठानं हि शरीरम् । तद्यानेकधा विभक्तम् । तदुपाध्यनुवर्तित्वात् वैभाजनं सर्वथा शुद्धमेव सर्वैनोपलभ्यते, किं तिर्हे विभक्तो विपरीतश्रोपलभ्यते ॥ ७ ॥

> तं योऽनुतिष्ठेःसर्वत्र प्राध्वं चास्य सदाचरेत्। दुर्दर्शं निपुणं युक्तो यः पर्येत् स मोदेत विष्टपे ॥ ८ ॥

अतस्तदुपाध्यनुवर्तिस्वभावदर्शनमिवद्याख्यं हित्वा विद्यया शास्त्रज-नितदर्शनेन तं यथोक्तलक्षणमात्मानमनुतिष्ठेत् । सर्वत्र सर्वस्मिन् काले । किंच न केवलमनुष्ठानमात्रमस्य । प्राध्वं बंधनं आत्मैकत्वरस-प्रज्ञतां स्थिरां बाह्येषणाव्यावृत्तरूपां सर्वसंन्यासलक्षणाम् । तद्धि बंधनं विदुषो ब्रह्मणि । एवं हि बद्धो ब्रह्मणि संसाराभिमुखो नावर्तते । तस्मात् बंधनं चास्य सदाचरेत् । तदनुष्ठानबंधने सदाचरतः किं स्यादित्युच्यते— दुर्दशें दुःखेन ह्येषणात्यागादिना स दृश्यत इति दुर्दर्शम् । निपुणं यस्माद्धि दुर्दर्शे तस्मान्निपुणम् । अत्यंतकौशलेन समाहितचेतसा युक्तो यः पश्येत् साक्षात् उपलमेत अहमात्मेति, स मोदेत । एवं दृष्ट्वा दृष्मानंदलक्षणं प्राप्नुयात् । विष्टपे विगतसंतापलक्षणेऽस्मिन् ब्रह्मणीत्यर्थः ॥ ८॥

> आत्मन् पर्यन् सर्वभूतानि न मुहोचिचतयन् कविः। आत्मानं चैव सर्वत्र यः पर्यत्। स वै ब्रह्मा नाकपृष्ठे विराजति ॥ ९॥

किंच आत्मन् पश्यन् आत्मिनि पश्यन् उपलभमानः । सर्वभूतानि

सर्वाणि भूतानि । सर्वेषां भूतानां आत्मस्वरूपतामेव पश्यित्तित्यर्थः । सर्व-त्रात्मानं च परम् । न मुद्येत् मोहं न गच्छेत् । न ह्यात्मैकत्वदार्शिनो मोहावतारः ; 'तत्र को मोहः ' [ईश. १२] इति च मंत्रिलंगात् । कीद्यग्विशिष्टमात्मदर्शनं मोहनिवर्हणमित्याह——चितयन् उपसंहतकरणः कविः मेधावी सन् ध्यायमानः । न शब्दजनितदर्शनमात्रेण मोहापगमः । सर्वभूतेष्वनुप्रविष्टमेकं संव्यवहारकाले यो हि युक्तः पश्येत् , स वै ब्रह्मा ब्राह्मणः । नाकपृष्ठे सुखराशौ ब्रह्मणि । विराजित विविधं दीप्यते ॥ ९॥

निपुणोऽणीयान् बिसोणीया यः सर्वमावृत्य तिष्ठति । वर्षीयाश्च प्रथिव्या ध्रुवः सर्वमारभ्य तिष्ठति ॥ स इंद्रियैर्जगतोऽस्य ज्ञाना-

दन्योऽनन्यस्य ज्ञेयात् परमेष्ठी विभाजः । तस्मात् कायाः प्रभवन्ति सर्वे

स मूळं शाश्वतिकः स नियः । १०॥

किंच निपुणः सर्ववित् अणीयान् अणुतरो विसोणीयाः विसतंतोरिष । कोऽसी, यः प्रकृत आत्मा सर्वे समस्तं जगत् आदृत्य संव्याप्य तिष्ठति । किंच वर्षीयान् वृद्धतरः स्थूलतरश्च पृथिव्याः । सर्वोत्मको हि सः । श्रुवः नित्यः सर्वे कृत्वमारम्य संस्तंभनं कृत्वा । तिष्ठति वर्तते । 'येन द्यौरुग्रा पृथिवी च दृह्या ' (ऋ. ) इति मंत्रलिंगात् । स सर्वेश्वरः सर्वज्ञः एको विशेष इत्यर्थः । स परमात्मा इंद्रियैर्जन्यते यज्ज्ञानं जगतोऽस्य, तस्मा-ज्ज्ञानादन्यो विलक्षणः, लौकिकज्ञानादन्य इति विशेषणाज्ज्ञानात्मक इत्ये-तत् सिद्धम् । 'सत्यं ज्ञानमनंतं (तैत्ति. २. ३) इति च श्रुतेः । अस्य जगत इंद्रियजन्यज्ञानादन्य इत्युक्तम् । अतश्च तद्वयतिरिक्तं जगदिति प्राप्तम् । अतस्तन्मा भूदित्याह- अनन्यस्य अपृथग्भृतस्य जगतः, ज्ञेयात् ज्ञातव्यात् परमार्थस्यरूपाद्वयात् परमेश्वरात् घटादेरिव मृदः । स च पर-

मेडी परमे प्रकृष्टे स्वे महिम्नि हु याकारोऽवस्थातुं शीलमस्येति परमेडी । स्वयमेव विभाजः विभक्तो देविपतृमनुष्यादिना ज्ञातृर्वेयज्ञानभेदेन च, यस्मात् स एव ज्ञेय आत्मा स्वतो विभजति जगदनेकधा । तस्मार्वेवात्मनः कायाः शरीराण्याकाशादिक्रमेण प्रभवन्ति सर्वे ब्रह्मादिल्लक्षणाः । अतो मूलं स जगतः "यतो वा इमानि भूतानि जायन्ते" (तैत्ति. ३-७) इति श्रुतेः । अत एव स शाश्वतिकः । यो हि पृथिन्यादिविकारः, सोऽबादिक्रमेण विनश्येत्, परं मूलकारणमापद्यते, सोऽबाद्यितिकोऽनित्यः । अयं चात्मा परं मूलम् । न तस्थाप्यन्यन्मूलमस्ति । यतो जातो विनश्येत् , मूलमापद्यते, ततस्तद्विलक्षणत्वाच्छाश्वतिकः शश्चदेनकरूपः । अतो नित्यः एकत्वमहत्त्वमूलत्वेभ्यश्च ॥ १०॥

एवं यथोक्तमात्मानं विदितवत आध्यामिका योगा न्यायसिहता अप्र-तिबंधेन भविष्यन्ति । मिथ्याप्रत्ययपूर्वका हि दोषाः । दोषनिमित्तश्च धर्माधर्मजनितः संसारः दोषनिवृत्तावत्यंतं विनियर्तत इत्येतमर्थे दर्शयिष्यन्नाह--

## दोषाणां तु निर्घातो योगमूल इह जीविते । निर्हृत्य भूतदाहान् क्षेमं गच्छति पंडितः ॥ १४ ॥

दोषाणां तु क्रोधादीनां निर्धातः विनाशः । योगा अक्रोधादयः, तन्मूलः तिन्निमत्त इत्येतत् । अक्रोधादिषु हि सन्सु प्रतिद्वंद्विनो दोषा हुर्बलल्वाक्रिहन्यन्ते । इह जीवित इति दोषप्रभवकर्मनिमित्तत्वाज्जीवि-तस्य देहधारणावसानो दोषव्यापार इत्येतत् दर्शयति । तत्प्रतिपक्षेष्व-क्रोधादिषु कथं नुनाम सुमुक्षवः प्रयत्नातिशयं कुर्युरिति योगदोषयो-रितरेतरिवरोधित्वे सति स्थितिगतिवत् योगेभ्यो दोषाणामेव निर्धातः, न पुनर्विपर्यय इत्येतत् कथमिति चेदुच्यते— सम्यग्दर्शनसचिवत्वात् बल्निन्तो योगाः । मिथ्याप्रत्ययसचिवत्वात् दुर्बल्लाक्रिहन्यन्ते । निह-न्तीत्येतदत्युक्तम् । बुद्धिबल्लबद्भयसद्धीनानां स्रोके निर्धातो दृष्टः ।

'अकोधनः' (१.१.२३) 'क्रोधादींश्च—' (१.११.२५) इति लिंगात्। निर्हृत्य अपहृत्य। भूतदाहान् दोषेषु ह्युद्भृतेषु भूतानि दह्यन्त इव अग्निना परितप्यन्ते। अतो भूतदाहा दोषा उच्यन्ते, तान् निर्हृत्य। क्षेमं निर्भयं मोक्षं गच्छित। "आनंदं ब्रह्मणो विद्वान् न विभेति कुत-श्चन " (तै. २-९) 'अभयं वै जनक! प्राप्तोऽसि ' (बृ.४-२-४) 'न भवति विदुषां ततो भयम् ' इत्यादिश्रुतिस्मृतिभ्यः। न दोषप्र-शममात्रेणाब्रह्मविदः क्षेमप्राप्तिरित्याह—पंडित इति। ब्रह्मविदि ह्यत्र पंडित्याब्दः प्रयुक्तो, न शास्त्रविदि। " तस्माद् ब्राह्मणः पाण्डित्यं निर्विद्य " [बृ.३.५.१] इति श्रुतेः, इहात्मविद्याधिकारात्।

यदि तर्हि दोषनिर्हरणं पंडितोऽप्यपेक्षेत, तं प्रति न हि ब्रह्मविद्या क्षेमप्राप्तिनिमित्तम् । यदि ब्रह्मविद्येव क्षेमप्राप्तिनिमित्तं, ब्रह्मविद्यानंतरमेव न दुःखमुपल्मेत । नैष दोषः । उक्तो ह्यत्र परिहार:—सम्यग्ज्ञानब-लावष्टम्भात् बलिनो योगा दुर्बलान् दोषान् मिथ्याप्रत्ययभवान् निहन्तु-मलमिति । तस्मात् ब्रह्मविद्ययैव क्षेमप्राप्ति: । अन्यथा दोषनिर्हरणकर्मक्ष-ययोरसंभावात् ।

विद्यया चेत् दोषिनिईरणकर्मक्षयाववदयं भवतः, तत इदमयतनकार्यत्वात् दोषिनिईरणस्य नित्यानुवादरूपमनर्थकं, निर्हृत्येति । न,
प्रवृत्तकर्माक्षिप्तत्वात् दोषाणाम् । द्विविधानि ह्यनेकजन्मांतरकृतानि कमाणि फलदानाय प्रवृत्तान्यप्रवृत्तानि च । यत्तु प्रवृत्तं कर्म, तेनाक्षिप्ता दोषाः
कर्तः सुखदुःखादिफलदानाय, दोषाभावे फलारंभकत्वानुपपत्तः । न हि
रागद्वेषादिश्र्न्ये सुखदुःखे प्रवृत्तिलिब्धः कदाचित् कस्यचिदिह हश्यते ।
तस्मात् फलदानाय प्रवृत्तेन कर्मणाक्षिप्ता दोषाः प्रसंगेन प्राप्तकल यत्नतो निईर्तक्याः । प्रवृत्त्याधिक्यहेतुत्वप्रसंगात् । अत एवेदसुक्तं— दोषाणां
तु निर्धातो योगमूल इह जीविते इति । मन्दमध्यमोत्तमिवद्यापेक्षत्वाच्च ।
ब्रह्मविदामिष । न सर्वेषां समा ब्रह्मप्रतिपत्तिः, विवेकातिशयदर्शनात् कस्य-

चित्। 'एष ब्रह्मविदां वरिष्ठ' (मुं. ३. १. ४) इति च श्रुतेः। 'सम्यग्दर्शनसं-पन्न' इति च स्मृतेः। मंदमध्यमब्रह्मविदपेक्षया त्यागवैराग्येंद्रियजयविषे-रर्थवत्त्वं, उत्तमब्रह्मविदां त्वर्थप्राप्तमेतत् सर्वमित्यनुवादमात्रम्। 'रसोप्यस्य परं दृष्ट्वा निवर्तत' (गी. २. ५९) इति वचनात् गुणातीतलक्षण-वचनेम्यश्च। प्रवृत्तकर्माक्षितदोषात् तज्जनितचेष्टाम्यश्च भवति विदुषोऽपि देहान्तरोत्पत्तिरिति चेत्, मुक्तेषुवत् प्रवृत्तकर्माक्षितत्वात् विद्वद्दोषचेष्टानां प्रवृत्तकर्मोपभोगेनैवोपक्षीणशक्तित्वात् प्रयोजनांतराभावाच्च न जन्मांतरा-रंभकत्वमुपपद्यते । यद्यप्रवृत्तं कर्म, ततः स्वावस्थमेव ब्रह्मविद्याहुताशन-दग्धवीजशक्तित्वान्नालं जन्मांतरारंभाय, 'क्षीयन्ते चास्य कर्माणि' (मुं. २. २. ८) 'ज्ञानाग्निः सर्वकर्माणि' (गी. ४-३७) इत्यादिश्रुतिस्मृतिम्यः। अतः सिद्धा पंडितस्य दोषनिईरणात् क्षेमप्राप्तिः॥ ११॥

अथ भूतदाहीयान् दोषानुदाहरिष्यामः ॥ १२ ॥ क्रोधो हर्षो रोषो छोभो मोहो दंभो द्रोहो मृषोद्यमत्याश-परीवादावसूया काममन्यू अनात्म्यमयोगस्तेषां योगमूछो निर्घातः ॥१३॥

तत्र क्रोधस्ताङनाक्रोशनादिहेतुरंतेःकरणविक्षोभो गात्रस्वेदकंपनादिलिंगः । हर्षस्तद्विपरीतोऽभीष्टलाभजनितो बाष्परोमांचनादिलिंगः । रोषोऽनिष्टविषयो मानसो विक्रियाविशेषः । लोभः परद्रन्येप्सा स्वद्रन्याविनियोगस्तीर्थे । मोहः कार्याकार्याविवेकिता । दंभ आत्मनो धार्मिकत्वप्रकाशनम् ।
द्रोहः परानिष्टचिकीर्षा । मृषोयं अन्तत्वचनम् । अत्याशपरीवादौ अत्याशोऽतिमात्रमशनम् । परीवादोऽसमक्षं परदोषाभिधानम् । असूया परगुणेष्वक्षमा ।
काममन्यू । कामः स्त्रीन्यतिकराभिलाषः । मन्युस्तद्विधातकृत्सु द्वेषः ।
अनात्म्यं अनात्भवत्ता । एष क्रोधादिरयोगः, असमाधानलक्षणो ह्येष
चेतस्ये विश्वेपप्रकारः । तेषां योगमूलो निर्धातः ॥ १२ ॥ ॥ १३ ॥

के पुनस्ते योगा उच्यते——

अक्रोधोऽहर्षोऽरोषोऽलोभोऽमोहोऽदंभोऽद्रोहः सत्यवचनम-नत्याशोऽपेशुनमनसूया संविभागस्त्याग आर्जवं मार्द्वं शमो दमाः सर्वभूतेरिवरोधो योग आर्यमानृशंसं तुष्टिरिति सर्वाश्रमा-णां समयपदानि । तान्यनुतिष्ठन् विधिना सार्वगामी भवति ॥ ॥ १४॥

अक्रोधोऽहर्षः इत्येवमाद्या अयोगविपरीताः। अतस्ते समाधिलक्षणत्वात् योगाः। संविभागः आत्मनो यात्रासाधनस्यार्थिभ्यः संविभजनम् ।
त्यागः दृष्टादृष्टेष्टभोगानां द्यक्तितः परित्यजनं, तत्साधनानां च । आर्जवम् ऋजुता, अदुष्टाकलनपूर्विका वाङ्मनःकायानां प्रवृत्तिः। मार्दवं
मृदुत्वम् । शमोऽन्तःकरणोपशमः। दमो बाह्यकरणोपशमः। इदमन्यत्
योगलक्षणं संक्षेपत उच्यते—सर्वभूतैरिवरोधो योगः, विरोधे हि भूतानां
पीडा । तदभावेऽपीडा । स एव सर्वभूतापीडालक्षणो योगः। आर्ये
आर्याणां भावः अक्षुद्रता। आनृश्चां आनृश्चांस्यं अक्रौर्यम् । तृष्टिः लब्धव्यस्यालामेऽपि चेतसः प्रसन्नतयावस्थानं लाभ इव । सर्वभूताविरोधलक्षणाहिंसा परिवाजकस्यैव संभवतीत्यार्थादीनां त्रयाणां अन्येषां चाविरुद्धानां सर्वाश्रमान् प्रति प्राप्तिरितीतिशब्दसामर्थ्यात्, इतिशब्दस्य च
प्रकारवचनत्वादार्यादीनीत्थंप्रकाराणि सर्वाश्रमान् प्रति गमयति सर्वाश्रमाणां समयपदानीति । समयस्थानानीत्येतत् । अवश्यानुष्ठेयानीत्यर्थः ।
तान्येतानि यथोक्तान्यनुतिष्ठन् विधिना सर्वगामी सर्वगमनशीलः, ज्ञानाभिव्यक्तिक्रमेण। भवति मुच्यत इत्यर्थः।।

इति श्रीगोविन्दभगवत्पूज्यपादशिष्यस्य परमहंसपरिवाजकाचार्यस्य श्रीशंकर-भगवतः कृतौ आपस्तम्बीये धर्मशास्त्रे अध्यात्मपटलविवरणं समाप्तम् ।

# सनत्सुजातीयभाष्यम् ।

प्रथमोऽध्यायः ।

धृतराष्ट्र उवाच ॥ अनुक्तं यदि ते किंचिद्वाचा विदुर विद्यते । तन्मे ग्रुश्रूषतो बृहि विचित्राणि हि भाषसे ॥ १ ॥ विदुर उवाच ॥ धृतराष्ट्र कुमारो वै यः पुराणः सनातनः । सनत्सुजातः प्रोवाच मृत्युर्नास्तीति भारत ॥ २ ॥ स ते मुह्यान्प्रकाशांश्च सर्वान्हृद्यसंश्रयान्। प्रवक्ष्यति महाराज सर्वेबुद्धिमतां वरः ॥ ३ ॥ घृतराष्ट्र उवाच ॥ किं त्वं न वेद तद्भूयो यन्मे ब्रूयात्सनातनः। त्वमेव विदुर ब्रूहि प्रज्ञारोपोऽस्ति चेत्तव ॥ ४ ॥ विदुर उवाच ॥ शूद्रयोनावहं जातो नातोऽन्यद्वक्तुमुत्सहे । कुमारस्य तु या बुद्धिर्वेद तां शाश्वतीमहम्।। ५।। ब्राह्मी हि योनिमापन्नः सुगुह्यमिप यो वदेत्। न तेन गर्ह्यो देवानां तस्मादेतद्ववीमि ते ॥ ६ ॥ भृतराष्ट्र उवाच ।। त्रवीहि विदुर त्वं मे पुराणं तं सनातनम् । कथमेतेन देहेन स्यादिहैव समागमः ॥ ७॥ वैशंपायन उवाच ॥ चितयामास विदुरस्तमृषि शंसितत्रतम् । स च तिच्चतितं ज्ञात्वा द्शियामास भारत ॥ ८ ॥ स चैनं प्रतिजग्राह विधिदृष्टेन कर्मणा। सुखोपविष्टं विश्रान्तमथैनं विदुरोऽत्रवीत् ॥ ९ ॥ भगवन्संशयः कश्चिद्धृतराष्ट्रस्य मानसः। यो न शक्यो मया वक्तुं त्वमस्मै वक्तुमईसि ॥ १०॥ यं श्रुत्वायं मनुष्येद्रः सर्वदुःशातिगो भवेत्। लाभालाभौ प्रियद्वेष्यौ यथैनं न जरान्तकौ ॥ ११ ॥ विषहेरनभयामधौं श्लुत्पिपासे मदोद्भवौ। अरतिश्चैव तंद्री च कामक्रोधी क्षयोदया ॥ १२ ॥ इति श्रीमहाभारते शतसाहस्रयां संहितायां वैयासिक्यामुद्योगपर्वणि सन-त्सुजातीयपर्वणि विदुरकृतसनत्सुजातप्रार्थन एकचत्वारिंशोध्यायः ॥ ४१ ॥

## द्वितीयोऽध्यायः ।

वैशंपायन उवाच-

ततो राजा धृतराष्ट्रो मनीषी संपूज्य वाक्यं विदुरेरितं तत्। सनत्सुजातं रहिते महात्मा पप्रच्छ बुद्धि परमां बुभूषन् ॥ १॥

ॐनमः पुंसे पुराणाय पूर्णानंदाय विष्णवे । निरस्तनिखिलध्वा-न्ततेजसे विश्वहेतवे ॥ १ ॥ ॐ नमः आचार्येम्यो ब्रह्मविद्धयः । सन्तस्जा-तविवरणं संक्षेपतो ब्रह्मजिज्ञासूनां सुखावबोधायारभ्यते । स्वतिश्चदा-नंदाद्वितीयब्रह्मात्मस्वरूपोप्यात्मा स्वाश्रयया स्वविषययाऽविद्यया स्वान्भव-गम्यया स्वाभासय। स्वाभाविकचित्सदानंदाद्वितीयब्रह्मात्मभावाद्यच्युतोऽ-नात्मनि देहादावात्मभावमापन्नोऽप्राप्ताशेषपुरुषार्थः प्राप्ताशेषानर्थोऽविद्या-कामकर्मपरिकिंपतैरेव साधनैरिष्टप्राप्तिमनिष्टपरिहृतिं चाकांक्षट्लेकिक-वैदिकसाधनैरनुष्ठितैरपि परमपुरुषार्थे स्वार्थे मोक्षाख्यमलभमानो मकरा-दिभिरिव रागद्वेषादिभिरितस्तत आकृष्यमाणः सुरनरतिर्यगादिप्रभेदिभ-न्नास नानायोनिष परिवर्तमानो मोमुद्यमानः संसरन्कथंचिःपुण्यवशाद्धे-दोदितेनेश्वरार्थकर्मानुष्ठानेनापगतरागादिमलो नित्यादिदोषदर्शनेनोत्पन्नेहा-मुत्रफलभोगविरागो वेदान्तेभ्यः प्रतीयमानं ब्रह्मात्मभावं बुसुत्सुवेदोदि-तशमदमादिसाधनसंपन्नो ब्रह्मविदमाचार्यमुपेत्याचार्यानुसारेण वेदान्तश्र-वणादिना ब्रह्मास्मीति ब्रह्मात्मतत्त्वमवगम्य निवृत्ताज्ञानतत्कार्यो ब्रह्मरूपो-वतिष्ठत इतीयं वेदान्तमर्यादा । एतत्सर्वे क्रमेण दर्शयति भगवान्सनत्सु-जातः । धृतराष्टः शोकमोहाभितप्तस्तरति शोकमात्मविदिति वेदान्तवा-दमुपश्रत्य ब्रह्मविद्यया विना शोकापनयनमशक्यं मन्वानः '' अनुक्तं यदि ते किंचिद्राचा विदुर विद्यत " इति विदुरायोक्तवान् । अथोक्तश्रुतवाक्योपि परमकारुणिकः सर्वज्ञः सन्ब्रह्मविद्यां विशिष्टाधिकारिविषयां मन्वानः " शूद्रयोनावहं जातो नातोन्यद्रक्तुमुत्सह " इति शूद्रयोनिजत्वादौपनिषद्धः

ह्यात्मतत्त्वज्ञाने नाहमधिकृत इत्युक्त्वा कथमेनं धृतराष्ट्रं ब्रह्मविद्यायाः परमे पदे परमात्मिन पूर्णांनंदे स्वाराज्ये स्थापियध्यामीति मन्वानश्छांदो-ग्योपनिषत्प्रसिद्धमितिहासं स्मृत्वा नान्यो भूमानं तमसः परं परमात्मानं दर्शयितुं शक्नुयादिति मत्वा तमेव भगवन्तं सनत्सुजातं योगबलेनाहूय प्रत्युत्थानादिभिर्भगवंतं पूजियत्वाह क्षत्ता " भगवन्संशयः कश्चित् धृत-राष्ट्रस्य मानसे । यो न शक्यो मया वक्तुं त्वमस्मै वक्तुमईसि । यं श्रुत्वायं मनुष्येंद्रः सर्वदुःखातिगो भवेत् । लाभालाभौ प्रियद्रेष्यौ यथैनं न जरान्तको । विषहेत मदोन्मादौ श्चित्पिपासे भयाभये । अरित चैव तंद्रीं च कामकोधौ क्षयोदयाविति "। भगवन्येनासौ सकलसंसारकारण-धर्माधर्मविवर्जितः सर्वदुःखातिगो मुक्तो भवेत्तमस्मै धृतराष्ट्राय वक्तुम-र्हंसीत्युक्तवान् । तत इति । तत एतद्वाक्यसमनंतरम् । वैशंपायनो जनमेजयं प्रति कथयामास वक्ष्यमाणम् । विदुरेण सनत्सुजातं प्रतीरि-तमुक्तं यद्राक्यं तत्संपूज्य संमान्य । सनत्सुजातं । सनदिति सनातनं ब्रह्मोच्यते हिरण्यगर्भाख्यम् । तस्मात्सनातनाद्वहाणो मानसाज्ज्ञानवैराग्या-दिसमन्वितः सुष्टु जात इति सनत्सुजात इत्युक्तो भगवान्सनत्कुमारः तम् । रहिते रहिस प्राकृतजनवर्जिते । महात्मा महाबुद्धिः । पप्रच्छ पृष्टवान् । बुद्धि परमामुत्तमां पूर्णानन्दाद्वितीयविषयाम् । किमर्थे बुभूषन्भ-वितुमिच्छन्ब्रह्मात्मविद्ययाऽपहृतमात्मानं लब्धुमिच्छन्नित्यर्थः ॥ १ ॥ धृतराष्ट्र खवाच ॥

सनत्सुजात यदिदं शृणोमि न मृत्युरस्तीति तव प्रवादम्। देवासुरा ह्याचरन्त्रह्मचर्यममृत्यवे तत्कतरन्तु सत्यम्॥ २॥

तदेवाह । सनत्सुजातेति । हे सनत्सुजात यन्मृत्युर्हि नास्तीति शिष्यान्प्रत्युपदिष्टमिति विदुरः प्रहि । देवासुराः पुनरमृत्यवे मृत्योर-भावायामृतत्वप्राप्तये ब्रह्मचर्यमाचरन्तो गुरौ वासं कृतवन्तः । श्रूयते च छांदोग्ये । तद्दोभये देवा असुरा अनुबुबुधिरे इत्याद्यारम्य तौ ह द्वात्रिं- रातं वर्षाणि ब्रह्मचर्यमूषत्रित्रियंतेनेंद्रविरोचनयोः प्रजापतौ ब्रह्मचर्याचरणं एकशतं ह वै वर्षाणि मघवा प्रजापतौ ब्रह्मचर्यमुवासेति च । यदि मृत्यु-र्नास्तीति तव पक्षस्तिहैं कथं देवासुराणाममृत्यवे ब्रह्मचर्याचरणं तत्त्रयो-र्मृत्युसद्भावासद्भावपक्षयोः कतरन्तु सत्यं यत्सत्यं तद्भक्तमईसीत्य-भिप्रायः॥ २॥

सनत्सुजात उवाच ॥ अमृत्युः कर्मणा केचिन्मृत्युनीस्तीति चापरे । शृणु मे बुवतो राजन्यथैतन्मा विशंकिथाः ॥ ३ ॥

एव पृष्टः प्राह भगवान्सनत्सुजातः । अमृत्युरिति । केचित्पुनरिवद्याधिरूढाः परमार्थतो मृत्युसद्भावं मन्यमाना वेदोक्तन कर्मणाऽमत्युरमृतत्वं
भवतीति मत्वाऽमृत्यवेऽमृतत्वप्राप्तये वेदोक्तं कर्माचरिन्ते । तथाऽन्ये
विषयविषान्धा विषयव्यतिरेकेण निर्विषयं मोक्षममन्यमानाः कर्मणैवामृत्युरमृतत्वं देवादिभावं वर्णयन्ति । तत्रैव च रागिगीतं श्लोकमुदाहरिन्त ।
अपि वृन्दावने शून्ये सुगालत्वं स इच्छति । न तु निर्विषयं मोक्षं कदाचिदपि गौतमेति । तथैव परमात्मव्यतिरेकेण द्वितीयमपश्यन्तो ज्ञानकर्मभ्याममृतत्वं वर्णयन्ति । अपरे पुनरिवतीयात्मदिर्शिन आत्मव्यतिरेकेण
द्वितीयमपश्यन्तो मृत्युर्नास्तीति वर्णयन्ति । हे राजन्यथैतत्पक्षयोरिवरोधः
संभवति तथा ब्रुवतो मे मम वाक्यं शृणु मा विशंकिथाः । मयोक्तेथें
शंकां मा कृथाः ॥ ३ ॥

डमे सत्ये क्षत्रियाद्यप्रवृत्ते मोहो मृत्युः संमतो यः कवीनाम्। प्रमादं वै मृत्युमहं त्रवीमि तथाऽप्रमादममृतत्वं त्रवीमि ॥ ४ ॥

कथिमत्याह । उमे इति । ये पूर्वोक्ते मृत्योरिस्तत्वनास्तित्वे उमे । हे क्षत्रियाऽऽद्यप्रवृत्ते । य आदिसर्गस्तमारभ्यप्रवृत्ते । अथवा क्षत्रियाद्य क्षत्रियप्रधान । प्रवृत्ते वर्तमाने । कथं पुनरुभयोः परस्परविरुद्धयोरिस्ति-त्वनास्तित्वयोः सत्यत्विमिति तत्राह । मोहो मृत्युः संमतो यः कवीना-मिति । भवेदयं विरोधोऽस्तित्वनास्तित्वयोर्यदि परमार्थरूपो मृत्युः स्थातः

ति मृत्युः । यो मोहो मिथ्याज्ञानम् । अनात्मन्यात्माभिमानः स मृत्युः केषांचित्कवीनां मतः । अहं तु न तथा मृत्युं ब्रवीमि । कथं ति । प्रमादं मृत्युमहं ब्रवीमि । प्रमादः प्रच्युतिः स्वाभाविकब्रह्मभावात् । तं प्रमादं मृथ्याज्ञानस्थापि कारणमात्मानवधारणमात्माज्ञानं मृत्युं जननमरणा- विल्रक्षणं सर्वानर्थंबीजमहं ब्रवीमि । तथा च श्रुतिः । स्वरूपावस्थानमेव मोक्षपदं दर्शयति । परं ज्योतिरुपसंपद्य स्वेन रूपेणामिनिष्पद्यत इति । तथाऽनुगीतासु स्पष्टमाह—एको यज्ञो नास्ति ततो द्वितीयो यो द्वञ्छय- स्तमहमनुव्रवीमीति । यतः स्वरूपावस्थानलक्षणो मोक्षः । अत एव चतु- विधिक्रयापलिवलक्षणत्वादेव न कर्मसाध्यममृतत्वं नापि समुच्चिताभ्यां ज्ञानकर्मभ्यामिति । अमृत्युः कर्मणा केचिदित्येतदनुपपन्नमेवेत्युक्तं भवति । वक्ष्यति चास्य पक्षस्य स्वयमेव निराकरणम्— " कर्मोदये कर्मफलानुरागा- स्तत्रानु ते यान्ति न तरन्ति मृत्युम् । ज्ञानेन विद्वांस्तेज अभ्येति नित्यं न विद्यते द्वन्यथा तस्य पंथा " इति ॥ ४ ॥

प्रमादाहे असुराः पराभवन्न प्रमादाद्ब्रह्मभूता भवंति ।

नैव मृत्युव्यात्र इवान्ति जंतून्न ह्यस्य रूपमुपलभ्यते हि ॥ ५ ॥

कथमेतदवगम्यते प्रमादो मृत्युरप्रमादोऽमृतत्वमिति तत्राह । प्रमादादिति । प्रमादात्स्वाभाविकब्रह्मभावप्रच्यवनादनात्मनि देहादावात्मभावादसुरा विरोचनप्रभृतयः पराभवन्पराभूताः । तथा च श्रुतिः । अनुपलभ्यात्मानमित्यारभ्य देवा वा असुरा वा ते पराभविष्यन्तीत्यंतेन । तथाऽप्रमादात्स्वाभाविकचित्त्यदानंदाद्वितीयब्रह्मात्मज्ञानावस्थानाद्ब्रह्मभूताः सुराश्चेद्रादयः ।
तथा च श्रुतिः । तं देवा आत्मानमुपासते तस्मान्तेषां च सर्वे
लोका आताः सर्वे च कामा इत्यादिना । अथवाऽसुषु प्राणेष्विद्रियेष्वेव
रमन्त इत्यसुराः । अनात्मविदो वैषयिकाः प्राणिनोऽसुराः । ते स्वाभाविक्रब्रह्मभावमतिकम्यानात्मनि देहादावात्मभावमापन्नाः पराभवन्ति तिर्य

गादियोनिमापन्नाः । तथा च बह्वृचन्नाह्मणोपनिषत् । तस्मान प्रमाद्ये-तन्नातीयादिति । तथा स्वस्मिन्नात्मन्येवोपरमन्त्यात्मविदः सुराः । तथा चोक्तम् । "आत्मन्येव रितर्येषां स्वस्मिन्न्नह्मणि चाचले । ते सुरा इति विख्याताः सूर्यश्च सुरा मता" इति । अप्रमादात्ते स्वाभाविकत्रह्मात्मनावस्थानाद्ब्रह्मभूता निवृत्तिमिथ्याज्ञानतत्कार्या ब्रह्मैव संबभ्वुरित्यर्थः । नन्वन्य एव सर्वजंत्नासुपसंहारको मृत्युः प्रसिद्धः कथसुच्यते प्रमादं वे मृत्युमहं ब्रवीमीति तत्राह । नैव मृत्युरत्ति भक्षयति प्राणिनः । यदि भक्षयेत्तर्हि व्याव्र इवास्य रूमसुपलभ्येत न चोपलभ्यते तस्मान्नास्त्येव मृत्युः ॥ ५॥

यमं त्वेके मृत्युमतोन्यमाहुरात्मावासममृतं ब्रह्मचर्यम् । पितृलोके राज्यमनुशास्ति देवः शिवः शिवानामशिवोऽशिवानाम् ॥

ापतृलाक राज्यमनुशास्त द्वः शिवः शिवानामाश्वाऽश्वानाम् ॥
नन्पलभ्यते साविज्युपाख्याने अय सत्यवतः कायादिति । कथमुच्यते
नास्य रूपमुपलभ्यत इति तत्राह । यममिति । सत्यं उपलभ्यते
तथापि न साक्षान्मृत्युः । कस्तर्हि । यः प्रमादाख्योऽज्ञानमृत्युः स एव
साक्षाद्विनाशहेतुत्वात् । तथाऽज्ञानस्य विनाशहेतुत्वं श्रूयते । इह चेदवेदीदय सत्यमस्ति न चेदवेदीन्महती विनष्टिरिति । बृहदारण्यके प्रमादाख्यस्याज्ञानस्य साक्षान्मृत्युत्वं दर्शितम् । मृत्युवैं तमो ज्योतिरमृतमिति ।
यस्मात्यमाद एव साक्षान्सर्यानर्थवीजं तस्मान्न प्रमाद्यते । वित्सदानन्दाद्वितीयब्रह्मभावेनैवावतिष्ठेतेत्यर्थः । तथा चाज्ञानस्य वन्धहेतुत्वं विज्ञानस्य
मोक्षहेतुत्वमुक्तं भगवता । अज्ञानेनावृतं ज्ञानं तेन मुद्यन्ति जन्तव इति ।
'यस्मात्यमाद एव मृत्युः प्रमादोऽमृतत्वमत एव न कर्मसाध्यममृतत्वम् ।
नापि कर्मप्राप्यं नित्यसिद्धत्वात् । नित्यप्राप्तत्वाच्च । तथा च श्रुतिः ।
एष नित्यो महिमा ब्राह्मणस्येति । तथा तमेव विदित्वाऽतिमृत्युमेति
नान्यः पन्था विद्यतेऽयनाय । तमेव धीरो विज्ञाय प्रज्ञां कुर्वीत ब्राह्मण
इति ज्ञानस्यैव मोक्षसाधनत्वं दर्शितम् । तथा च ज्ञानं चक्षुषा गृह्यत

.इति । भवस्यति च भगवाञ्ज्ञानस्यैव मोक्षसाधनत्वम् । अंतवन्तः क्षत्रि-येति । एवं मृत्युं जायमानं विदित्वेति च । तथा च मोक्षधर्मे "कर्मणा बध्यते जंतुर्विद्यया च विमुच्यते । तस्मान्कर्म न कुर्वन्ति यतयः पारदर्शिन इति "।। ज्ञानं विशिष्टं न हि यज्ञा इति च। तथा च ज्ञानस्यैव मोक्ष-साधनत्वं मन्यमानः सर्वेकर्मपरित्यागमाह भगवान्वेदाचार्यो मनुः । यथो-क्तान्यपि कर्माणि परिहाय द्विजोत्तमः । आत्मज्ञाने शमे च स्थाद्वेदाभ्यासे च यत्नवानिति ॥ तथाह भगवान्परमेश्वरः । " ज्ञानं तु केवलं सम्यगपवर्ग-फलपदम् । तस्माद्भवद्भिर्विमलं ज्ञानं कैवल्यसाधनम् ॥ विज्ञातन्यं प्रयत्नेन श्रोतव्यं दृश्यमेव च । एकः सर्वत्रगो ह्यात्मा केवलश्चितिमात्रकः । आनंदो निर्मलो नित्यः स्यादेतत्सांख्यदर्शनम् । एतदेव परं ज्ञानमेतन्मो-क्षोऽनुगीयते । एतन्कैवस्यममलं ब्रह्मभावश्च वर्णितः । आश्रिन्यैतत्परं तत्त्वं तिन्नष्ठास्तत्परायणाः ॥ गच्छन्ति मां महात्मानं यतन्तो विश्वमीश्वरमिति "। नन्वेवं चेत्तर्हि कर्माणि नानुष्ठेयानि । न नानुष्ठेयानि किं तु ज्ञानिना नानुष्ठे-यानि । तथा चाह भगवान् । यस्त्वात्मरित्रेव स्थादिति । तथा च ब्रह्मपुराणे कावषेयः किमद्य नश्चाध्ययनेन कार्यमिति । तथा च बह्वुच-ब्राह्मणोपनिषत् । किमर्थे वयमध्येष्यामहे । तथा च बृहदारण्यके विदुषः कर्मसंन्यासं दर्शयति । एतद्ब्रह्म वैतदिति । तथा हैंगे । ज्ञानामृतेन तृप्तस्य कर्मणा प्रजया च किमिति । तथा चाथर्वणी श्रुतिः । नैतद्विद्वानिति । केन तर्द्धानुष्ठेयानि । अज्ञानिनाऽऽरुरुश्चुणा सर्वकर्माणि सदाऽनुष्ठेयानि । न ज्ञानिना । तथा चाह भगवान् । लोकेऽस्मिन्द्रिवधा निष्ठेति । आरुरक्षोर्भुनेर्योगमिति । तथा चाह भगवान्सत्यवतीसुतः -- " द्वाविमावथ पंथानी यत्र वेदाः प्रतिष्ठिताः । प्रवृत्तिलक्षणो धर्मी निवृत्त्यैव व्यवस्थितः "।। नन्वेवमारुरुक्षुणापि कर्माणि नानुष्ठेयानि कर्मणां बंधहेतुत्वात्तथा चोक्तं भगवता ''कर्मणा बध्यते जंतुर्विद्यया च विमुच्यते '। इति । सत्यं तथापीश्वरार्थतया फलनिरपेक्षमनुष्ठीयमानानि न बंधुहेत्नि ।

तथा चोक्तं भगवता । यज्ञार्थात्कर्मण इति । किमर्थे तर्हि तेषामनुष्टानं सत्त्वशुद्धयर्थमिति ब्रमः । तथा चोक्तं भगवता । कायेन मनसा बुद्धयेति । यज्ञो दानं तपश्चैव पावनानि मनीषिणामिति। गतसंगस्येति च । तथा च । " कषायपक्तिः कर्माणि ज्ञानं तु परमा गतिः । कषाये कर्मभिः पके ततो ज्ञानं प्रवर्तत '' इति । ननु कर्मणामि विद्यासहितानां मोक्ष-हेतुत्वं श्रयते । विद्यां चाविद्यां च यस्तद्वेदोभयमिति । तथा च मनुः " तपो विद्या च विप्रस्य निःश्रेयसकरे उमे " इति । नैतत् । पूर्वापराननुसंधाननि-बंधनोऽयं भ्रमः । तथा हि विद्यां चाविद्यां च यस्तद्वेदोभयं सहेत्युक्त्वाऽ-विद्यया मृत्युं तीर्त्वा विद्ययाऽमृतमदनुत इति विद्याविद्ययोर्भिन्नविषयत्वेन समुच्चयाभावः श्रुत्यैव दर्शितः । इदमेव स्पष्टमाह भगवान्मनुः । " तपो विद्या च विप्रस्य निःश्रेयसकरावुभौ " इत्युक्ते समुचयाशंका मा भूदिति। " तपसा कल्मषं हन्ति विद्ययाऽमृतमञ्जुत " इति तपसो नित्यनैमित्तिक-लक्षणस्य कर्मणः श्रुतावेव विनियोगं दर्शितवान् । तथा ईशावास्यमिदं सर्वेमिति सर्वस्य तावन्मात्रत्वमुक्त्वा तदात्मभूतस्य सर्वस्य तावन्मात्रत्वं परयतस्तद्दर्शनेनैव कृतार्थस्य साध्यान्तरमपरयतस्त्यागेनैव भुंजीथेति त्यागे-नैवात्मपरिपालनमुक्त्वाऽतदात्मवेदिनः केन तर्ह्यात्मपरिपालनमित्याशंक्याह् " कुर्वन्नेवेह कर्माण जिजीविषेच्छतं समा:। एवं त्वयि नान्यथेतोऽस्ति न कर्म लिप्यते नरे " । एवं सर्वभूते त्वयि नरमात्रामिमानिन्यज्ञेऽविद्या-निमित्तोत्तरपूर्वाघयोरश्चेषविनाशाभावात्कुर्वन्नेव सदा यावज्जीवं कर्म जिजी-विषेदित्यज्ञस्य नरमात्राभिमानिनः शुद्धवर्थे यावज्जीवं कर्माणि दर्शयति । अत एभिरपि वाक्यै: कर्मणां शुद्धिसाधनत्वमेवावगम्यते । न मोक्षसाध-नत्वम् । यद्यप्युक्तं " तेनैति ब्रह्मवित्पुण्यकृत्तैजसश्च " इति चराब्दात्समु-चयोऽवगम्यते तदिप प्रसिद्धश्रुतिविनियोगानुसारेण वेदितव्यम् । तथा चानुगीतासु स्पष्टमाह भगवान्कर्मणां शुद्धिद्वारेणैव मोक्षसाधनत्वं नित्य-नैमित्तिकैरिति ॥ वक्ष्यति भगवान्सनत्सुजातः द्युद्धिद्वारेणैव मोक्षसा-

धनत्वं तदर्थमुक्तं तप एतदिति । ननु कथं सत्त्वशुद्धिद्वारेणैव मोक्षसाधन-त्वं विनापि सत्त्वशुद्धि ज्ञानेनैव मोक्षः सिध्यत्येव । सत्यम् । ज्ञानेनैव मोक्षः सिध्यति किं तु तदेव ज्ञानं सत्त्वग्रुद्धि विना नोत्पद्यत इति वयं ब्रूमः । तथा चोक्तम् । " ज्ञानमुलयत्रते पुंसां क्षयालापस्य कर्मणः " इति । तथा चाह याज्ञवल्क्यः -- "तथाप्यपक्रकरण आत्मज्ञानस्य न क्षमः " इति । विद्युद्धसत्त्वस्यैव नित्यानित्यवस्तुविवेकादिद्वारेण मोक्षसाधनज्ञान-निष्पत्तिरस्ति । तस्मात्सत्त्वशुद्धयर्थे सर्वेश्वरमुद्दिश्य सर्वाणि वाङ्मनःकाय-लक्षणानि श्रीतस्मार्तानि कर्माणि समाचरेत् । यावदिशुद्धसस्य इहामुत्र-फलभोगविरागो योगारूढो भवति तावलमाणि कुर्वीत । तथा चाह भगवान्-- '' आरुरुक्षोर्मुनेर्योगं '' इति । '' संन्यासस्तु महाबाहो दुःख माप्तुमयोगतः '' इति ॥ तस्य लक्षणमुक्तं यदा हि नेन्द्रियार्थेष्विति । यस्तु पुनरेवं यज्ञदानादिना विद्युद्धसत्त्व इहामुत्रफलभोगविरागो योगारूढो भवति तस्य शम एव कारणं न कर्मेति। तथा चोक्तं-- " योगारूढस्य तस्यैव शमः कारणमुच्यते ''। तस्माच्छमदमादिसाधनसंपन्नः श्रवणादि-समन्वितो योगी यंजीत सततमात्मानं रहिस स्थित इति । कथं तर्हि योगानुष्ठानं कार्यम् । श्रणु । समे देशे शर्करावह्निवालुकाशब्दजलाशया-दिवर्जिते मनोनुकूले ग्रुचौ नात्युच्छितं नातिनीचं चैलाजिनकुशोत्तरं स्थिरमासनं प्रतिष्ठाप्य तत्रोपविक्यासनं स्वस्तिकादि बद्ध्वा समं कायिशिरो ग्रीवं धारयन्नचलं विश्वादीन्विश्वतैजसप्राज्ञाञ्जाग्रस्वप्रसुषुप्तिक्रमेण कार्य-कारणविनिर्मुक्ते पूर्णात्मन्युपसंहत्य पूर्णात्मना स्थित्वा । ''ध्यायेतपुरीशयं देवं पूर्णानंदं निरंजनम् । अपूर्वानपरं ब्रह्म नेति नेत्यादिलक्षणम् । अश्नायाद्यसंस्पृष्टमनुदितानस्तमितज्ञानात्मनावस्थितं परं परमात्मानं नमो नम इति । तथा चोक्तं ब्रह्मविद्धिः । विविक्तदेशमाश्रित्य ब्राह्मणः शुद्ध-चेतसा । भावयेत्पूर्णमेकाख्यं हृद्याकाशमयं विभुम्। तथा चोक्तं ब्राह्मे। " तसादिमोक्षाय कुरु प्रयत्नमिति " । एवं युंजन्सदात्मानं परमात्मत्वेन

यदा साक्षाद्विजानाति तदा निरस्ताज्ञानतःकार्यो वीतशोकः कृतकृत्यो भवति । तथा च बृहदारण्यके । आत्मानं चेद्विजानीयादिति । तथा ईशावास्ये । यस्मिन्सर्वाणि भूतानीति । तथा च कठवल्लीषु तं दुर्दर्श-मिति । तथा च कावषेयगीतासु । आत्मज्ञः शोकसंतीणों न विभेति कुतश्रनेति । तथा च मनुः । सर्वेषामापि चैतेषामात्मज्ञानं परं मतमिति । तथा चाह भगवान् । एतद्बुद्ध्वा बुद्धिमान्स्यात् । यस्मानद्विज्ञानादेव परमपुरुषार्थप्राप्तिस्तस्मान्तमेव परमानदात्मानमात्मत्वेन जानीयादयमहमस्मीति । न किंविदन्यचितयेत् । तथा च श्रुतिः । तमेव धीरो विज्ञायेति । तथा चाह भगवान् । संकल्पप्रभवान्कामानिति । एवं प्रसंगात्सर्वशास्त्रार्थः संक्षेपतो दर्शितः ।

अथेदानीं प्रकृतमनुसरामः । यसात्रमाद एव सर्वानर्थवीजं तसात्रमादमेवाहं मृत्युं ब्रवीमि न यमम् । यमं तु पुनरेके विषयविषांधा
अविद्याधिरूढाः स्वात्मन्यतिरेकेण द्वितीयं पश्यन्ति मृत्युम् । अतो
मयोक्तान्मृत्योः प्रमादाख्यादन्यं परं वैवस्वतमाहुः । आत्मावासमात्मनि
बुद्धौ वसतीत्यात्मावासस्तम् । तथा च मनुः "यमो वैवस्वतो राजा
यस्तवैष दृदि स्थितः । तेन चेदविवादस्ते मा गंगां मा कुरून्त्रज "।
अमृतममरणधर्माणं ब्रह्मचर्ये ब्रह्मणि स्वात्मभूते चरमाणं ब्रह्मनिष्टमित्यर्थः । श्रूयते कठवल्लीषु – कस्तं मदामदं देवं मदन्यो ज्ञातुमईतीति ।
पितृलोके राज्यमनुशास्तीति । शिवः सुखप्रदः शिवानां पुण्यकर्मणामशिवोऽसुखप्रदः । अशिवानां पापकर्मणाम् ।। ६ ॥

आस्यादेष निःसरते नराणां क्रोधः प्रमादो छोभरूपश्च मृत्युः। अहंगतेनैव चरिन्वमागीत्र चात्मनो योगमुपैति कश्चित्॥ ७॥ एवं तावत्प्रमाद एव मृत्युरिति मृत्युरूपं निर्धारितम्। इदानीं तस्यैव कार्यात्मनावस्थानं दर्शयति । आस्यादिति । यः प्रमादाख्यो मृत्युः। सः प्रथममास्थात्मना परिणमते । आस्योऽभिमानात्मकोऽहंकारः । तथा चोक्तं- " सर्वार्थाक्षेपसंयोगादसुधातुसमन्वयात् । आस्य इत्युच्यते घोरो ह्यहंकारो गुणो महान् "। एवमहंकारात्मना स्थित्वा ततोऽहंकारान्निः-सरति निर्गेच्छति कामात्मना ततः कामः स्वविषये वर्तमानः प्रतिहत-क्रोधः प्रमादो मोहरूपश्च भवति । ततोऽहंगतेनाहंस्वरूपमापन्नेनाहंका-राद्यात्मना स्थितेनाज्ञानेन तदात्मभावमापन्नो ब्राह्मणोऽहं क्षत्रियोऽहं वैदयो-ऽहं ग्रुद्दोऽहं स्थूलोऽहं क्वृशोऽहममुख्य पुत्रोऽस्य नतेत्येवमात्मको रागद्वेषादि-समन्वितः चरन्विमार्गाञ्श्रीतस्मार्तविपरीतान्मार्गान्न चात्मनः परमात्मनो योगं समाधिलक्षणमुपैति कश्चिद्पि । अथवाऽविद्याकामकर्माणि संसारस्य प्रयोजकसूतानि । पूर्वत्र मोहो मृत्युः संमत इत्यनेनान्यथाग्रहणात्मिकाऽ-विद्या दर्शिता । उत्तरत्र कर्मीदय इति कर्म वक्ष्यति । अथेदानीं कामोऽ-भिधीयते । अस्यन्ते शिष्यन्तेऽनेन संसारे प्राणिन इत्यास्यः कामः । अथवा आस्यवदास्यं सर्वजग्धुत्वात् । तथा चोक्तं भगवता "काम एष क्रोध एष " इति । एष मृत्युरास्थात्मना स्थित्वा ततः क्रोधात्मना विपरिणमते उक्तं च " कामान्त्रोधोऽभिजायत " इति । ततोऽहंगते-नाहंकारापन्नेनाज्ञानेनाहंकारफलकारूढेन चिदाभासेन चरन्विमार्गान्न वात्मनो योगमुपैति कश्चित् ॥ ७ ॥

ते मोहितास्तद्वशे वर्तमाना इतः प्रेतास्तत्र पुनः पतन्ति । ततस्तान्देवा अनु परिप्लवन्ते अतो मृत्युर्मरणादभ्युपैति ॥ ८ ॥

किं च । त इति । ते अहंकारादिरूपेण स्थितेनाज्ञानेन मोहिता देहा-द्यात्मभावमापादिताः । तद्वरो अहंकाराद्यात्मना परिणतप्रमादाख्यमृत्युवरो वर्तमानाः । अतोऽस्मात्पेता धूमादिमार्गेण गत्वा तत्र परलोके यावत्सं-पातमुषित्वा पुनराकाशादिक्रमेण देहग्रहणाय निष्पतन्ति । श्रूयते च । तस्मिन्यावत्संपातमुषित्वाऽथैनमेवाध्वानं पुनर्निवर्तन्ते । ततोऽनंतरं पुन-देंहग्रहणावस्थायां तं देवा इदियाण्यनुस्त्य कर्माणि परि समंतात्स्रवन्ते समंततः परिवर्तन्त इत्यर्थः । अतोऽस्मात्कारणादिदिवयुगुणानुस्ररणान्मरणं यान्ति । ततो मरणाजन्माभ्युपैति ततो मृत्युम् । एवं जन्ममरणप्रबंधारूढो न कदाचिन्मुच्यत इत्यर्थः । आत्माज्ञाननिमित्तत्वात्संसारस्य यावन्तरमात्मात्मत्वेन साक्षान्न जानाति तावद्यं तापत्रयामिभूतो मकरादिमिरिव रागद्वेषादिभिरितस्ततः समाकुष्यमाणो मोमुद्धमानोऽविष्ठत इत्यर्थः । प्रत्यग्ञानजननेषु सर्वद्वैताकाराज्ञानपरिणामेषु स्वस्थामासस्तिस्मन्फलके समारूढः साक्षित्वेश्वरत्वकारणत्वान्तर्यामित्वरूपतामात्मा गच्छति । स च प्रपंचस्थोऽपि वस्तुतो न तेन संबध्यते । असंगागमनिरोधात् । तस्मादीश्वरत्वादिकं किपतम् । उक्तं हि "अविद्याकृतनाम-रूपोपाध्यनुरोधीश्वरो भवतीति" । तथा च तद्वोधादेव तद्वतिरित्यविरुद्ध-मित्यर्थः । उक्तं च सुरेश्वराचार्यैः "स्वाभासफलकारूढस्तद्ज्ञानजभूमिषु । तत्स्थोऽपि तदसंबद्ध ईश्वराद्यात्मतां गतः "।। ८।।

#### कर्मोदये कर्मफछानुरागास्तत्रानु ते यान्ति न तरन्ति मृत्युम्। सर्दर्थयोगानवगमात्समन्तात्प्रवर्तते भोगयोगेन देही ॥ ९॥

एवं तावद्विद्याकामयोर्बन्नहेतुत्वममिहितम् । अथेदानीं कर्मणां बंधहेतुत्वमाह । कर्मेति । अमृत्युः कर्मणा केचिदिति । कर्मणाऽमृतत्वं भवतीति यन्मतान्तरन्यस्तं तिन्नराकरोति । न केवलं कर्मणाऽमृतत्वं भवति ।
अपि तु कर्मोदये कर्मणामुत्पत्तौ कर्मफलानुरागाः सन्तस्तत्र तिस्मिन्कर्मफलेऽनुयान्ति । यस्मात्तत्रैवानुयान्त्यतो न तरन्ति मृत्युम् । पुनः पुनर्जन्ममरणात्मके संसारे परिवर्तन्त इत्यर्थः । कस्मात्पुनः कर्मोदये कर्मफलानुरागास्तत्रैव परिवर्तन्ते । सदर्थयोगानवगमात् । सदर्थेन योगः सदर्थयोगः सदर्थेन परमात्मना योगस्तस्य सदर्थयोगस्य एकत्वस्थानवगमात् ।
स्वात्मनश्चित्सदानंदाद्वितीयब्रह्मतत्वभावानवगमादित्यर्थः । समंतात्समंततः
प्रवर्तते भोगयोगेन विषयरसबुद्ध्या देही । यथाऽन्धो निम्नोन्नतकटकस्थलादिषु परिभ्रमत्येवमसाविप विवेकहीनः सर्वत्र विषयाकाक्षया
परिभ्रमति ॥ ९ ॥

तद्वै महामोहनमिद्रियाणां मिथ्यार्थयोगेऽस्य गतिर्हि नित्या। मिथ्यार्थयोगाभिहतांतरात्मा स्मरन्तुपास्ते विषयान्समंतात्॥ १०॥

किं च तदिति । यदागाभिभूतस्येदियाणां विषयेषु प्रवर्तनं तन्महा-मोहनम् । एतदुक्तं भवति । यस्य विषयेषु न वास्तवबुद्धिस्तस्येदियाणि विषयेषु न प्रवर्तन्ते । तस्य विषयेषु प्रवृत्त्यभावादात्मन्येव प्रवृत्तिः । ततश्च मोहनिवृत्तिः । यस्य विषयेषु वास्तवबुद्धिस्तस्येदियाणां पराग्भूतेषु विषयेषु प्रवृत्तत्वान्न स इमं सदद्वितीयं प्रत्यग्भूतं परमात्मानमात्मत्वेन साक्षाज्जानाति । तथा चोक्तं – स्त्रीपिंडसंपर्ककलुषितचेतसो विषयविषांधा ब्रह्म न जानन्तीति । ततश्च महामोहेन पुनःपुनर्विषयेषु प्रवृत्तिः । तथा चाह मनुः — "न जातु कामः कामानामुपभोगेन शाम्यतीति "। ततश्र मिथ्यार्थैरविद्याकित्पतैः शब्दादिविषयैभीगो भवति तस्मिन्मिथ्यार्थयोगेऽस्य देहिनो गतिः संसारगतिर्नित्या नियता । प्रसिद्धं ह्येतत् । स्वात्मभूतं परमात्मानमनवगम्य ्विषयेषु प्रवर्तमानाः पराग्भूतास्तिर्यगादियोनि प्राप्नु-वन्तीति । तथा च बह्वृचबाह्मणोपनिषदि । या वै ता इमाः प्रजाः प्रजायन्त इति । वक्ष्यति च कामानुसारी पुरुषः कामाननु विनश्यतीति । कसात्पुनर्मिथ्यार्थयुक्तस्य गतिर्हि नित्येति तत्राह—मिथ्यार्थयोगाभिहतान्त-रात्मा मिथ्याभूतविषयसंयोगेनाभिहतान्तरात्मा यस्य सोऽभिहतस्वाभाविक-ब्रह्मभावः स्मर्ञ्याब्दादिविषयान्तानेवोपास्ते न परमात्मानं समंतात्स-मंततः ॥ १०॥

अभिध्या वे प्रथमं हन्ति चैन कामकोधो गृह्य चैनं च पश्चात् । एतान्बालान्मृत्यवे प्रापयन्ति धीरास्तु धैर्येण तरन्ति मृत्युम् ॥ ११ ॥

तिकिमिति चेत्तत्र यद्भवति तच्छृणु । अभिध्येति । अभिध्या विषय-ध्यानं प्रथमं हन्ति विनाशयित स्वरूपायच्युतं करोति । ततो विषय-ध्यानाभिहतमेनं विषयरससंनिधौ शीघं प्रतिग्रह्म कामश्र हन्ति । ततः कामाभिहतमेनं प्रतिग्रह्म कोधश्र हन्ति । तदेतेऽभिध्याद्वय प्रतानभिध्या- कामक्रोधवशंगतान्वालानविवेकिनो मूढान्मृत्यवे प्रापयन्ति क्षिपन्ति । श्रूयते कठवल्लीषु 'परांचि खानीति '। धीरास्तु पुनर्धेर्येण विषयाञ्जित्वा परमात्मानमात्मत्वेनावगम्य तरन्ति मृत्युम् । श्रूयते च " निचाय्य तं मृत्युमुखादिति " ॥ ११ ॥

योऽभिध्यायन्तुत्पतिष्णून्निहन्यादनाचारेणाप्रतिबुध्यमानः । स वै मृत्युं मृत्युरिवात्ति भूत्वा ह्यवं विद्वान्योऽभिनिहन्तीति कामान् ॥ १२ ॥

कथं पुनर्धीरास्तु धैर्येण विषयाञ्जित्वा मृत्युं तरन्तीत्यत आह य इति । योऽभिध्यायन्ननित्याग्रुचिदुःखानुविद्धतया उत्पतिष्णूनृत्पत्योत्पत्य पतन्तीत्युत्पतिष्णवो विषयास्तानिहन्यात्परित्यजेत् । अनाचारेणानादरेण । अमेध्यदर्शन इवाप्रतिबुध्यमानः पुनःपुनरचितयन्स वै पुरुषो मृत्योरेव मृत्युर्भ्त्वा मृत्युरिवात्ति मृत्युम् । उक्तं च " विषयप्रतिसंहारं यः करोति विवेकतः । मृत्योर्मृत्युरिति ख्यातः स विद्वानात्मवित्कविः " इति ॥ १२ ॥

कामानुसारी पुरुषः कामाननु विनइयति । कामान्व्युदस्य धुनुते यत्किचित्पुरुषो रजः ॥ १३॥

एवमनित्यादिरूपेण विद्वान्सन्ननादरादिनाऽभिहन्ति कामान् । यः पुन-रनादरादिना नाभिहन्ति स किं करोतीत्याह । कामेति । यस्तु पुनर्विष-याभिध्यानेन कामानुसारी भवति स कामाननु विनश्यतीति । कामवि-षये नष्टे कामाननु कामैः सह विनश्यति । अनित्याः कामगणाः । प्रति-क्षणं विनाशान्विताः । तद्वत्कामी विशीणों भवति । यस्तु पुनर्विषयदो-षदर्शनेन कामान्परित्यजति स कामान्ध्युदस्य परित्यज्य विवेकबुद्ध्या धुनु-ते ध्वंसयति । यत्किचिदिह जन्मनि जन्मांतरे चोपार्जितं रजः पुण्यपापा-दिलक्षणं कर्म तत् ध्वंसयति ॥ १३ ॥

> देहोऽप्रकाशो भूतानां नरकेऽयं प्रदृश्यते । गृह्यन्त इव धावन्ति गच्छन्तः अभ्रमुन्युखाः ॥ १४॥ २९

कथं पुनरस्य देहस्य काम्यमानस्य हेयत्वामत्यहि । देह इति । योऽयं भूतानां देहो हश्यते सोऽप्रकाशोऽविद्याकरूप्यमानः केवलं नरकः रुष्मास्-कपूयविण्मूत्रक्रमिपूर्णत्वात् । तथा चाह मनुः "अस्थिस्थूणं स्नायुवद्धं मांसक्षतजलेपनम् । चर्मावनद्धं दुर्गिषि पूर्णं मूत्रपुरीष्रयोः । जराशोकं समाविष्टं रोगायतनमातुरम् । रजस्वलमनित्यं च भूतावासमिमं त्यजेत् ' इति । एवमत्यंतबीभित्यतं स्थ्यादिदेहं कमनीयबुद्धया ग्रह्मन्तोऽभिकांक्षन्त एव धावन्त्यनुधावन्ति । गच्छन्तः श्वभ्रमुन्मुखाः । यथान्धाः कूपादिकं विवेक्तुमशक्ताः कूपादिषून्मुखाः पतन्त्येवं स्थ्याद्यभिकांक्षन्तो विषयविषान्धा उन्मुखाः पतन्ति नरकेष्वित्यर्थः ॥ १४ ॥

अमन्यमानः क्षत्रिय किंचिदन्यनाधीयते तार्ण इवास्य व्याघः । क्रोधाङ्कोभान्मोहभयान्तरात्मा स वै मृत्युस्त्वच्छरीरे य एषः ॥ १५ ॥

य एवं गुह्यन्ति त एव धावन्ति तेषां देहो निरर्थक इत्याह । अमन्य-मान इति । यः स्त्रयादिकमभिकांक्षन्ननुधावित स विषयविषांधस्तद्वयिति-रिक्तं स्वात्मभूतं परमात्मानममन्यमानोऽप्रतिबुध्यमानो नाधीयते । तद्विष-यमध्यात्मशास्त्रं नाधिगच्छिति । तस्यास्य विषयविषांधस्य षडंगवेदिव-दुषोऽपि देहस्तृणनिर्मितव्यात्र इव निरर्थको भवित । तथा चाह भगवा-न्वसिष्ठः—" चतुर्वेदोऽपि यो विप्रः सूक्ष्मं ब्रह्म न विंदिति । वेदभारभराकान्तः स व ब्राह्मणगर्दभः" । न केवछं देहो निरर्थकः । य एवंभूतः स एव मृत्युरित्याह—कोधाछोभान्मोहभयान्तरात्मा । कोधछोभाभ्यां मोहहेतुभ्यां मोहभयसमन्वितेऽन्तरात्मा त्वच्छरीरे य एष दृश्यते तवात्मा स एष तव मृत्युः । य पुनरजितेंद्रियः कोधछोभादिसमन्वितो विषयेषु प्रवर्तते स एष मृत्युः । विनाशहेतुत्वात् । उक्तं च " आत्मैव ह्यात्मनो बंधुरात्मैव रिपुरात्मनः" इति ॥ १५ ॥

एवं मृत्युं जायमानं विदित्वा ज्ञानेन तिष्ठन्न विभेति मृत्योः। विनर्यते विषये तस्य मृत्युर्भृत्योर्थथा विषयं प्राप्य मर्त्यः॥ १६ ॥ तर्हि केनोपायेन मृत्योविंनाश इत्याह । एवमिति । एवं क्रोधादिरूपेण जायमानं प्रमादाख्यं मृत्युं जननमरणादितर्वानर्थबीज विदित्वा
क्रोधादीन्भूतदाहीयान्दोषान्परित्यज्याक्रोधादीन्सपाद्य ज्ञानेन वित्सदानंदाद्वितीयब्रह्मवर्ग्मनाऽवितष्ठन्न बिमेति मृत्योः । तथा च श्रुतिः । आनंदं
ब्रह्मणो विद्वान बिमेति कुतश्चनेति । कस्मात्पुनर्ज्ञानेन तिष्ठन बिमेति
मृत्योरित्याह । विनश्यते तस्य ज्ञानिनो विषये गोचरे परमात्मिन साक्षाक्रियमाणे प्रमादाख्योऽज्ञानमृत्युः । यथा मृत्योविंषयं संसारमागतो मृत्युनामिभूतो नष्टो भवति मर्त्यं एवमात्मवेदिनोऽपि विषयमागतोऽज्ञानमृत्युर्नष्टो भवति । उक्तं च ज्ञानमहोदधौ -- " ज्ञानसंस्थानसद्भावो ज्ञानामिर्ज्ञानव्यज्ञभृत् । मृत्युं हन्तीति विख्यातः स वीरो वीतमत्सरः " इति ।। १६ ॥
भृतराष्ट् ज्वाच-

यानेवाहुरिज्यया साधुलोकान्द्रिजातीनां पुण्यतमान्सनातनान् । तेषां परार्थं कथयन्तीह वेदा एतद्विद्वान्नेति कथं नु कर्म ॥ १७ ॥

एवं तावत्कर्मोदय इत्यादिना कर्मणां बंधहेतुत्वमुक्त्वा ज्ञानेन तिष्ठन्न विभेति मृत्योरिति ज्ञानस्यैव मोक्षसाधनत्वमिमिहितम् । तत्र चोदयित धृतराष्ट्रः । यानिति । ननु कथं कर्मणां वंधहेतुत्वं यावता यानेवाहुरिज्यया ज्योतिष्टोमादिना साधुलोकान्साधुभिधार्मिकैरारूढान्पुण्यतमान्पन्वित्रान् । सनातनान्नित्यान् । तेषां ब्रह्मलोकपर्येतानां परार्थे परमपुरुष्पर्थत्वं कथयन्ति । इहास्मिन्संसारमंडले वेदाः । एत्रह्योकानां परमपुरुष्पर्थार्थं विद्वान्कथं नु कर्मसाधनं नैति न गच्छित नानुतिष्ठतीन्त्यर्थः ॥ १७॥

सनःसुजात उवाच-

एवं ह्यविद्वानुपयाति तत्र तत्रार्थजातं च बद्दित वेदाः। स नेह आयाति परं परात्मा श्रयाति मार्गेण निहन्त्यमार्गान् ॥ २८ ॥ अथ्य चैतद्ब्रह्मळोकपर्येतानां साधनभूतं कर्म विद्वान्ब्रह्मवित्कयं नैति नानुतिष्ठतीत्येवं पृष्टः प्राह भगवान्सनत्सुजातः एवमिति । सत्यमेव ब्रह्मलोकादिसाध्यं सुखं परमार्थे मन्यमानो विषयविषांधो ह्यविद्वानुपयाति । तिस्मिन्ब्रह्मलोकादिसाधनभूते कर्मणि न विद्वानविद्यादिदोषदर्शी । तथा च बृहद्रारण्यके । अनंदा नाम ते लोका अंधेन तमसा वृताः । तांस्ते प्रेत्याभिगच्छिन्ति अविद्वांसोऽज्ञुधा जनाः ॥ तथार्थजातं च प्रयोजनजातं च तस्यैवाविदुषो वदन्ति वेदाः । यस्मादिवदुष एव वदन्ति न विदुषः तस्माक्षेह् स विद्वान्ब्रह्मलोकाद्यनित्यसुखे तत्साधने वा कर्मण्यायाति प्रवर्तते । किं तिई कुरुते तत्राह । परमात्मानमात्मत्वेनावगम्य परमात्मा सन्ब्रह्मैव सन्परं प्रयाति । मार्गेण ज्ञानेन निहन्ति । अमार्गानसंसार-हेतुभूतात्मनो विरुद्धमार्गान्धर्माधर्मोपासनारूपान् । अथवा एवं हि विद्वान्तुपयाति । तत्रेति पाठे । सगुणब्रह्मविद्वांस्तत्र ब्रह्मलोकादानुपासनामुप्याति प्राप्नोति । तथार्थजातं चास्य वदन्ति वेदाः । कीदृशं वदन्ति स नेहायाति स विद्वानिहास्मिङ्लोकं कर्मीव नायाति न जायते । किं तु मार्गेण ब्रह्मोपासनयाऽमार्गान्विरुद्धमार्गानिहन्ति । एवं तत्र हत्वा स हेतृन् संसारमार्गान्परमात्मा ब्रह्मात्मा सन्कालेन परं ब्रह्म यातीत्यर्थः ॥ १८ ॥

धृतराष्ट्र डवाच — कोऽसैं। नियुक्ते तमजं पुराणं स चेदिदं सर्वमनुक्रमेण । किं वाऽस्य कार्यमथवा सुखं च तन्मे विद्वन्ब्रूहि सर्व यथावत् ॥ १९॥

एवं तावत्रमादस्याज्ञानस्य मृत्युत्वमप्रमादस्य स्वरूपावस्थानलक्षणस्थामृतत्वम् । प्रमादं वै मृत्युमहं ब्रवीमीत्यादिना दर्शयित्वाऽऽस्थादेष निःसरते
नराणामित्यादिना स वै मृत्युस्त्वच्छरीरे य एष इत्यंतेन तस्यैव कार्यात्मना परिणतस्य सर्वानर्थहेतुत्वं प्रदर्शयित्वा कथमस्य मृत्योर्विनाश इत्याशंक्यैवं मृत्युं जायमानं विदित्वा ज्ञानेन तिष्ठन्न विभेति मृत्योरित्यात्मज्ञानेन मृत्युविनाशं दर्शयित्वा यानेवाहुरिज्ययेत्यादिना ब्रह्मलोकादेः
पुरुषार्थत्वमाशक्यैवं ह्यविद्वानित्यादिना तेषामविद्याविषयत्वेनापुरुषार्थ-

त्वमुक्त्वा परं परात्मा प्रयाति मार्गेणेति ज्ञानमार्गेण मोक्ष उपिष्टः। तल परं परात्मा प्रयातीति जीवपरयोरेकत्वमुक्तम् । तदसहमानश्चोद-यित धृतराष्ट्रः कोऽसाविति । ननु यदि स एवं सत्यादिलक्षणः परमात्मा क्रमेणाकाशादि धरित्र्यंतं सृष्ट्वा तदनुप्रविश्यान्नमयाद्यात्मना स्थितः संसरतीति चेत्कोऽसौ तं सत्यादिलक्षणमजं संसारे नियुक्ते प्रेरयति । किमन्येन स्वयमेव चेत्किवास्य नानायोनिषु प्रवर्तमानस्य कार्ये प्रयोजनम् । अथवा नानायोनिषु प्रवर्तमानस्य तृष्णींभृतस्य स्वे महिम्नि स्थितस्य संसारानुप्रवेशेऽसुख्यमवर्थजातं किं वा भवति हे विद्वन्त्र्वृहि सर्वे यथा-वत् । तथा च ब्रह्मविदामेकः पुंडरीको भगवान्याज्ञवल्क्यः । तत एव सर्वस्य स्पष्टिमुक्त्वा तस्यैव जीवात्मत्वमभ्युपगम्य यद्येवं स कथं ब्रह्मन्या-पयोनिषु जायते, ईश्वरश्च कथं भावैरनिष्टेः संप्रयुज्यत इति कोऽसौ नियुक्त इत्यनेन भगवतोक्तमेव ब्रह्मजीववादपक्षं वावद्कचोद्यं स्वयमेव स्पष्टमुक्तवान् ॥ १९ ॥

सनत्सुजात उवाच -

दोषो महानत्र विभेदयोगे ह्यनादियोगेन भवन्ति नित्याः ।
तथाऽस्य नाधिक्यमुपैति किंचिदनादियोगेन भवन्ति पुंसः ॥ २० ॥
एवं पृष्टः प्राह भगवान् । दोष इति । यद्येवं चोदयत एषोऽभिप्रायः ।
नियोज्यनियोक्तृत्वादिभेददर्शनादेकस्य कृटस्थस्य तदसंभवाद्धेदेन भवितव्यमिति । तत्र यदि ब्रह्मण एव नानात्वमभ्युपगम्यते चेत्तदा तिस्मिन्भेदयोगे ब्रह्मणो नानात्वयोगे दोषो महान् । को दोषः । द्वैतिनो ह्यतथावादिनोऽवैदिका भवेयुः । वेदहृदयं परमार्थमद्वैतं च बाध्यं स्थात् । किं च ।
नानारूपेण परिणतत्वादिनत्यादिदोषोऽस्थूलादिवाक्यविरोधश्च प्रसज्येत ।
अथोच्यते नास्माभिर्ब्रह्मणो नानात्वमभ्युपगम्यते अपि तु जीवपरयोभेदोऽभ्युपगम्यत इति । अत्र हि महान्दोषो यतो विनाशं प्राप्नोति । श्रूयते
च " मृत्योः स मृत्युं " इत्यादि । " यदा ह्येवेष एतिस्मिन्नुदरमंतरं कुरुते

अथ तस्य भन्नं भवति " इति । अथ जीवपरयोभेंदेऽभ्युपगम्यमाने तस्व-मसि, अहं ब्रह्मासि, अयमात्मा ब्रह्मे इत्येवमादिश्रुतिस्मृतीतिहासपुराण-भाषितत्बादवैदिकत्वं नाम महान्दीषो भवति, । कथं तर्हि त्वत्पक्षे जीवे-श्वरादिक्यवहारभेदः कथं वा तेषां नित्यत्वमिति तत्राह—अनादियोगेन भवन्ति नित्याः । अनादिरविद्या माया । तथा चोक्तम् । " प्रकृति पुरुषं चैव विद्वयनादी उभावपि "। " अनादिमायया सुप्तो यदा जीवः प्रबु-ध्यते '' । " अजमनिद्रमस्वप्नमद्वैतं बुध्यते तदा " । " अनादिभावं यद्विज्ञानेनेव निवर्तते तज्ज्ञानमिति प्राज्ञा ईक्षणं संप्रचक्षते " । श्रुतयः '' अनीशया शोचिति मुह्ममानः '' '' देवात्मशक्ति स्वगुणैर्निगूढाम् ''। न तं विदाथ य इदं जजानानान्ययुष्माकमंतरं भवति । नीहारेण प्रावृता जरुप्यां चासुतृप उक्थशासश्चरन्ति । नीहारं तमोऽज्ञानमित्यनर्थान्तरम् । मायां तु प्रकृतिं विद्यानमायिनं तु महेश्वरमिति । "इंद्रो मायाभिः पुरुरूप ईयते "। अजामेकां लोहित । अनृतेन हि प्रत्यूढा । अज्ञानेनावृतं ज्ञानं तेन मुद्यन्ति , जंतवः इत्याद्याः स्मृतयोऽपि । यत्साक्षादपरोक्षाद्ब्रह्म । अय-मात्मा सर्वान्तर इति वा । तद्योगेन मायायोगेन भवन्ति जीवादयो नित्याः । अद्वितीयस्थापि परमान्मनो मायया बहुरूपत्वमुपपद्यते इवेत्यर्थः । श्रयते चैकस्यैव बहुरूपत्वम् । इंद्रो मायाभिः पुरुरूप ईयते । एको देवः सर्वभूतेषु गूढ: । एकं सद्विपा:। एकं सन्तं बहुधा।। एकः सन्बहुधा विचारः । त्वमेकोऽसि । अजायमानो बहुधा विजायते । तथा च मोक्षधर्मे । एक एव तु भूतात्मा भूते भूते व्यवस्थितः । एकधा बहु-धा चैव दृश्यते जलचंद्रविति । तथा च याज्ञवल्क्यः । आकाशमेक-मिति च। तथा कावषेयगीतासु। न जायते म्रियते वेति। एकश्च सूर्य इति । तथा परमेश्वर आह । एकः सर्वगतो ह्यात्मेति । एकस्यैव माया-बहुरूपं तस्पात्स एव कारणात्मा परमेश्वरः कार्यात्मानं जीवात्मानं नियुक्ते कृतप्रयत्नापेक्षो मायया न परमार्थतः । संसर्ति न संसारयति । तथा

चाह भगवान् । अहं प्रशास्ता सर्वस्येति । न चाप्ययं संसरित न च संसारयत्प्रभुरिति । किं च मायानिमित्ते भेदेऽभ्युपगम्यमानेऽस्य परमात्मनः कार्यकारणात्मनाऽवस्थितस्याधिक्यमाधिपत्यं
नापैति किंचिदपि । मायात्मकत्वात्संसारस्य कृटस्य एव भवतीत्यर्थः ।
यसादेवं तस्मादनादियोगेनानाद्यविद्यायोगेन भवन्ति । पुंसः पुमांसो
जीवा बहवो भवन्ति । अथवा पुंसः पुरुषस्य पूर्णस्य परमात्मनो मायाऽनादिसिद्धा तद्योगेन बहवो भवन्ति । तथा च सर्वमनुगीतासु स्पष्टमाह
भगवान् । इदं जगदनेकमिति वेदानुशासनम् । तथा चाह भगवान्पराशरः ।
आत्मव्यतिरिक्तस्य सर्वस्य मिथ्यात्वम् । " ज्ञानस्वरूपमत्यंतं निर्मलं परमार्थतः " इति । तथा चैतत्स्पष्टमाह भगवान्सनत्सुजातः । ब्राह्मे पुराणे
कावषेयगीतासु । असंगेन वेदान्पठध्वमिति ॥ २०॥

## य एतद्वा भगवान्स नित्यो विकारयोगेन करोति विश्वम् । तथा च तच्छक्तिरिति सम मन्यते तथार्थयोगे च भवन्ति

वेदाः ॥ २१ ॥

एवं तावदेकस्येव परमात्मनोऽनादिमायायोगेन बहुरूपत्वमुक्तम् । इदानीं यदीश्वरस्य कारणत्वं तदिष मायोपिधिकमित्याह । य एतिदिति । य एतदिति । य एतद्रा परमार्थभूतो भगवानैश्वर्यादिसमन्वितः परमेश्वरो नित्यः स विकार-योगेनेश्वणादिपूर्वकं विश्वं करोतिति । तथा तत्सर्वे तच्छक्तिदैंवात्मशक्ति-र्मायेव करोति । न परमात्माऽपूर्वादिलक्षण इति स्म मन्यते । न स्वत-श्वित्सदानंदाद्वितीयस्य कारणत्वम् । किं तु मायावेशवशादित्यर्थः । किं तर्धस्य तथाभूतशक्तियोगे प्रमाणमिति चेत्तत्राह तथार्थयोगे तस्य परमान्यनो जगदुपादानभूतमायार्थयोगे च भवन्ति वेदाः । तस्य मायासद्भावे वेदाः प्रमाणं भवन्तीत्यर्थः । तथा च श्रुतिः । इद्रो मायाभिरिति । तथा चाह भगवान् । दैवी ह्रोषा गुणमयी मम माया दुरत्ययेति ॥ २१ ॥

भृतराष्ट् ख्वाच--

यस्माद्धमीन्नाचरन्तीह केचित्तथा धर्मान्केचिदिहाचरन्ति । धर्मः पापेन प्रतिहन्यते वा उताहो धर्मः प्रतिहन्ति पापम् ॥ २२ ॥ एवं तावत्प्रमादं वै मृत्युमहं व्रवीमीत्यादिना मृत्योः स्वरूपं तस्य कार्यान्यमाऽवस्थानं तिन्निमित्तं चानेकार्थे दर्शियत्वा केन तर्ह्यस्य विनाश इत्याशंक्यैवं मृत्युं जायमानमित्यादिना ज्ञानादेवाभयप्राप्ति दर्शितां श्रुत्वा प्रासंगिके चोद्यद्ये परिहृते कर्मस्वभावपरिज्ञानाय प्राह धृतराष्ट्रः यस्मादिति । यस्माद्धर्मानिमधोमादीनाचरन्तीह लोके । केचित्तथा धर्मानिहाचरन्ति । किं तेषां धर्मः पापेन प्रतिहन्यत उताहोस्विद्धर्मः प्रतिहन्ति पापम् । अथवा तुत्यवलेनान्यतरेणान्यन्य विनाशः इति । अविदुष उभयोरनुभव एव । नान्यतरेणान्यतरस्य विनाशः । विदुषः पुनरनयोरिपः ज्ञानामिना विनाश इत्याह ॥ २२ ॥

सनत्सुजात उवाच-

तिस्मिन्स्थितौ वाऽप्युभयं हि नित्यं ज्ञानेन विद्वान्त्रतिहन्ति सिद्धम् । यथाऽन्यथा पुण्यमुपैति देही तथागतं पापमुपैति सिद्धम् ॥ २३॥

एवं पृष्टः प्राह भगवान्सनत्सुजातः । तिस्मिन्निति । तिस्मिन्पुण्यापुण्यान्तमके कर्मणि स्थितोऽपि कुर्वन्नप्युभयं पुण्यापुण्यलक्षणं कर्म नित्यं नियमेन विद्वाञ्ज्ञानेन प्रतिहन्ति विनाशयति । कथमेतदवगम्यते ज्ञानेन विद्वान्प्रतिहन्ति तत्राह । सिद्धं प्रसिद्धं ह्येतच्छ्रुतिस्मृतीतिहासपुराणेषु । तथा च श्रुतिः "भिद्यते हृदयग्रन्थिश्र्छद्यन्ते सर्वसंशयाः । क्षीयन्ते चास्य कर्माणि तिस्मिन्द्दष्टे परावरे " इति ॥ यथा पुष्करप्रलाश इति । यथै-षीकात्लम्माविति च । यथैधांसि सिमद्धोऽग्निरिति च । क्षणमात्मानु-संधानात्पापं दहिति कोटिशः । अन्यथा पापविष्वसो न भवेत्कोटि-पुण्यतः । अन्यथा ज्ञानहीनश्रेत्पुण्यमुपैति तथागतं पापमुपैति तत्पलं चोपसुक्ते कथमवगम्यत इति चेत् । एतद्पि श्रुतिस्मृतीतिहासपुराणादिषु प्रसिद्धम् । तथा च श्रुतिः " इष्टापूर्ते मन्यमाना वरिष्ट नान्यछेगो ह्याम-

नन्दंति मूढाः । नाकस्य पृष्ठे ते सुकृतेऽनुभूत्वेमं लोकं हीनतरं वा विदा-न्तीति " । "अनंदा नाम ते लोका अन्धेन तमसावृताः । तांस्ते प्रेत्या-भिगच्छन्ति ये के चात्महनो जनाः " । " त्रैविद्या मामिति " च ॥ २३ ॥

गत्वोभयं कर्मणा भुड्यतेऽस्थिरं शुभस्य पापस्य स चापि कर्मणा । धर्मेण पापं प्रणुद्तीह विद्वान्धर्मो बळीयानिति तस्य विद्वि ॥ २४ ॥ किमविदुषोऽनुभव एवोभयोस्तान्यतरेणान्यतरस्य विनाश इति तत्राह । गत्वेति । गत्वा परलोकं प्राप्योभयं पुण्यापुण्यसाध्यं फलं कर्मणा पुण्या-पुण्यलक्षणेन भुज्यतेऽस्थिरम् । तथा च श्रुतिः "तद्यथेह कर्मचितो लोकः क्षीयत " इति । श्रूयते च बृहदारण्यके यो वा एतदक्षरमिति । अथ येऽन्यथातो विदुरिति च च्छांदोग्ये । स चापि सोऽपि विद्वान्धर्मेण कर्मणा पापं प्रणुदति विनाशयति । तथा च श्रुतिः । धर्मेण पाप-मपनुदतीति । इह लोके विद्वान्वक्ष्यमाणलक्षण ईश्वरार्पण्बुद्धया कर्मानुष्ठाता तस्य धर्मो बलीयानिति विद्वि जानीहि । इश्वरेऽपितत्वात् । तथाच वक्ष्यति । तदर्थमुक्तं तप एतदिज्या ताभ्यामसौ पुण्यमुपैति विद्वान् । पुण्येन पापं विनिहत्य पश्चात्स जायते ज्ञानविदीपितात्मा । ज्ञानेन चात्मानमुपैति विद्वानथान्यथा वर्गपलानुकांक्षी । अस्मिन्कृतं तत्परिग्रह्म सर्वममुत्र भुक्ते पुनरेति मार्गमिति ॥ २४ ॥

येषां धर्मेषु विस्पर्धा वले बलवतामिव। ते श्रह्मणा इतः प्रेत्य स्वर्गे यान्ति प्रकाशताम्॥ २५॥

येषां धर्मे न च स्पर्धा तेषां तज्ज्ञानसाधनमित्याह स्ठोकद्वयेन । येषा-मिति । येषां विषयपराणां स्वर्गादानुर्वश्यादिभोगश्रवणात्तत्साधनभूत-ज्योतिष्टोमादिधर्मेषु विस्पर्धा संघर्षो वर्ततेऽस्मादहमुत्कृष्टतरं धर्मे कृत्वाऽ-स्मादिष सुखी भूयासमिति । बले बलवतामिव । यथा बलवतो राज्ञो बलवन्तं राजानं दृष्ट्वाऽहमस्मादिष बलवत्तां संपाद्येनं जित्वाऽस्मादिष सुखी भूयासमिति संघर्षो वर्तते तद्वदितमलसंगसहितास्ते ब्राह्मणा यज्ञा- दिकारिण इतः प्रेत्य धूमादिमार्गेण गत्वा स्वर्गे नक्षत्रादिरूपेण यान्ति प्राप्नुवन्ति प्रकाशतां प्रकाशम् । श्रूयते च-अथ य इमे प्राम इष्टापूर्ते दत्तमिति ॥ २५ ॥

येषां धर्मे न च स्पर्धा तेषां तज्ज्ञानसाधनम् । ते ब्राह्मणा इतो मुक्ताः स्वर्गं यान्ति त्रिविष्टपम् ॥ २६ ॥

येषां विषयानाकृष्टचेतसामनित्यफलसाधनज्योतिष्टोमादौ धर्मे न च स्पर्धा न च संघर्षो विद्यते न वर्तते तेषां फलनिरपेक्षमीश्वरार्थे कर्मानुष्टानवतां तद्यज्ञादिकं कर्म चित्तग्चुद्धिद्वारेण ज्ञानसाधनम्। तथा च श्रुतिः। तमेतं वेदानुवचनेन ब्राह्मणा विविदिषन्ति यज्ञेन दानेन तपसाऽनाशकेनेति। वक्ष्यति च भगवान्स्वयमेव ग्रुद्धिद्वारेणेव ज्ञानसाधनत्वं पुण्येन पाप विनिद्ध्य पश्चात्स जायते ज्ञानविदीपितात्मेति। ये यज्ञादिमिर्विग्रुद्धसत्त्वाः परमात्मानमात्मत्वेनावगच्छन्ति ते ब्राह्मणा इतोऽस्मात्कार्यकारणब्ध्वणाङ्घोकान्य्रेत्य मुक्ताः स्वर्गे सुख पूर्णानंदं ब्रह्म यान्ति। इतरतः स्वर्गादस्य वैलक्षण्यमाह। त्रिविष्टपमिति। त्रिभिराध्यात्मिकादिभिस्तापैः सत्त्वादिभिर्जान्यदादिभिर्जा मुक्तं त्रिविष्टपम् । अथवा तैर्विष्टं प्रविष्टमधिकारिणं पातीति त्रिविष्टपमिति।। २६।।

तस्य सम्यक्समाचारमाहुर्वेदविदो जनाः । नैनं मन्येत भूयिष्ठं बाह्यमाभ्यन्तरं जनम् ॥ २७ ॥

इदानीं विदुषः समाचारमाह । तस्येति । तस्य विदुषः सम्यक्समाचारं वेदविदो जना विद्वांस आहुः । नैनं योगिनं मन्येत चिंतयेत् । भूयिष्ठं बहु । बाह्यमाभ्यंतरं जनम् । पुत्रकलत्राद्याभ्यंतरं जनम् । इतरद्वाह्यम् । तथा पुत्रमित्रादयो न गृह्णन्ति तेषामगोचरं एव वर्तेतेत्यर्थः ॥ २७॥

यत्र मन्येत भूयिष्ठं प्रावृषीय तृणोदकम् । अन्नपानं च विभेन्द्रस्तरजीवेन्नानुसंख्वरेत् ॥ २८ ॥ कीदृशे देशे वास इत्याह । यत्रेति । यत्र यस्मिन्देशे मृग इह मृगो यथैकान्ते जनरहिते स्थान आजीन्ये वने स्वस्थिसिष्ठित तद्वत्सोऽपि चोरा-दिपीड़ारहितेऽन्नपानादि भृयिष्ठं बहुलं वर्तत इति मन्येत प्रावृषीव तृणो-दकं बहुलं भवित तद्वत् । तृणोलपिमिति केचित् । तृणोलपिमिति ख्यातं मुनिभोज्यान्नादिष्विति । दूर्वविशेष इति केचित् । तत्र स्थित्वा तदन्न-पानादिनोपजीवेत् । नानुसंज्वरेत्संतप्तो न भवेत् । अन्यथान्नपानादिरहिते देशे कथं नाम देहयात्रा सिध्येदिति संतप्तो भवित । ततश्च न योग-सिद्धिः ॥ २८ ॥

#### यत्राकथयमानस्य प्रयच्छत्यशिवं भयम् । अतिरिक्तमिवाकुर्वन्स श्रेयान्नेतरो जनः ॥ २९ ॥

तत्राप्येवंविधजनसमीपे वास इत्याह । यत्रेति । यत्र यस्मिन्देशेऽकथयमानस्य तृष्णींभृतस्य स्वमाहात्म्यं प्रच्छादयतो येनकेनचिदाच्छन्नस्य येन
केनचिदाशिस्य यत्रकचन शायिन आत्मानमिव लोकं पश्यतो जडवछोकमाचरतः प्रयच्छत्यशिवं जडं भव इति मत्वाऽशिवमकल्याणमवमानादिकं प्रयच्छति । तथारिक्तमिवाकुर्वन्यथा कश्चित्स्थतप्रज्ञलक्षणज्ञो ब्रह्मविदिति ज्ञात्वा प्रणिपातादिपूर्वकमीश्वरबुद्धचा संपूजयित तद्वत् । अज्ञाततयातिरिक्तं ब्राह्मणज्ञातिमात्रवयुक्तपूजातिरिक्तं पूजान्तरं ब्रह्मविदनुरूपमकुर्वन्नवमानादिकमेव कुर्वन्यो जनः सोऽस्य विदुषः श्रेयान् । नेतरो यः
प्रणिपातादिपूर्वकमीश्वरबुद्धचा पूजयित । तथाह मनुः । संमानाह्मह्मणो
नित्यमुद्विजेत विषादिव । तथा चाह पराशरः । संमानात्परा
हानिर्नान्या विद्वज्ञने मतेति । जनेनावमतो योगी योगसिद्धं च
विद्तीति ॥ २९ ॥

#### यो वाऽकथयमानस्य द्यात्मानं नानुसंक्वरेत्। ब्रह्मस्वं नोपहन्याद्वा तद्वं संमतं सताम् ॥ ३०॥

कीहरास्य तर्हानं भोज्यमित्याह । यो वा इति । अकथयमानस्य तूर्णीभूतस्य मुर्वीपसंहारं कृत्वा पूर्णात्मनाऽवस्थितस्यात्मानं नानुसंज्वरेत्र तापयेत् । ब्रह्मस्वं नोपहन्याद्वा । ब्रह्मनिष्ठासाधनभूतं चैलाजिनपुस्तका-दिकं नोपहन्याद्वा । तथा चोक्तम् । रत्नहेमादिकं नास्य योगिनः स्वं प्रचक्षते । कुरावल्कल्चैलादि ब्रह्मस्वं योगिनो विदुः । अन्यदिष । ब्रह्मस्वं ब्राह्मणस्वं नोपहन्याद्वा । वा समुचये । तदन्नं तस्यान्नं संमतं सतां भोज्यत्वेन ।। ३०॥

> नित्यमज्ञातचर्या में इति मन्येत ब्राह्मणः। ज्ञातीनां तु वसन्मध्ये नैव विद्येत किंचन । ३१॥

पुनरपि तस्यैव समाचारमाह । नित्यमिति । नित्यं नियमेनाज्ञातचर्या गूढचर्या मे मम कर्तव्येति मन्येत । ब्राह्मणो ब्रह्मवित् । ज्ञातीनां ज्ञाति-पुत्रादिप्रभृतीनां मध्ये संनिधौ वसन्नैव विद्येत प्रतिपद्येत किंचन किंचि दिप । कश्चिदिति केचित्।योगी नैव विद्येत। पुत्रकलत्रादिकं परित्यज्य केवलं स्वात्मनिष्ठो गूटचार्येव भवेदित्यर्थः । तथा च श्रतिः । कुटुंबं पुत्रदारांश्च वेदांगानि च सर्वशः । यज्ञं यज्ञोपवीतं च त्यक्त्वा गूढश्चरे-न्मुनिः । तथा चाह वसिष्ठः । यन्न सन्तं न चासन्तं नाश्रुतं न बहुश्रु-तम् । जानन्त्रिप हि मेधावी जङवछोकमाचरेदिति । अथवा नित्यमज्ञा-तचर्या । अज्ञाते चक्षुराद्यविषयभूते वाचामगोचरेऽनुदितानस्तमितज्ञाना-त्मनावस्थितेऽरानायाद्यसंसृष्टे पूर्णानंदस्वरूपे सर्वान्तरे प्रत्यम्तुते ब्रह्मणि चर्या निष्ठा समाधिलक्षणा मे मम कर्तव्या। न पराग्सूतदेहेंद्रियपुत्रमित्र-कलत्रादौ स्थूलोऽहं कुशोऽहं ब्राह्मणोऽहं क्षत्रियोऽहमित्येवमान्मिका कर्तव्ये-ति मन्येत । ब्राह्मणो ब्रह्मवित् । तथा च श्रुतिः । यश्रक्षुषा न पश्यतीति । यसादेवं तसादज्ञात एव ब्रह्मणि निष्ठा कर्तव्या । तसाक्त्रोधमानादयोऽ नित्या विषयाश्चेदियाणि च । ज्ञातयश्च समाख्याता देहिनस्तत्वदर्शिन इतींद्रियादीनां ज्ञातिशब्देनोक्तत्वात् । ज्ञातीनामिद्रियादीनां मध्ये वसन्प-स्यञ्शुण्वनस्पृशञ्जिष्रनिति मन्यमानो विजानन्नपि नैवमात्मादिरूपेण विद्येत प्रतिपद्येत । तत्साक्षित्वादात्मनः । तथा च श्रुतिः । अथ यो वेदेदं

जिब्राणीति स आत्मेति । देहद्वयतद्धर्मानात्मत्वेन न ग्रह्णीयादित्यर्थः ॥ ३१ ॥ को ह्येनमन्तरात्मानं ब्राह्मणो मन्तुमहेति । निर्छिंगमचछं शुद्धं सर्वद्वंद्वविवर्जितम् ॥ ३२ ॥

कस्मात्पुनरेवं ग्रह्मतेऽत आह । को ह्रोनमिति । को हि ब्राह्मणो ब्रह्म-विद्विषयासक्त्या ज्ञातीनां संनिधी वसन्निर्लिंगं सूक्ष्ममचलं क्रियाकर्त्रादि-ज्ञून्यं ग्रुद्धमिवद्यादिदोषरहितं सर्वद्वंद्विवर्जितमशनायापिपासादिधमेविव-जितमंतरात्मानं प्रमात्रादिसाक्षणं मानांतराविषयीभूतं मंतुमहिति ज्ञातुं योग्यो भवति, न कोऽपीत्यर्थः । किं च विपरीतत्या जानात्यनात्मविषयी-भूतम् । एवमुक्तेन प्रकारेण देहद्वयतद्धमितया स्थूलोऽहं कृशोऽहं न गच्छामि न पश्यामि मूको बिधरः काणः सुख्यहं दुःख्यहमिति ब्राह्मणः सन्मंतुमहिति । तथा च सति ब्राह्मण्यमेव हीयत इत्यर्थः । वक्ष्यति च । य एवं सत्यान्नापैति स ज्ञेयो ब्राह्मणस्वयेति ।। ३२ ॥

> योऽन्यथा सन्तमात्मानमन्यथा प्रतिपद्यते । किं तेन न कृतं पापं चौरेणात्मापहारिणा । ३३ ॥

यस्त्वेवं मनुते स पापीयानित्याह । योऽन्यथेति । योऽन्यथाऽज्ञानानिर्णित्यमचलं ग्रुद्धं सर्वद्वंद्विवर्जितं चित्सदानंदं ब्रह्मात्मना सन्तं स्वात्मानमन्यथा देहद्वयतद्धर्मात्मतया कर्ता मोक्ता सुखी दुःखी कृशः स्थूलोऽमुष्य पुत्रोऽस्य नप्ता ब्राह्मणोऽहमित्येवमात्मानं प्रतिपद्यते किं तेन मूर्खेणानात्मविदाऽऽत्मचौरेणात्मापहारिणा न कृतं पापम् । महापातकादि
सर्वे कृतं तेनेत्यर्थः । तथा च श्रुतिः । असुर्यो इति । ब्राह्मण्यं प्राप्य
लोकेऽस्मिन्न मूक्वधिरो भवेदिति स्मृतिः । तस्माद्विषयभूतदेहेंद्रियादिष्वात्मभावं परित्यज्याज्ञात एव वागाद्यगोचरे परमात्मनि निष्ठा कर्तब्येत्यर्थः ॥ ३३ ॥

अश्रान्तः स्यादनादानात्संमतो निरुपद्रवः । शिष्टो न शिष्टवत्स स्याद्राह्मणो त्रह्मवित्कविः ॥ ३४ ॥ अन्यथा देहद्वयमिंद्रियादितद्धर्माननुपपादयतः कि भवतीत्यत आहे अश्रान्त इति । योऽनात्मभूतदेहेन्द्रियतद्धर्मानात्मत्वेन नोपादत्ते स पुरुषो-ऽश्रान्तः स्यात्संसारश्रमयुक्तो न भवेत् । अशनायापिपासादेदेंहादिधर्मत्वात् । तथा च श्रुतिः । अशनायापिपासे प्राणस्येति । देहद्वयाध्यासेन तद्धर्मा-ध्यासो भवति । तस्याप्यविद्येव मूलम् । इदानीं ज्ञानादज्ञाननिवृत्तौ तन्मूलः सोपि निवर्तत इत्यर्थः । य एवमश्रान्ततया निरुपद्रवो भवति क्रोधलोम-भयहर्षादयो भूतदाहीया योगान्तराया उपद्रवास्तद्धीनो निरुपद्रवः संमतो विद्वद्भिः शिष्टत्वेन संमतः । शिष्टवन्न स्यान्नाचरेत् । जडवच्चरे-द्वाह्मणो ब्रह्मवित्कविः ॥ ३४॥

ये यथा वान्तमश्रन्ति श्वाला नित्यमभूतये। एवं ते वान्तमश्रन्ति स्ववीर्यस्योपभोजनात्॥ ३५॥

इदानीमगृद्धचारिणं कुत्सयन्नाह । ये यथेति । मूढाः श्वाला इति प्रोक्ताः । श्वालाः श्वाना इति दर्शनात् । यथा श्वालाः श्वानो मूढा वा वान्तमुद्गीर्णमश्चन्त्येवं ये शिष्टा ब्रह्मविदः स्वमाहात्म्यं ख्यापयन्तोऽगूढ-चारिणो वर्तन्ते ते वान्तमुद्गीर्णमश्चन्ति स्ववीर्यस्योपभोजनाद्यदिदं वान्तारानं तदभूतयेऽनर्थायैवेत्यर्थः । तस्माद्गूढः सन्नशिष्टवदेव समाचरेदिति ॥ ३५॥

अनाढचा मानुषे वित्ते आढ्या वेदेषु ये द्विजाः। ते दुर्धर्षा दुष्प्रकंप्या विद्यात्तान्त्रह्मणस्तनुम्॥ ३६॥

इदानीं योगिनं प्रशंसयन्नाह । अनाढ्या इति । अनाढ्या अबहुमता असक्तात्मानो मानुषे वित्ते जायापुत्रवित्तादिषु । आढ्या वेदेषु वेदप्रति-पाद्याहिंसासत्यास्तेयब्रह्मचर्यशमादिसाधनेषु ये द्विजास्ते दुर्धर्षा दुष्प्रकंप्याश्च विद्यात्तानब्रह्मणस्तनुं ब्रह्मस्वरूपभूतानित्यर्थ: ॥ ३६ ॥

सर्वान्स्वष्टकृतो देवान्विद्याद्य इह कश्चन । न समानो त्राह्मणस्य यस्मिन्प्रयतते स्वयम् ॥ ३७ ॥ कि च ब्रह्मविन्मिहमैषः । सर्वानिति । सर्वानग्न्यादीन्स्वष्टकृतः सुष्ठु इष्टं कुर्वन्तिति । तथा च श्रुतिः । स्विष्टं कुर्वन्सिष्टकृतिति । देवान्य-त्येकमुद्दिश्य त्यागार्थे विद्यात् । य इह कश्चन सर्वदेवतायाज्यि ब्राह्मणस्य न समानो ब्राह्मणेन ब्रह्मविदा न समान इत्यर्थः । नैतदाश्चर्यम् । यस्मिन्देवताविशेषे हविष उद्देशत्यागेन फलार्थे प्रयतते स्वयं यजमान इदमग्नय इदमिद्रायेति सोऽपि हविष्प्रतियोगी देवताविशेषो न समानो ब्रह्मविद्रा किमृत वक्तव्यं देवपशुर्यजमानो न समान इति । तथा च मोक्षपर्मे । ब्राह्मणस्य न साहश्ये वर्तते सोऽपि कि पुनः । इज्यते येन मंत्रेण यजमानो द्विजोत्तम इति । तथा च मनुः । ब्रह्मविद्रयः परं भूतं न किंचिदिति ॥ ३७ ॥

यमप्रयतमानं तु मानयन्ति स मानितः । न मान्यमानो मन्येत नावमानेन संज्वरेत् ॥ ३८ ॥

पुनरिप तस्यैव समाचारमाह । यिमिति । यं ब्रह्मविदमप्रयतमानं तृष्णींभूतं सर्वोपसंहारं कृत्वा स्वे मिहिम्नि व्यवस्थितं गूढचारिणं केचि-द्विद्वांसः स्थितप्रज्ञलक्षणज्ञा ब्रह्मविदिति ज्ञात्वा मानयन्ति पूजयन्ति चेत्स तैर्मानितः पूजितोऽपि विद्वान्न मान्यमानोऽहमिति मन्येत । तथा स्थितप्रज्ञलक्षणानिम्जा अज्ञ इति मत्वाऽवमानं कुर्वन्ति चेत्तसमन्नव-माने निमित्ते नानुसंज्वरेन्नानुतप्येत् ॥ ३८॥

छोकस्वभाववृत्तिर्हि निमेषोन्मेषवत्सदा । विद्वांसो मानयन्तीह इति मन्येत मानितः ॥ ३९ ॥

कि तर्हि मानितेनावमानितेन वा मंतन्यमित्याह क्षोकद्वयेन लोकेति। यदिदं विद्वांसो ब्रह्मविदं मानयन्तीति तत्तेषां निमेषोन्मेषवत्स्वभाववृत्तिः स्वामाविकी वृत्तिरिति मन्येत ॥ ३९ ॥

अधर्मविद्वेषो मृढा छोकाः शास्त्रविवर्जिताः । न मान्यं मानयिष्यन्ति एवं मन्येद्मानितः ॥ ४० ॥ तथावमानितो जनैरवज्ञातो विद्वानेवं मन्येत । अधर्मविदुषो मूढा विवे-कहीना लोकाः शास्त्रविवार्जिताः । न मान्यं मानार्हे मानयिष्यन्त्यमान्य-मपि मानयिष्यन्तीत्येतदविदुषां स्वभाव इति मन्येत । अमानितोऽपूजितो विद्वान् ॥ ४० ॥

न वै मानं च मौनं च सहितौ वसतः सदा । अयं हि लोको मानस्य असौ मौनस्य तद्विदुः ॥ ४१ ॥

इदानीं मानमौनयोर्भिन्नविषयत्वमाह । न वा इति । न वै मानं च मौनं च सिंहतौ एकत्र वसतः सदा । अयं प्रत्यक्षादिगोचरो लोको लोक्यत इति प्रपंचो मानस्य विषयः । असौ परलोको मौनस्य । कोऽसौ तिद्वदुः । तथा चाह भगवान् । ओं तत्सिदिति निर्देशो ब्रह्मणिस्त्रविधः स्मृत इति । तथा चानुगीतासु । ओं तत्सिद्वित नेर्देशो ब्रह्मणिस्त्रविधः स्मृत इति । तथा चानुगीतासु । ओं तत्सिद्विः गवेति सायुज्यानि पदानि वै । इति तच्छब्दवाच्यं ब्रह्म मौनस्य विषय इत्यर्थः ॥ एतदुक्तं भविति । मानात्सं-सारप्राप्तिमौनेन ब्रह्मप्राप्तिरिति । उक्तं च हिरण्यगर्भे । अन्नांगनादिभोगेषु भावो मान इति स्मृतः । ब्रह्मानंदसुखप्राप्तिहेतुमौन इति स्मृत इति ॥ ४१ ॥

श्रीहिं मानार्थसंवासात्सा चापि परिपंथिनी। ब्राह्मी सुदुर्छमा श्रीहिं प्रज्ञाहीनेन क्षत्रिय।। ४२॥

इदानीं मानार्थसंवासेऽपवर्गामावं दर्शयित । श्रीरिति । हे क्षत्रिय श्रीहिं मानार्थसंवासान्मानविषयसंवासान्मानगोचरे प्रपंचे वर्तमानस्य स्वर्ग-पश्चनादिसाधनभूतं कर्मानृतिष्ठतः श्रीहिं भवित । सा चापि श्रीः परि-पंथिनी श्रेयोमार्गविरोधिनी । तथा च मोक्षधर्मे निबंधिनी रज्जुरेषेति । य एवं श्रियामिभूतो मूढः सन्विषयेषु प्रवर्तते तेन प्रज्ञाहीनेन ब्राह्मी ब्रह्मानंदलक्षणा श्रीः । तथा च हिरण्यगर्मे । या नित्या चिद्धनानंता गुणरूपविवर्जिता । आनंदाख्या परा द्युद्धा ब्राह्मी श्रीरिति कथ्यते । सा दुर्लमा श्रवणायापि न शक्या । तथा च श्रुतिः । श्रवणायापि बहुमि-रिति ॥ ४२ ॥ द्वाराणि सम्यक्पवदन्ति सन्तो बहुप्रकाराणि दुराचराणि । सत्याजेवे हीर्दमशौचिवद्याः षण्मानमोहप्रतिबंधकानि ॥ ४३ ॥ इति श्रीमन्महाभारते शतसाहस्रयां संहिताया वैयासिक्यामुद्योगपर्वणि सन-स्सुजातपर्वणि द्विचत्वारिंशोऽध्यायः ॥

इदानीं ब्रह्मलक्ष्मीप्रवेशद्वाराणि दर्शयति । द्वाराणीति । द्वाराणि ब्रह्मलक्ष्मीप्रवेशद्वाराणि सन्तः सम्यक्पवदन्ति । बहुप्रकाराणि दुराचरणानि दुःखाचरणानि कानि तानि । सत्यं यथार्थभाषणं भृतिहतं च । आर्जवमकौटिल्यम् । हीरकार्यकरणे लज्जा । दमोऽन्तःकरणोपरितः । बहिः करणोपरितः इति केचित् । शौचं मलकल्मषप्रक्षालनम् । विद्या ब्रह्मविद्या । षडेतानि मान-मोहप्रतिबंधकानि । ४३ ॥

इति श्रीमत्परमहंसपरिवाजकाचार्यश्रीगोविंदभगवत्पूज्यपादशिष्यश्रीशंकरभग-वतः कृतौ सनरसुजातभाष्ये द्वितीयोऽध्यायः ॥१॥

## तृतीयोऽध्यायः ।

धृतराष्ट्र डवाच—

कस्यैष मोनः कतरत्रु मौनं प्रबृहि विद्वन्निह मोनभावम् । मोनेन विद्वानुत याति मोनं कथं मुने मोनिमहाचरन्ति ॥ १ ॥

अयं हि लोको मानस्येत्यादिना मौनमाहात्म्यं प्रदर्शितं श्रुत्वा प्राह धृत-राष्ट्रः । कस्येति । कस्य कीदृशस्येष पूर्वोक्तो वागाद्यपरमलक्षणो मौनो भवति कतरन्तु एतयोरसंभाषणात्मस्वरूपयोमींनं प्रबूहि । हे विद्वन्निह मौनभावं मौनस्वभावं मौनेन तूष्णींभावेन विद्वानुत याति मौनं ब्रह्म । आहोस्विदन्येन । कथं मौनमिहाचरन्ति ॥ १ ॥

सनत्सुजात उवाच-

यतो न वेदा मनसा सहैनमनुप्रविशन्ति ततोऽथ मीनम् । यत्रोत्थितो वेदशब्दस्तथायं स तन्मयत्वेन विभाति राजन् ॥ २ ॥ एवं पृष्टः प्राह् भगवान् । यत इति । यतो यसाद्वेदा मनसा सहैनं परमात्मानं नानुप्रविश्वाति । तथा च श्रुतिः । यतो वाचो निवर्तन्त इति । ततस्तस्मादेव कारणात्म एव वाचामगोचरः परमात्मा मौनम् । यद्येवं किं लक्षणस्ति परमात्मा तत्राह । यत्रोत्थितो वेदशब्दः । यस्मिन्नर्थे निर्मित्तभूते समुत्थितो वेदशब्दः शास्त्रादिकारणं ब्रह्मत्यर्थः । अथवा यस्मिन्सं-वेदिताख्य उत्थितो वाचकत्वेन प्रयुक्तो वेदशब्द इत्यर्थः । तथा वेदशब्द-प्रतिप्राद्यः संविद्व्र्रोऽयं परमात्मा यदि वाचामगोचरः परमात्मा कथमेत-द्वगम्यते संविद्व्र्यः परमात्मा वत्राह । स परमात्मा तन्मयत्वेन ज्योति-मर्यत्वेनैवास्माकं विभाति राजन्नवमेवास्मदनुभवो नात्राविश्वासः कर्तव्य इत्यर्थः । अथवा । श्रुतिस्मृतीतिहासपुराणादिषु ज्योतिर्मयत्वेन प्रतीयते । तथा च श्रुतिः तदेवा ज्योतिषां ज्योतिरायुरिति ॥ २ ॥

धृतराष्ट्र उवाच —

ऋचो यजूंष्यधीते यः सामवेदं च यो द्विजः। पापानि कुर्वन्यापेन लिप्यते किं न लिप्यते ॥ ३॥

इदानीं वेदस्वभावपरिज्ञानाय प्राह धृतराष्ट्रः । ऋच इति । यः पापानि कुर्वन्नुग्वेदादीनधीते स तेन वेदाध्ययनेन पूयते न वैतद्रक्तुमईसी-त्यभिष्रायः ॥ ३ ॥

सनत्सुजात उवाच--

नैनं सामान्यृचो वाऽपि यजूंषि चाविचक्षणम् । त्रायन्ते कर्मणः पापात्र ते मिथ्या त्रवीम्यहम् ॥ ४ ॥

एवं पृष्टः प्राह भगवान् । नैनमिति । यः पापानि कुर्वन्तृग्वेदादीन-धीते नैनं प्रतिषिद्ध चारिणमृग्वेदादयो वेदाः पापात्कर्मणस्त्रायन्ते न रक्षन्ति । न ते मिथ्या ब्रवीम्यहम् । एवमेतन्नात्राविश्वासः कर्तव्य इत्यर्थः ॥ ४॥

न च्छंदांसि वृज्ञिनं तारयन्ति मायाविनं मायया वर्तमानम् । छंदांस्येनं प्रजहत्यंतकाले नीडं शकुंता इव जातपक्षाः॥ ५॥ कि कुर्वन्ति चेत्तत्राह । न च्छंदांसीति । छंदांसि ऋगादयो वेदा एनं वृजिनं धर्मनास्तिकं पापकारिणम् । अधीतवेदमधीत्वेदार्थे मायाविनं धर्मध्वजं मायया वर्तमानं मिथ्याचारिणं तं न तारयन्ति न रक्षन्ति । किं करिष्यन्ति चेत् । यथा शकुंताः पक्षिणो जातपक्षाः सन्तो नीडं स्वाश्रयं त्यजन्ति एवं छंदांसि अंतकाल एनं स्वाश्रयभूतं प्रजहित परित्यजन्ति ॥ ५ ॥

धृतराष्ट्र उवाच—

न चेद्रेदा वेदविदं त्रातुं शक्ता विचक्षण । अथ कस्मात्प्रलापोऽयं ब्राह्मणानां सनातनः ॥ ६ ॥

एवमुक्ते प्राह धृतराष्ट्रः । न चेदिति । कर्मोदय इत्यादिना नित्यानां काम्यानां च पितृलोकादिप्राप्तिहेतुत्वेन संसारानर्थहेतुत्वस्य दर्शितत्वात् । प्रतिषिद्धस्य कर्मणो नरकहेतुत्वेन संसारानर्थहेतुत्वस्य च दर्शितत्वात् । न वेदा वेदिवदं त्रातुं शक्ताश्चेदयं वेदाध्ययनादिरूपः प्रलापः कस्माद्धेतोः । अनर्थहेतुत्वेन वेदाध्ययनतदर्थविचारतदनुष्ठानानि न कर्तव्यानीत्यर्थः ॥ ६ ॥

सनत्सुजात उवाच--

तस्यैव नामादिविशेषरूपैरिदं जगद्भाति महानुभाव । निर्दिश्य सम्यक्त्रवद्दन्ति वेदास्तद्विश्ववैरूप्यमुदाहरन्ति ॥ ७ ॥

भवेदेवं यद्येष एव वेदार्थः स्यादन्य एव स्वर्गादेः परमपुरुषार्थो मोक्षाख्यो वेदार्थः । इतरस्य च कर्मराशेरुपासनायाश्च तत्प्राप्तिसाधनज्ञानसाधनांतःकरणग्रुद्धिसाधनत्वेन पारंपर्येण पुरुषार्थत्वादेव वेदप्रतिप्राद्यत्वम् ।
तथा हि तमेव परमात्मानं परमपुरुषार्थं दर्शयित वेदः— " अनंदा नाम ते
स्रोक्षा अंधेन तमसा वृताः । तांस्ते प्रत्याभिगच्छन्ति अविद्वांसोऽबुधा
जनाः " । स्वर्गादिलोकानामपुरुषार्थत्वमनानंदात्मकत्वमविद्यावद्विषयत्वेन
दर्शयित्वा आत्मानं चेद्विजानीयादयमस्मीति पूरुषः । किमिच्छन्कस्य कामाय
शरीरमनुसंज्वरेत् " इत्यात्मविदः कृतार्थत्वं दर्शयित्वेह चेदवेदीदय सत्यमस्ति
न चेदवेदीनमहती विनष्टिः, य एतद्विदुरमृतास्ते भवन्ति , अथेतरे दुःखमेवापियन्तीत्यात्मविदोऽमृतत्वप्राप्तिमनात्मविद आत्मविनाद्यमनर्थप्राप्ति च

दर्शियत्वा 'यदेतदनुपश्यतीत्यात्मानं देवमंजसा । ईशान भूतभन्यस्य च ततो विजुगुप्सत ' इत्यादिभिर्वाक्यैस्तत्स्वरूपतदर्थदर्शनतत्फलानि भूयो भूयो दर्शयित्वा कथमेनं रागादिमिरितस्ततः समाकृष्यमाणं विषयामिसक्तं मोक्षयित्वा परमे पदे परमात्मनि पूर्णानंदे स्वराज्ये मोक्षाख्ये स्थापियव्या मीति मत्वा तत्प्राप्तिसाधनज्ञानसाधनविविदिषासाधनत्वेन यज्ञदाना-दीनि दर्शयति वेदः । तमेतं वेदानुवचने न ब्राह्मणा विविदिषन्ति यज्ञेन दानेन तपसानाशकेनेति । तस्मात्तदर्थत्वेनैव यज्ञादीनां पुरुषार्थत्वम् । इतरत्र तु स्वर्गादौ इयेनयागादीनामिवापुरुषार्थहेतुःवात् । तथा च श्रुतिः । प्रवा होते अदृढा यज्ञरूपा अष्टादशोक्तमवरं येषु कर्म। एतच्छ्रेयो येऽभि-नंदन्ति मूढा जरामृत्युं ने पुनरेवापि यन्ति । यसादेवं मोक्षसाधनप्रति-पादकत्वेन संसारानर्थनिवृत्तिहेतुत्वं वेदानां तस्माद्वेदा वेदविदं त्रातु शक्ता एवेत्येतत्सर्वमिभेष्रेत्याह श्लोकत्रयेण । तत्र प्रथमेन परमपुरुषार्थत्वं परमा-त्मानं द्रशयति । तस्यैवति । तस्यैव परमात्मनो मायाकिष्पतैर्नामादिवि-शेषरूपैरिदं जगद्भाति । हे महानुभाव । कथमेतदवगम्यते तस्यैव नामा-दिविशेषरूपैरिदं जगद्भातीति । इंद्रो मायाभि: पुरुरूप ईयत इति माया-निमित्तं बहुरूपं निर्दिश्य तस्यैव सम्यप्रुपं तदेतह्रह्मापूर्वमनपरमनंतरम-बाह्यमित्यादिना प्रवदन्ति वेदाः । दे वाव ब्रह्मणो रूपे मूर्ते चामूर्ते चेत्या-दिना तस्यैव मूर्तात्मकमात्मवज्जगत्स्वरूपं निर्दिश्य तस्यैव सम्यप्रूपं नेति नेतीत्यादिना प्रवदन्ति वेदा:। तथाऽऽत्मन आकाशः संभूत इति विय-दादिधरित्र्यंतं तस्यैव कार्ये निर्दिश्य कोशोपन्यासमुखेन तस्यैव सम्यग्रूपं " यतो वाचो निवर्तन्त " इत्यादिना प्रवदन्ति वेदाः। तथा हि अधीहि भगवन्नित्यादिना नामादिप्राणान्तं जगन्निर्दिश्य यत्र नान्यत्पश्यतीत्यादिना तस्यैव सम्यग्रूपं भूमानं तमसः परं स्वे महिम्नि स्थितं प्रवदन्ति वेदाः । न केवलं वेदा एवापि तु मुनयोऽपि तद्रह्म विश्ववैरूप्यं विश्वरूपविपरी-तस्वरूपमुदाहरन्ति । तथा चाह भगवान्पराश्चरः— " प्रत्यस्तमितभेदं यत्सत्तामात्रमगोचरम् । यचसामात्मसंवेद्यं तज्ज्ञानं ब्रह्मसंज्ञितमिति ?'। ''तच्च विष्णोः परं रूपमरूपाख्यमनुत्तमम् । विश्वस्वरूपवैरूप्यलक्षणं परमात्मन '' इति ॥ ७ ॥

तद्रश्रमुक्तं तप एतिद्रिया ताभ्याममौ पुण्यमुपैति विद्वान् ।
पुण्येन पाप विनिह्स्य पश्चात्म जायते ज्ञानिवदीपितात्मा ॥ ८ ॥
इदानीमीश्वरार्थमनुष्ठीयमानानां कर्मणां तत्प्राप्तिसाधनापेक्षितद्युद्धिद्वारेण पारंपर्येण पुरुषार्थत्वमन्येषां संसारानर्थहेतुत्वेनापुरुषार्थत्वं दर्शयति
श्लोकद्वयेन तदर्थमिति । यद्विश्वरूपविपरीतरूपं ब्रह्म तदर्थमुक्तं वेदेन ।
किं तपः कृच्छ्रचांद्रायणादि । इज्या ज्योतिष्टोमादि । किं ततो भवतीति
चेत् । ताभ्यामिज्यातपोभ्यामसौ पूर्वोक्तिनियोगत ईश्वरार्थं कर्मानुतिष्ठनपुण्यमुपैति प्रामोति । कर्मजन्यापूर्वसंयुक्तो भवति । तेन पुण्येन पापं
विनिह्त्य क्षपयित्वा पश्चादुक्तरकालं स क्षपितारोषक्रसम्बो जायते ।
ज्ञानिवदीपितात्मा ज्ञानप्रकाशितचित्सदानंदाद्वितीयब्रह्मरूपो भवति ॥ ८॥

ज्ञानेन चात्मानमुपैति विद्वानथान्यथा वर्गफलानुकांक्षी। अस्मिन्कृतं तत्परिगृह्य सर्वेममुत्र भुंक्ते पुनरेति मार्गम्। ९॥

अथ ज्ञानेन चात्मानं परमात्मानमुपैति विद्वानात्मवित् । अथ चेत् । अन्यथा पुनरीश्वरार्थे कर्मानुष्ठानेन क्षपिताशेषकरूमषो ज्ञानी न भवति तदा वर्गपलानुकांक्षींद्रियफलानुकांक्षी स्वर्गादिफलानुकांक्षी सन्निसाँछोके कृतं तद्यज्ञादिकं परिगृद्ध सर्वममुत्र परलोके तत्फलमुपभुंक्ते । ततः कर्मशोषेण पुनरेति मार्गे संसारमार्गम् । तथा च श्रुति: । तस्मिन्यावत्संपातमु- षित्वाऽथैतमेवाध्वानं पुनर्निवर्तन्त इति ॥ ९ ॥

अस्मिँह्योके तपस्तप्तं फलमन्यत्र भुज्यते । ब्राह्मणानां तपस्बद्धमन्येषां तावदेव तत् ॥ १० ॥

इदानीं विद्वदविद्वदपेक्षया कर्मणां फल्वैषम्यमाह । अस्मिन्निति । अस्मिन्छोके यत्तपस्ततं तस्य फलममुत्रामुष्मिन्हलोके मुज्यते । इति सर्वेषां समानम्। ब्राह्मणानां ब्रह्मविदां पुनरयं विशेषः। तपस्त्रुद्धमतीव समृद्धं फल-वृद्धिभैवतीत्यर्थः। तथा च श्रुतिः। यदेव विद्यया करोति श्रद्धयोपनि-षदा तदेव वीर्यवत्तरं भवतीति। अन्येषामनात्मविदां वैषयिकाणां तावदे-तक्ष समृद्धं भवति। यस्य कर्मणो यत्फलं श्रुतं तावन्मात्रफलसाधनं न फलसमृद्धिहेतुभैवतीत्यर्थः।। १०।।

धृतराष्ट्र उवाच-

कथं समृद्धमप्यृद्धं तपो भवति केवलम् । सनत्सुजात तर्ब्रूहि कथं विद्याम तद्वयम् ॥ ११ ॥ श्रुत्वैवमाह धृतराष्ट्रः । कथमिति । श्लोकोऽयं स्पष्टोऽर्थः ॥ ११ ॥ सनत्सुजात खवाच—

> निष्करुमषं तपस्त्वेतत्केवछं परिचक्षते । एतत्समृद्धमप्यृद्धं तपो भवति नान्यथा ॥ १२ ॥

एतं पृष्टः प्राह भगवान्तनत्सुजातः । निष्कत्मषिति । यदेतिनिष्क-हमषं तपस्तत्केवलं परिवक्षते । केवलं बीजिमित्युक्तः सर्वस्थास्य प्रपंचस्य बीजं निमित्तं यत्तत्केवलमित्युक्तम् । आहोशना गुणसाम्ये स्थितं तत्त्वं केवलं त्विति कथ्यते । केवलादेतदुद्भूतं जगत्सदसदात्मकमिति । तदेव केवलं तपः समृद्धमप्यृद्धं भवति नान्यथा। यदा निष्कत्मषं न भवति सकत्मषं स्यात्तदा समृद्धमप्यसमृद्धं भवति ॥ १२॥

तपोमूलिमदं सर्व यन्मां पुच्छिसि क्षत्रिय। तपसा वेदिविद्धां परेत्यामृतमाष्तुयुः ॥ १३॥ तदेव प्रशंसित । तपोमूलिमिति । स्पष्टोऽर्थः ॥ १३॥ धृतराष्ट्र डवाच—

करमषं तपसो ब्रूहि श्रुतं निष्करमषं तपः। सनत्सुजात येनेदं विद्यां गुद्धं सनातनम्।। १४।। श्रुत्वैवमाह राजां। करमप्रमिति । अस्यार्थः । निष्करमषं तपश्चैत-त्केवलं परिचक्षत इति श्रुतस्य तपसः करमपं ब्रूहि । हे सनत्सुजात । येन निष्कत्मषेण तपसेदं गुह्यं सनातनं ब्रह्माहं विद्यामिति ॥ १४॥ सनत्सुजात खवाच--

क्रोधादयो द्वादश यस्य दोषास्तथा नृशंसानि च सप्त राजन्। ज्ञानादयो द्वादश चाततानाः शास्त्रे गुणा ये विदिता द्विजानाम्॥ १५॥

एवं पृष्टः प्राह भगवान् । क्रोधादय इति । क्रोधादयो यस्य तपसो द्वादश दोषाः कल्मषाः । तथा नृशंसानि च सत हे राजन्यस्य तपसो दोषाः । तथा ज्ञानादयो द्वादश चातताना विस्तीर्यमाणाः शास्त्रे वेदशास्त्रे ये विदिता गुणा द्विजानां तान्गुणान्दोषांश्च वक्ष्यामीत्यभिप्रायः ॥ १५ ॥ क्रोधः कामो छोभमोही विवित्साऽकृषाऽसूया मानशोको स्पृहा च । ईर्ष्या जुगुष्सा च महागुणेन सदा वर्ष्या द्वादशैते नरेण ॥ १६ ॥

कोध्युदीन्दर्शयित कोध इति । कोधो नाम कामप्रतिघातादुत्पद्यमानस्ताडनाकोशनादिहेतुः कामहानिहेतुकश्चान्तः करणविक्षेपो गात्रस्वेद-कंगनादिछिगः । काम स्त्रयाद्यमिलाषः । लोमः परद्रव्येच्छा न्यायार्जितस्य स्वकीयस्य च द्रव्यस्य तीर्थविनियोगासामर्थ्ये वा । मोहः कृत्याकृत्यिव-वेकश्चन्यता । विवित्सा विषयरसान्वेत्तमिन्छा । अकृपा निष्ठ्रता । असूपा गुणेषु दोषाविष्करणं परगुणादिष्वक्षमा वा । मान आत्मबहुमानत्वम् । शोक इष्टार्थवियोगजोऽन्तः करणविक्षेपो रोदनचितनादिलिंगोऽप्रतीकार-विषयः । स्पृहा विषयभोगेच्छा । ईष्या परिश्रयामसिहण्णुता । जुगुप्सा परगुणानपह्नोतुमिच्छा बीमत्सा वा । एते क्रोधादयो द्वादश दोषाः तपसः कलमषरूपाः सदा वर्ज्याः । महागुणेन ब्राह्मणेन । महागुणो ब्रह्मप्राप्तिगुणः । तेन ब्रह्मप्राप्तिलक्षणेन महागुणसमिन्व-तेन वर्जनीया इत्यर्थः । उक्तं च नाममहोदधौ । "महद्भद्ध इति प्रोक्तं महत्त्वान्महतामिष् । तत्यातिगुणसंयुक्तो महागुण इति स्मृत " इति । अथवा ब्राह्मणानामुन्कृष्टगुणयोगः स्वभावसिद्धः । तथा चोक्तं भगवता "श्वमोदमस्तपः शौच क्षान्तिरार्जवयेन च । ज्ञानं विज्ञानमास्तिकयं ब्रह्म-

कर्मस्वभावजम् "॥ १६॥ एकैकमेते राजेंद्र मनुष्यं पर्युपासते। छिप्समानोन्तरं तेषां मृगाणामिव छुज्धकः॥ १७॥

एतेषां सदा वर्ज्यत्वे हेतुमाह । एकैकिमिति । यथा मृगाणामंतरं छिद्रं छिप्समानो रंश्रान्वेषणपरो छुन्ध्रको मृगयुरनुवर्तते यथा च छिद्रं छन्ध्वा तान्हिन्त तथा तेषां मनुष्याणां रंश्रान्वेषणपरा एते क्रोधादय एकैकं मनुष्यं पर्युपासते । अथवा मनुष्यान्पर्युपासत इत्यि पाठः । तस्मिन्नेकैकं मनुष्यान्प्रयुपासत इति योजना । तथा छिद्रं छन्ध्वा तान्हिन्त । तस्मादेतेष्वेकोऽपि दोषो विनाशकारणम् । यस्मादेवं तस्मात्सदा वर्ज्या इत्यर्थः । उक्तं च हिरण्यगर्भे । यथा पांथस्य कान्तारे सिंहन्याश्रमृगादयः । उपद्रवकरास्तद्वत्कोधाद्या दुर्गमा नृणामिति ।। १७॥

संभोगसंविद्विषमेधमानो दत्तानुतापी कृपणोऽबलीयान् । वर्गप्रशंसी वनितां च द्वेष्टा एते परे सप्त नृशंसरूपाः ॥ १८ ॥

इदानीं नृशंससतकमाह संभोगित । संभोगे विषयसंभोगे संविद्यस्य बुद्धिर्वर्तते स संभोगसंवित् । विषमिव परेषामुपद्रवं कृत्वैधमानो वर्धमानः । अथवा द्विषमेधमान इति पाठान्तरे द्विषं द्वेष्यं कर्म कृत्वा प्राणिनां तद्द्रा-रेणैधमान इति । दानं दत्त्वानुतापं करोतीति दत्तानुतापी । यत्किचिदर्थ- ठवळाभमात्रळोभात्सर्वावमानं सहते यः स कृपणः । अवळीयाञ्ज्ञानवल-वर्जितः । वर्गप्रशंसी । इंद्रियवर्गप्रशंसी । वनितां च द्वेष्टाऽनन्यशरणां भार्यो यो द्वेष्टि । एते परे पूर्वोक्तेभ्यः क्रोधादिभ्यः सप्त नृशंसरूपाः । ॥ १८ ॥

ह्यानं च सत्यं च दमः श्रुतं च अमात्सर्यं होस्तितिक्षाऽनसूया । यज्ञश्च दानं च धृतिः शमश्च महात्रता द्वादश ब्राह्मणस्य ॥ १९ ॥ इदानीं ज्ञानादयो द्वादशोच्यन्ते । ज्ञानं चेति । ज्ञानं तत्वार्थसंवेदनम् । सत्यं यथार्थभाषणं भूतहितं च । दमो मनसो दमः । श्रुतमध्यात्मशास्त्र- अवणम् । मात्सर्ये सर्वभूतेष्वसहमानता तदभावोऽमात्सर्यम् । हीरकार्यकरणे लज्जा । तितिक्षा द्वंद्वसहिष्णुता । अनसूया परदोषानाविष्करणम् ।
यज्ञोऽग्निष्टोमादिर्महायज्ञश्च । दानं ब्राह्मणादिभ्यो धनादिपरित्यागः । धृतिविषयसंनिधाविद्वियनिष्रहः । रामोऽन्तःकरणोपरतिर्विहःकरणोपरतिरिति केचित् ।
एते ज्ञानादयो महात्रताः परमपुरुषार्थसाधनभूता ब्राह्मणस्य वर्णिताः ।
ये ज्ञानादयो द्वादरा चातताना इति पूर्वे प्रस्तुतास्ते वर्णिताः ॥ १९ ॥
यस्त्रेतेभ्योऽप्रवसेद्द्वादरोभ्यः सर्वााममां पृथिवीं स प्रशिष्यान् ।
त्रिभिद्धाभ्यामेकतो वाऽविमुक्ताः क्रमाद्विमुक्ता मौनभूता भवन्ति ॥ २० ॥
इदानीं गुणस्तुति करोति । यस्त्विते । यस्त्वेतेभ्यः पूर्वोक्तेभ्योऽप्रवसेत् । प्रवासं न करोति तैरेव समन्वितो भवेत् । स सर्वाममां पृथिवीं
प्रशिष्यात्र्यास्ति । आत्मवशं करोति । य एतेषां मध्ये त्रिभिद्धाभ्यामेकत
एकसमाद्वाऽविमुक्ता एतेषामन्यतमेनापि समन्विताः । त एते क्रमेण विमुक्ता

दमोऽष्टादशदोषः स्यात्प्रातिकूल्गं कृते भवेत्।
अनृतं पैशुनं तृष्णा प्रातिकूल्यं तमोऽरितः ॥ २१ ॥
लोकद्वेषोऽभिमानश्च विवादः प्राणिपीडनम् ।
परिवादोऽतिवादः स्यात्परितापोऽक्षमाऽधृतिः ॥ २२ ॥
असिद्धः पापकृत्यं च हिंसा चेति प्रकीर्तिताः ।
एतैर्देषिविंमुक्तो यः स दमः सिद्धरूच्यते ॥ २३ ॥

विशिष्टज्ञानिनो भूत्वा मौनभूता भवन्ति ब्रह्मविदो भवन्ति ॥ २० ॥

इदानीं दमदोषानाह क्षोकत्रयेण । दम इत्यादिना । दमोऽष्टादशदो-षसमन्वितो भवति । किमिति तेषां दोषत्विमिति चेद्यातिकूल्यं कृते भवेत् । एतेषामन्यतमे कृते दमस्य प्रतिकूलं भवेत् । अनृतमयथार्थवच-नम् । पैशुनं परदूषणवचनम् । तृष्णा विषयाशा । प्रातिकूल्यं सर्वेषां प्रतिकूल्वा । तमोऽज्ञानम् । अरतिर्थयालाभेनासंतुष्टिरथवा रितः स्त्रीसंभोगे- ष्विमिरतिः ॥ लोकद्वेषो लोकानामुद्रेगाचरणम् । अभिमानः सर्वत्राप्रणिति-भावः । विवादो जनकल्हाचरणम् । प्राणिपीडनं स्वदेहसंपूरणाय प्राणि-हिंसा । परिवादः समक्षे परदूषणाभिधानम् । अतिवादो निरर्थकोऽति-प्रलापः । परितापो वृथा दुःविन्तनम् । अक्षमा द्वंद्वासिहण्णुता । अधृतिरिंद्रियार्थेषु चपल्रता । असिद्धिर्धर्मज्ञानवैराग्याणाम् । पापकृत्यं प्रतिषिद्धाचरणम् । हिंसाऽविहितहिंसा । इति दमदोषाः प्रकीर्तिताः । एतैः अनृतादिभिदींषैर्विमुक्तो यो गुणः स दम इति सद्धिरुच्यते ॥ २१–२३ ॥

मदोऽष्टादशदोषः स्यात्त्यागो भवति षड्विधः । विपर्ययाः स्मृता एते मददोषा उदाहृताः ॥ २४ ॥

इदानीं मददोषानाह । मद इति । एतेऽनृतादिहिंसान्ता ये दमदोषत्वेन स्थिताः स्मृताः । त एते विपर्ययाः स्मृताः सत्यादिरूपत्वेन स्मृता मद-दोषा मदनाशकरा उदाहृताः । त एते सत्यापैशुनातृष्णाप्रातिकूल्यातः मोरतिलोकाद्रेषानिभानाविवादाप्राणिहिंसापरिवादानितवादापरितापक्षमाधृतिसि द्वयपापकृत्याहिंसा इत्येते मदनाशकरा उदाहृताः ॥ २४ ॥

श्रेयांस्तु षड्विधस्त्यागस्तृतीयो दुष्करो भवेत् । तेन दुःखं तरन्त्येव भिन्नं तस्मिञ्जतं कृते ॥ २५ ॥

त्यागो भवति षड्विध इत्युक्तं तत्राह । श्रेयानिति । श्रेयांस्तु षड्विधेषु त्यागेषु तृतीयत्यागो दुष्करो दुः इसंपाद्यः । तृतीयेन त्यागेन दुः खमाध्यात्मिकादिभेदभिन्नं तरन्त्येव । तिसमस्यागे कृते सर्वे जितं भवत्येव ॥ २५ ॥

अर्हते याचमानाय पुत्रान्वित्तं ददाति यत् । इष्टापूर्वं द्वितीयं स्यान्नित्यं वैराग्ययोगतः ॥ २६ ॥ कामस्त्यागश्च राजेंद्र स तृतीय इति स्मृतः । अप्रमादी भवेदेतैः स चाष्यष्टगुणो महान् ॥ २७ ॥ त्यागषट्कं दर्शयति । अर्हत इति सार्धेन । अर्हते दानयोग्याय । याच- मानाय पुत्रान्वित्तं ददाति यत् । तदेव त्यागद्वयं षण्णां मध्ये प्रथमम्। इष्टापूर्ते द्वितीयं स्थात् । इष्टं श्रीतैककर्मणि यद्दानम् । पूर्ते स्मार्तेककर्मणि । इष्टं देवेभ्यो दत्तं पूर्ते पितृभ्य इति केचित् । नित्यं वैराग्ययोगतो विद्यु- द्वस्तवस्था नित्यत्वादिदोषदर्शिनो विरक्ततया साधनादिपरित्यागः काम-स्त्यागश्चेति तृतीयः । षण्णां यत् द्विकत्रयं तेषु तृतीयं द्विकरूपत्याग इत्य-भिप्रायः । किमेभिभवतीत्याह । अप्रमादीति । य एतैः षड्भिस्त्यागैः समन्वितः सोऽप्रमादी भवेत् । सोऽप्रमादोऽष्टगुणोऽष्टभिर्गुणैः समन्वितो भवति । २६॥२७॥

सत्यं ध्यानं समाधानं चोद्यं वैराग्यमेव च । अस्तेयं ब्रह्मचर्यं च तथाऽसंग्रहमेव च ॥ २८ ॥

के ते तान्दर्शयति । सत्यमिति । सत्यं यथार्थभाषणम् । ध्यानं चेतसः किस्मिश्चिच्छुभाश्रये मंडलपुरुषादौ तैलधारावत्संतताविच्छेदिनी प्रवृत्तिः । समाधानं प्रणवेन विश्वाद्यपसंहारं कृत्वा स्वाभाविकचित्सदानंदाद्वितीयब्रह्मात्मनावस्थानम् । चोद्यं कोऽहं कस्य कुतो वेति । वैराग्यं दृष्टानुश्रविकविषयवितृष्णता । अस्तेयमचौर्यमात्मनो द्रव्यं वा । आत्मचौर्यमुक्तम् । " योऽन्यथा सन्तमात्मानमन्यथा प्रतिपद्यते । किंतेन न कृतं पापं चोरेणात्मापहारिणेत्यादि " । ब्रह्मचर्यमष्टांगमैथुनत्यागः । तथा चोक्तम् । " दर्शनं स्पर्शनं केलिः कीर्तनं गुह्यभाषणम् । संकल्पोऽध्यवसायश्च क्रियानिर्शृतिरेव च । एतन्मैथुनमृष्टाङ्गं प्रवदन्ति मनीषिणः । विपरीतं ब्रह्मचर्यमेतदेवाष्टलक्षणमिति " । असंप्रहोऽपरिप्रहः पुत्रदारक्षेत्र-गृह्यिनाम् । एतन्परिपालयेत् ॥ २८ ॥

एवं दोषा दमस्योक्तास्तान्दोषान्परिवर्जयेत् । दोषत्यागोऽप्रमादः स्यात्स चाप्यष्टगुणो मतः ॥ २९ ॥

दोषान्वर्जयेदित्याह । एवमिति । दमोऽष्टादशदोषः स्यादिति ये दोषा उक्तास्तान्वर्जयेदिति । कस्मादित्यत्राह । दोषत्यागेऽप्रमादः स्यात्तेषु दोषेषु त्यक्तेषु प्रमादादि न स्यादित्यर्थः । सोऽप्यप्रमादोऽष्टगुणो मतः सत्यं ध्यानमित्यादीनां पूर्वमेवोपदिष्टमित्यर्थः ॥ २९ ॥

सत्यात्मा भव राजेंद्र सत्ये लोकाः प्रतिष्ठिताः। तांस्तु सत्यमुखानाहुः सत्ये ह्यमृतमाहितम् ॥ ३० ॥

इदानीं सत्यस्तुति: क्रियते । सत्यात्मेति । सत्यात्मा सत्यरूपो भवेति । हे राजेंद्र सत्ये लोका: प्रतिष्ठिता: । अमृतं मोक्ष: ॥ ३० ॥

निवृत्तेनैव दोषेण तपोत्रतमिहाचरेत्। एतद्धानृकृतं वृत्तं सत्यमेव सतां त्रतम् ॥ ३१॥

निवृत्तेनेति । निवृत्तेनैय दोषेण क्रोधादय इत्यादिना पूर्वोक्तदोषरहि-तस्तपोव्रतमिहाचरेत् । एतद्वात्रा परमेश्वरेण कृतं वृत्तं सत्यमेव सतां परं व्रतम् ॥ ३१ ॥

दोषैरेतैर्विमुक्तं तु गुणैरेतैः समन्वितम् । एतत्समृद्धमप्यृद्धं तपो भवति केवलम् ॥ ३२ ॥

इदानीं कथं समृद्धमित्यादिनोपकान्तं प्रकरणार्थमुपसंहरति । दोषै-रिति । दोषैरेतैः कोषादय इत्यादिना पूर्वोक्तैर्विमुक्तं गुणैरेतैर्क्ञानादिभिः समन्वितं यदेतत्समुद्धमप्युद्धं तपो भवति केवलम् ॥ ३२ ॥

यन्मां प्रच्छिसि राजेंद्र संक्षेपात्प्रव्रवीमि ते । एतत्पापहरं शुद्धं जन्ममृत्युजरापहम् ३३ ॥

िकं बहुना । यन्मामिति '। हे राजन्यन्मां पृच्छिसि तत्संक्षेपात्समासतो ब्रवीमि ते । एतत्पापहरं शुद्ध फलाभिकांक्षारिहतं तपोत्रतं जन्ममृत्युजरा-पहं वक्ष्यमाणम् ॥ ३३ ॥

इंद्रियेभ्यश्च पंचभ्यो मनसश्चैव भारत । अनीतानागतेभ्यश्च मुक्तश्चेत्स सुखी भवेत् ॥ ३४ ॥

एतत्पापहरं शुद्धमित्युक्तम् । किं तदिति चेत्तत्राह । इद्रियेभ्य इति । है भारत सविषयेभ्यः पंचभ्य इंद्रियेभ्यो वर्तमानेभ्यो मनसश्च तथातीते- म्योऽनागतेभ्यश्च मुक्तश्चेत्स सुखी भवेन्मुक्त एव भवतीत्यर्थः ॥ ३४ ॥ धृतराष्ट्र उवाच --

> आख्यानपंचमैर्वेदैर्भूयिष्ठं कथ्यते जनः । तथा चान्ये चतुर्वेदाक्षिवेदाश्च तथाऽपरे ॥ ३५ ॥

एवमुक्ते प्राह धृतराष्ट्रः । आख्यानेति । आख्यानं पुराणं पंचमं येषां वेदानां ते आख्यानपंचमाः । श्रूयते चं च्छांदोग्ये । इतिहासपुराणं च पंचमो वेद इति । तैराख्यानपंचमैर्वेदैर्भूयिष्ठमत्यर्थे कथ्यते स्टाध्यते बहुमन्यते । सर्वस्मादधिकोऽहमिति कथ्यत इति केचित्पठन्ति । आख्यानपंच-मैर्वेदैः कश्चिजनः पंचवेदी कथ्यते । तथा चान्ये चतुर्वेदास्त्रिवेदाः ॥ ३५ ॥

द्विवेदाश्चैकवेदाश्च अनृचश्च तथाऽपरे ।

एतेषु मेऽधिकं ब्रह्म यमहं वेद ब्राह्मणम् ॥ ३६ ॥

अपरे द्विवेदा एकवेदाश्च। अन्त्चश्च तथापरे । एतेषु मनुष्येष्वधिकं श्रेष्ठं ब्रूहि यमहं ब्राह्मणं वेद विद्याम्॥ ३६॥

सनत्सुजात उवाच —

एकवेदस्य चाज्ञानाद्वेदास्ते बहवोऽभवन् । सत्यस्यैकस्य राजेंद्र सत्ये कश्चिदवस्थितः ॥ ३७ ॥

एवं स्वाभाविकचित्सदानंदादितीयब्रह्मात्मनाविश्वतः स एव ब्राह्मण इति दर्शियिष्यंस्तद्वयितिरिक्तस्य सर्वस्य तदज्ञानमूल्लं दर्शयिति । एकवेद-स्येति । एकवेद-स्येति । एकस्य वेदस्य वेद्यमिदं रूपमिनदं वेदरूपं वेदनं वेदो ज्ञानम् । एकस्यादितीयस्य संविद्रूपस्येत्यर्थः । तस्यैकवेदस्य ब्रह्मणोऽनवगमात् । ऋगादयो वेदा बह्वोऽभवन् । अत्र ऋगादिवेदास्तत्प्रतिपत्त्यर्थे विचारं कुर्वन्तीति वेदाख्यामवाप्नुयुः । अथवा सद्भावं साधयन्तीति वेदाः । विदन्ति वेदनहेतुभूता इति वा वेदाः । अथ वा ब्रह्माचीनं परमात्मानं स्रभन्त इति वेदाः । अथ वा ब्रह्माचीनं परमात्मानं स्रभन्त इति वेदाः । अथ वा ब्रह्माचीनं त्रिक्तः ।

ब्रह्मण आवृतस्य लाभहेतव इति वा वेदाः । ब्रह्मण आत्मतया लाभ-हेतव इति वा वेदाः । विद विचारणे । विद सत्तायाम् । विद ज्ञाने । विद लाभे । एतेषां धातूनां विषये वर्तन्ते यस्मा-त्ततो वेदा इत्युक्ताः । स एको वेदः । क इति चेत् । सत्यं ज्ञानमनंतं ब्रह्म । एकमेवादितीयमित्यस्य श्रुतिप्रतिपाद्यस्यैकस्य ब्रह्मणः सिद्धत्वान्न चारांकेत्यर्थः । तत्सत्यस्य वेदस्वरूपस्य ब्रह्मणोऽनवगमादेदा बहवः ख्याताः सर्वे वेदास्तदर्थदर्शनहेतवः । हे राजेंद्र त्वं पुनः कश्चित्सत्ये स्थित इति ॥ ३७ ॥

### सत्यात्प्रच्यवमानानां संकल्पा वितथाऽभवन् । ततः कर्मे प्रतायेत सत्यस्यानवधारणान् ॥ ३८ ॥

भूयो मे शृणु । सत्यादिति । सत्यादिलक्षणाद्वह्मणः प्रच्यवमानानां संकल्पा वितथा अभवन् । व्यर्था भवन्ति । स्वाभाविकसत्यसंकल्पादयो न सिध्यन्तीत्यर्थः । ततः कर्म यज्ञादि प्रतायेत विस्तृतं भवेदित्यर्थः । तदेत- त्सर्वे सत्यस्य सत्यादिलक्षणस्य ब्रह्मणोऽनवधारणादनवगमात् । आत्मा ज्ञाननिमित्तत्वात्संसारस्य । यावत्परमात्मानमात्मत्वेन साक्षान्न जानाति तावद्यं तापत्रयामिभूतो मकरादिभिरिव रागादिभिरितस्ततः समाकृष्यमाण इतस्ततो मुह्ममानोऽसत्यसंकल्पः स्वर्गपश्चान्नादिहेयसाधनेषु वर्तत इत्यर्थः ॥ ३८ ॥

## विद्याद्वहुपठन्तं तु बहुवागिति ब्राह्मणम् । य एव सत्यात्रापैति स क्षेयो ब्राह्मणस्त्वया ॥ ३९ ॥

इदानीं ब्राह्मणलक्षणमाह । विद्यादिति । बहुपठन्तमाख्यानपंचमवेदा-ध्यायिनम् । बहुवागिति विन्द्यात्र साक्षाद्वाद्याणमिति । कस्तर्हि मुख्यो ब्राह्मण इति चेत् । य एतत्सत्यादिलक्षणान्नापैति न क्षरित चित्सदानं-दादितीयब्रह्मरूपेणावितेष्ठते स एव ब्राह्मणस्त्वया श्रेयः । नेतरो यः सत्या-च्युतोऽकृतार्थः सन्कर्मणि प्रवर्तते । तथा च ब्रह्मविदमेव ब्राह्मणं दर्श-

यति श्रुति: । मौनं चामौनं च निर्विद्याथ ब्राह्मण इति विपापो विज्वरी विचिकित्सी ब्राह्मणो भवतीति च ॥ ३९ ॥

छंदांसि नाम द्विपदां विरिष्ठ स्वच्छंदयोगेन भवन्ति तत्र ।
छंदोविदस्तेन च तानधीत्य गता हि वेदस्य न वेद्यमार्थाः ॥ ४० ॥
भवेदेतदेवं यदि तदेव ब्रह्म सिध्येत् । न च सिध्यत्यन्यपरत्वाद्वेदस्येति
तत्राह छंदांसीति । हे द्विपदां विरिष्ठ छंदांसि वेदाः स्वच्छंदयोगेन स्वच्छंदता स्वाधीनता यथाकामिन्यर्थः । तत्रैव परमात्मिन प्रमाणं भवित ।
श्रूयते च सर्वे वेदा यत्पदमामनन्ति । वेदैश्च सर्वेरहमेव वेद्य इति च । पुरुषार्थपर्यवसायित्वाद्वेदस्य तद्वयतिरिक्तस्थानित्याद्यचिदुःत्वानुविद्धत्वेन पुरुषार्थत्वाभावात्तत्स्वरूपत्वतत्साधकत्वतत्यितपादकत्वेन वेदानां प्रमाणत्वमित्यर्थः । यस्माद्वेदाः स्वच्छंदयोगेन तत्रैव परमात्मिन प्रमाणं भवन्ति
तेन च हेतुना तान्वेदानधीत्यावगम्य वेदान्तश्रवणादि कारणं कृत्वा गताः
प्राप्ता वेदस्य संविद्रूपस्य परमात्मनः स्वरूपं न वेद्यं प्रपंचमार्थाः पंडिता
ब्रह्मविदः ॥ ४० ॥

न वेदानां वेदिता कश्चिद्दित वेद्येन वेदं न विदुर्न वेद्यम् ।
यो वेद वेदं स च वेद् वेद्यं यो वेद् वेद्यं न स वेद् सत्यम् ॥ ४१ ॥
एवं तर्हि वेदवेद्यत्वे अन्यदेव तिद्विदितादथो अविदितादिष्ठे । यतो
वाचो निवर्तन्ते इत्यादि विरोधः प्रसज्येतत्यत्राह । न वेदानामिति । न
वेदानामृगादीनां मध्ये कश्चिद्रिप वेदः परमात्मनो वाचामगोचरस्य संविद्रूपस्य वेदितास्ति । कस्माद्यस्माद्वेद्येन जडरूपेण वेदं संविद्रूपं न विदुः ।
न वेद्यं प्रपंचमि न विदुः । संविद्यीनत्वात्सर्वसिद्धेः । यस्मात्संविद्यीना
सर्वसिद्धिस्तस्माद्यो वेदं संविद्रूपं परमात्मानं वेद जानाति स च वेद वेद्यमिदं सर्वम् । तथा च श्रुतिः । आत्मा वा अरे द्रष्टव्यः श्रोतव्यो मन्तव्यो
निद्धिसासितव्यः । आत्मनो वा अरे दर्शनेन श्रवणेन मत्या विज्ञानेनेदं
सर्वे विदितमिति । एकविज्ञानेन सर्वे विज्ञातमिति च । यो वेद्यमिदं रूपं

वेद जानाति स सत्यं सत्यादिलक्षणं परमात्मानं न वेद ॥ ४१ ॥ यो वेद वेदान्स च वेद वेदां न तं विदुर्वेदविदो न वेदाः । तथापि वेदेन विदन्ति वेदं ये ब्राह्मणा वेदविदो भवन्ति ॥ ४२ ॥

नन्वेवं तर्हि वेद्येन वेदं न विदुर्न वेद्यमिति वदतोऽनात्मिविदः प्रपंचासिद्धिरेवेत्युक्तं भवतीत्याशंक्याह । यो वेदेति । यो वेद जानाति ऋगादीन्वेदान्स च वेद वेद्यं सोऽप्यनात्मिविद्विच्छिन्नेन संवेदनेन वेद्यं प्रपंचं वेद ।
नन्वेवं चेत्तर्हि वेदिवित्परमात्मानं विजानीयादित्याशंक्याह । न तं परमात्मानं वाचामगोचरं विदुर्वेदविदः । न वेदा वेदा अपि न तं विदुः । न
तं विषयीकुर्वन्तीत्यर्थः । कथंचिछक्षणया बोधयन्तीति भावः । नन्वेवं
तर्हि कथमौपनिषदं ब्रह्म स्यान्नेत्याह । तथापि वेदेन विदन्ति वेदं यद्यपि
वागाद्यविषयं ब्रह्म तथापि वेदेन ऋगादिना विदन्ति जानन्ति वेदं संविदूपं परमात्मानम् । के ते ये ब्राह्मणा वेदविदो भवन्ति । वेदानामुपनिषद्वाक्यानामुपकमोपसंहाराभ्यासापूर्वताफलार्थवादोपपत्तिरूपषड्विधलिंगेन जहदजहछक्षणया तत्त्वमस्यहं ब्रह्मास्म्ययमात्मा ब्रह्मेत्यादिना संवेदस्य संविद्रूपस्य
परमात्मनः प्रतिपादनप्रकारं जानन्तीत्यर्थः ॥ ४२ ॥

धामांशभागस्य तथा हि वेदा यथा च शाखा हि महीरुहस्य। संवेदने चैव यथामनन्ति तस्मिन्हि नित्ये परमात्मनोऽर्थे॥ ४३॥

कथं तहीविषयमेव ब्रह्म वेदाः प्रतिपादयन्तीत्याशंक्याह । धामेति । धामांशभागस्य । रात्रिधामश्चंद्र इति श्रुतेः । चंद्रांशभागस्य प्रतिपचंद्रकला-दर्शने यथा महीरुहस्य वृक्षस्य शाखा हेतुर्भवति तथा वेदास्तस्यैत्र परमान्त्मनः स्वरूपभूतसंवेदने नित्येऽविनाशिन्यर्थे परमपुरुषार्थरूपे परमानंद-स्वरूपे हेतवो भवन्ति । सनयो न पुनः साक्षाद्वाचामगोचरं परमात्मानं प्रतिपादयन्त्येवमामनन्ति ॥ ४३ ॥

अभिजानामि ब्राह्मणमाख्यातारं विचक्षणम् । परं हि तत्परं ब्रह्म जानात्येव च ब्राह्मणः ॥ ४४ ॥ य एवं वेदानां वेदरूपात्मप्रतिपादनप्रकारमवगम्य व्याचिष्टे सोऽपि ब्राह्मण इत्याह । अभीति । एवं वेदप्रतिपादनप्रकारं यो व्याचिष्टे तमाख्यातारं विच-क्षणं ब्राह्मणमभिजानामि । यस्तु बाल्यपांडित्यादिकं निर्विद्यावस्थितस्तमेव ब्राह्मणं ब्रुवे इति श्रुति: । तथा हि " ब्राह्मण: पांडित्यं निर्विद्य बाल्येन तिष्ठा-सेद्याल्यं च पांडित्यं च निर्विद्याथ मुनिरमौनं मौनं च निर्विद्याथ ब्राह्मण अहित । ननु कथमुच्यते ब्रह्माभिजानामि ब्राह्मणमाख्यातारं विचक्षणमिति तत्राह—वेदानां वेदप्रतिपादनं यथोक्तं यो विज्ञानाति परं हि तत्परं ब्रह्म जानात्येव । अतः स ब्राह्मणो भवति । यो हि पांडित्यं निर्विद्य स्थितः स क्षिप्रं बाल्यादिकं निर्विद्य ब्राह्मणो भवति । यो हि पांडित्यं निर्विद्य स्थितः स

नास्य पर्येषणं गच्छेत्प्रत्यिश्वेषु कथंचन । अविचिन्वन्निमं वेदे ततः पश्यति तं प्रभुम् ॥ ४५ ॥

यस्मात्मत्यनिष्ठस्यैव ब्राह्मणस्य प्रसिद्धिस्तस्माद्विषयपरो न भवेदित्याहं नास्येति । नास्य जगतः पर्येषणं गच्छेद्विषयान्वेषगपरो न भवेदित्यर्थः । प्रत्यर्थिषु प्रतिपक्षभूतदेहेंद्रियादिनिमित्तमिविचिन्वन्विषयसंचयमकुर्विद्धमं प्रत्यगात्मानं वेदेषूपनिषत्सु तत्त्वमस्यादिवाक्येषु ततः पश्चात्पश्यति तं प्रभुं परमात्मानमात्मन्त्वेन जानातीत्यर्थः । अथवा नास्यात्मनः पर्येषणमन्वेषणं गच्छेत् । प्रत्यर्थिषु प्रतिपक्षभूतदेहेंद्रियादिषु । देहेंद्रियतद्धर्मानात्मत्वेन न ग्रह्मीयादित्यर्थः । अविचिन्त्वन्देहेंद्रियतद्धर्मानात्मत्वेनासंचिन्वन् । तत्साक्षिणमात्मानमेव प्रतिपद्यमानस्तत्त्वंपदार्थशोधनानंतरिममं प्रमात्रादिसाक्षिणं परमात्मानं पश्यति । देहेंद्रियादि-कमात्मत्वेनाप्रतिपद्यमानस्तत्त्वमस्यादिवाक्यैः परमात्मानमात्मत्वेन पश्यतीत्यर्थः ॥ ४५ ॥

तूर्णीभूत उपासीत न चेच्छेन्मनसा अपि । अभ्यावर्तेत ब्रह्मास्मै बह्वनंतरमाप्तुयात् ॥ ४६ ॥

ियस्मादेवं तस्मात् । त्र्णीमिति । यस्मात्मविषयपरित्याम । एवात्मद्र्श्चेन्

सिद्धिस्तरमात्तृष्णीभूतः स्वास्मव्यतिरिक्तं सर्वे परित्यज्य केवलो भूत्वा स्वास्मानमेव लोकमुपासीत । न चेच्लेन्मनसा अपि विषयेद्वियेच्छां न कुर्योत् । यस्तूष्णीभूतो विषयोपसंहारं कृत्वा स्वात्मानमेव लोकमुपास्ते । अस्मै तूष्णीभूताय
बाह्यणाय ब्रह्मापूर्वादिलक्षणमभ्यावर्तेत । अभिमुखीभवेदित्यर्थः । श्रूयते च—
" यमेवैष वृणुते तेन लभ्यस्तस्यैष आत्मा विवृणुते तनुं स्वामिति " । अनंतरमाविभूतस्वरूपः सन्बद्ध भूमानं तमसः परं परमात्मानमाष्नुयात् ।। ४६ ॥

मौनाद्धि स मुनिर्भवति नारण्यवसनान्मुनिः। अक्षरं तत्तु यो वेद स मुनिः श्रेष्ठ उच्यते ॥ ४५॥

मुनिरप्येष एवेत्याह मौनाद्धीति । मौनात्यूर्वोक्तात् तूष्णीभावादेव मुनिर्भ-वति न पुनररण्यवासमात्रान्मुनिर्भवति । तेषामपि तूष्णीभूतानां मध्ये यस्तु पुनरक्षरमविनाशिनं परमात्मानं वेद अयमहमस्मीति साक्षाष्त्रानाति स मुनिः श्रेष्ठ उच्यते । श्र्यते च । एतमेव विदित्वा मुनिर्भवतीति ।। ४७ ॥

> सर्वार्थानां व्याकरणाद्वैयाकरण उच्यते। तन्मुळतो व्याकरणं व्याकरोतीति तत्त्रथा॥ ४८॥

वैयाकरणोऽप्येष एवेत्याइ सर्वेति । सर्वार्थानां व्याकरणाद्वैयाकरण उच्यते । न पुनः शब्दैकदेशव्याकरणाद्वैयाकरणो भवति । भवतु सर्वार्थानां व्याकरणाद्वैयाकरणाद्वेयाकरणाद्वेयाकरणाद्वेयाकरणाद्वेयाकरणाद्वेयाकरणाद्वेयाकरणम् । पूर्वोक्तादक्षराद्वि सर्वस्य नामरूपप्रपंचस्य व्याकरणम् । श्रूयते च । अनेन जीवेनात्मनानुपविश्य नामरूपे व्याकरवाणीति । तस्माद्वद्वाण एव साक्षाद्वैयाकरणत्वं व्याकरोतीति तत्त्वा विद्वानिष तत् ब्रह्म तथैव व्याकरोतीति वैयाकरणः ॥ ४८ ॥

प्रत्यक्षद्शी लोकानां सर्वद्शी भवेत्ररः ।
सत्य वै ब्राह्मणस्तिष्ठस्तद्विद्धान्सर्वविद्धवेत् ॥ ४९ ॥
सत्ये वे ब्राह्मणस्तिष्ठस्तद्विद्धान्सर्वविद्धवेत् ॥ ४९ ॥
सर्वेशोऽप्येष एवेत्याह । प्रत्यक्षेति । प्रत्यक्षदशी लोकानां यः प्रत्यक्षेण
भूरादीक्षोकात्यस्यति संसर्वदर्शनो भवेत् । सर्वरूपं परमात्मानं पर्यति ।

असी पुनः सत्ये सत्यादिलक्षणे ब्रह्मणि तिष्ठन्मनः समादघाति । तद्विद्वान् सत्यादिलक्षणं ब्रह्म विद्वानात्मत्वेन सर्वे जानन्सर्वे जानातीत्यर्थः । तस्मादेष एव सर्वज्ञो नानात्ममात्रदर्शो ॥ ४९ ॥

ज्ञानादिषु स्थितोऽप्येवं क्षत्रिय ब्रह्म पश्यति । वेदानां चारपूर्वेण चैतद्विद्धन्त्रवीमि ते ॥ ५० ॥

इति श्रीमहाभारते शतसाहस्रयां संहितायां वैयासिक्यामुद्योगपर्वणि सनत्सुजातपर्वणि सनत्सुजातवाक्ये त्रिचत्वारिंशोऽध्यायः।

यस्वेतेम्य इत्यादिनोक्तमेवार्थ पुनरिप दर्शयत्यवश्यकर्तव्यत्वदर्शनार्थम् । ज्ञानेति । ज्ञानादिषु ज्ञानं चेत्यादिना पूर्वोक्तेषु िश्यतोऽिप एवं यथा
सत्ये तिष्ठन्त्रद्धा पश्यति । वेदानां चारपूर्वेण वेदान्तश्रवणादिकेनेत्यर्थः ।
अथवा गुणान्तरिवधानमेतत् । ज्ञानादिषु िश्यतोऽिप न केवलं तन्मात्रेण
पश्यति । अपि तु एवमेव । वश्यमाणप्रकारेण वेदान्तविचारपूर्वेण वेदान्तश्रवणपूर्वकमेव पश्यति ब्रह्म । एतेद्वदानां चारं प्रकारं हे विद्वन्ब्रवीिम
वश्यामीत्यभिप्रायः ॥ ५०॥ इति भाष्ये द्वितीयोऽध्यायः ॥

## तृतीयोऽध्यायः।

धृतराष्ट्र खाच--

सनत्सुजात यदि मां परार्थी ब्राह्मी वाचं वद्सि हि विश्वरूपाम् । परां हि कार्येषु सुदुर्लभां कथां प्रबृहि मे वाक्यमिदं कुमार ॥ १ ॥ इदानी ब्रह्मचर्यादिसाधनप्रतिपादनानंतरं तत्प्राप्यं च ब्रह्म प्रतिपाद-यितुं तृतीयचतुर्थावध्यायावारम्येते । तत्र तावह्रह्मचर्यादिसाधनं श्रुत्वा तहेदनाकांक्षी प्राह धृतराष्ट्रः । सनत्सुजातेति । हे सनत्कुमार । यद्य-स्मादिमां परार्थामुत्कृष्टार्थो ब्राह्मीं ब्रह्मसंबिधीनी वाचं वदिसे हि । विश्व-स्त्रां नानारूपां परासुत्तमाम् । कार्येषु कार्यरूपेषु प्रपंचेषु । सुदुर्लभां अवणायाप्यशक्यां कथां प्रबूहि । मे वाक्यं एवंभूतम् । कुमार । यस्मात्त्वं ब्राह्मीं वाचं परमपुरुषार्थसाधनभूतां सुदुर्छभां वदिष । तस्मात्त्वं वक्तमईसीत्यभिप्रायः ॥ १॥

सनत्सुजात उवाच--

नैतद्भक्ष त्वरमाणेन लभ्यं यन्मां पृच्छस्यभिषंगेण राजन् । बुद्धौ प्रलीने मनसि प्रचित्या विद्या हि सा ब्रह्मचर्येण लभ्या ॥ २ ॥

एवं पृष्ट: प्राह भगवान् नैतदिति । नैतद्रक्ष त्वरमाणेन पुरुषेण लभ्यं यद्रक्ष मां पृच्छिति । अभिषंगेण राजन् । कथं तिर्हे लभ्यमित्याह । बुद्धौ अध्यवसायात्मिकायां प्रलीने मनसि प्रचित्या विद्या हि सा यदा पुन: संकल्पविकल्पात्मकं मनो विषयेभ्यः परावृत्य स्वात्मन्येव निश्चलं भवतीत्यर्थः । येयं बुद्धौ प्रलीने मनि प्रचित्या सा विद्या ब्रह्मचर्येण वक्ष्यमाणेन लभ्या ॥ २ ॥

आद्यां विद्यां वदसि हि सत्यरूपां या प्राप्यते ब्रह्मचर्येण सिद्धः । यां प्राप्येनं मर्त्यलोकं त्यजनित या वै विद्या गुरुवृद्धेषु नित्या ॥ ३॥

किं च । आद्यामिति । आद्यां सर्वादिभूतब्रह्मविषयां विद्यां वदिसे हि सत्यरूपां परमार्थरूपां मे ब्र्हीति । यद्वा आद्यामकार्यभूतां असत्यप्रपंचा-विषयां विद्यां वदिसे तस्मात्वरमाणेन ब्रह्मचर्यादिसाधनोपेतेन उपसंहतां तत्करणेनैव लभ्यामित्यर्थः । या प्राप्यते ब्रह्मचर्येण सद्धिः । यां प्राप्य एवं मर्त्यलोकं त्यजनित । या वै विद्या गुरुष्टद्धेषु । गुरुणा विद्याप्रदाना-दिना बृद्धेषु विधितेषु शिष्येषु नित्या नियता ॥ ३ ॥

धृतराष्ट्र उवाच--

ब्रह्मचर्येण या विद्या शक्या वेदितुमंजसा । तत्कथं ब्रह्मचर्यं स्यादेतद्ब्रह्मन्ब्रवीहि मे ॥ ४॥

एवमुक्ते ब्रह्मचर्यविज्ञानायाह घृतराष्ट्रः । ब्रह्मचर्येणेति । या विद्याः ब्रह्मचर्येण वेदितुं शक्या तत्साधनभूतं ब्रह्मचर्ये कथं स्यादेतद्वह्मचर्ये ब्रह्मन्

बवीहि मे ॥ ४॥

सनत्सुजात उवाच--

आचार्ययोनिमिह ये प्रविदय भूत्वा गर्भ ब्रह्मचर्य चरन्ति। इहैव ते शास्त्रकारा भवन्ति विहाय देहं परमं यान्ति सत्यम्।। ५॥

एवं पृष्टः प्राह भगवान्सनत्सुजातः । आचार्येति । आचार्ययोनिमिह ये प्रविश्य आचार्यसमीपं गत्वेत्यर्थः । भूत्वा गर्भमुपसदनादिना शिष्यो भूत्वा ब्रह्म-चर्ये गुरुशुश्रूषादिकं कुर्वन्ति । इहैवास्मिल्लोके शास्त्रकाराः शास्त्रकर्तारः पंडिता भवन्ति । ततो बाल्यादिकं निर्विद्य ब्राह्मणत्वारब्धकर्मश्चये विहाय देहं परमं यान्ति । सत्यं सत्यादिलक्षणं परमात्मानं प्राप्नुवन्ति ॥ ५ ॥

अस्मिँ होके वे जयन्तीह कामान्त्राह्मी स्थितिमनुतितिश्चमाणाः। त आत्मानं निर्हरन्तीह देहान्मुं जादिषीकामिव धीरभावात्।। ६॥

किं च । अस्मिन्निति । अस्मिन्निते । जन्ति कामान्ब्राह्मीमेव स्थिति ब्रह्मण्येव स्थितिम् । अनुतितिक्षमाणा अनुदिनं क्षममाणाः । ते आत्मानं देहें-द्रियादिभ्यो निष्कम्य तत्साक्षणं चिन्मात्रं निर्हरन्ति पृथक्कुर्वन्ति । निर्वहन्तीति पाठे निर्वास्यन्तीत्यर्थः । किमिवेति । मुंजादिषीकामिव । यथा मुंजादिषीकामंतस्यां निर्हरन्ति । एवं कोशपंचकेभ्यो निष्कम्य सर्वात्मानं प्रतिपद्यन्ते इत्यर्थः । श्रूयते च कठवछीषु । अंगुष्ठमात्रः पुरुषोऽन्तरात्मा सदा जनानां हृदये सिन्निविष्टः । तं इ स्वाच्छरीरात्प्रवृहेन्मुंजादिवेषीकां वैर्यणं तं विद्याच्छुक्रममृतिति । धीरभावाद्धैयेण ॥ ६ ॥

शरीरमेवौ कुरुतः पिता माता च भारत । आचार्यतस्र यज्जन्म तत्सत्यं वै यथामृतम् ॥ ७ ॥

आचार्ययोनिमिहेति आचार्यस्य योनित्वं दर्शितं तत्कथं मातापितृव्यतिरेके-णाचार्यस्य योनित्वमित्यारांक्य स एव साक्षाजन्यितेत्याह । शरीरमेताविति । श्रारीरमेवास्यैतौ मातापितरौ कुरुतः । नात्मानं स्वरूपेण जनयतः । यदिदं देह-द्वयात्मना जन्म तदसत्यम् । आचार्यतस्तु यदिदं चित्सदानंदाद्वितीयब्रह्मात्मना जन्म जननं तत्सत्यं परमार्थभूतम् । यथैवामृतं विनाशवर्जितं तस्मात्स एव जन-यितेत्यर्थः । श्रूयते च प्रश्लोपनिषदि । त्वं हि नः पिता योऽस्माकमविद्यायाः परं पारं तारयसीति । तथा चाहापस्तंबः स हि विद्यातस्तं जनयति तच्छ्रेष्ठं जन्म शरीरमेव मातापितरौ जनयत इति ॥ ७ ॥

स आवृणोत्यमृतं संप्रयच्छंस्तस्मै न दुद्धेत्कृतमस्य जानन् । गुरुं शिष्यो नित्यमभिवाद्यीत स्वाध्यायमिच्छेच सदाऽप्रमत्तः ॥ ८॥

यस्मादाचार्याधीना परमपुरुषार्थसिद्धिस्तस्मात्स इति । स आवृणोत्यापूरवित । अमृतं पूर्णानंदं ब्रह्मात्मत्वेन संप्रयच्छन् । तस्मा आचार्याय न
दुद्धोत् द्रोहं नाचरेत् । तथा च श्रुतिः । " यस्य देवे परा भक्तिर्यथा देवे तथा
गुरौ । तस्यैते कथिता द्यर्थाः प्रकाश्यन्ते महात्मनः " इति । तथा चापस्तंबः ।
तस्मै न दुद्धोत्कदाचन स हि विद्यातस्तं जनयतीति । कृतमस्य जानन् ।
अस्यैति तृतीयार्थे षष्ठी । अनेनात्मनः कृतमुपकारं जानन् । कथं तर्हि कर्तव्यमित्याह । गुरुं शिष्यो नित्यमभिवादयीत देविमवाचार्यमुगसीत । तथा च
श्रुतिः । यस्य देव इति । तथा स्वाध्यायमिच्छेच्छ्रवणादिपरो भवेच्च । सदाऽप्रमत्तः । अप्रमादी सन् ॥ ८ ॥

शिष्यवृत्तिक्रमेणैव विद्यामाप्रोति यः शुचिः । ब्रह्मचर्यव्रतस्यास्य प्रथमः पाद उच्यते ॥ ९ ॥

इदानीं चतुष्पाद्ब्रह्मचर्ये श्लोकचतुष्टयेनाह । शिष्येति । आचार्ययोनिमि-हेत्यादिनोक्तक्रमेण ग्रुचिविंद्यामामोति ब्रह्मचर्यस्यास्य प्रथमः पाद उन्यते ॥९॥

> यथा नित्यं गुरौ वृत्तिर्गुरुपत्न्यां तथा चरेत्। तत्पुत्रे च तथा कुर्वन्द्वितीयः पाद बच्यते ॥ १०॥

यथेति स्पष्टार्थः श्लोकः । तथा चोक्तमाचार्यवदाचार्यदारेषु वृत्तिराचार्य-पुत्रे च तथा वृत्तिश्चेति ॥ १०

आचार्येणात्मकृतं विजानक्कात्वा चार्थं भावितोऽस्मीखनेन।
यन्मन्यते तं प्रति हृष्टुद्धिः स वै तृतीयो ब्रह्मचर्यस्य पादः ॥११॥
आचार्येणेति। आचार्येणात्मनः कृतमुपकारं जानक्जानाचार्ये वेदार्थं परमपुरुषार्थं ज्ञात्वाऽवगम्य भावितोऽस्मीखनेन स्वाभाविकचित्सदानंदाद्वितीयब्रह्मात्मना यथावदुत्पादितोऽस्मीति चिन्तयन्तमाचार्यं प्रति दृष्टबुद्धिः सन्यदात्मनः
कृतार्थत्वं मन्यते स वै तृतीयो ब्रह्मचर्यस्य पादः ॥११॥

आचार्याय प्रियं कुर्यात्प्राणैरिप धनैरिप । कर्मणा मनसा वाचा चतुर्थः पाद उच्यते ॥ १२ ॥ आचार्यायेति । स्मष्टोऽर्थः ॥ १२ ॥

कालेन पादं लभते तथार्थं ततश्च पादं गुरुयोगतश्च। उत्साहयोगेन च पादमृच्छेच्छास्त्रेण पादं च ततोऽभियाति ॥ १३॥

इदानीं चतुष्पदीं विद्यां दर्शयित । कालेनेति । अत्र क्रमो न विवक्षित: । प्रथमं गुरुयोगतः । तत उत्साहयोगेन बुद्धिविशेषपादुर्मावेन । ततः कालेन बुद्धिपरिपाकेन तथार्थमिति पादिवशेषणम् । ततः शास्त्रेण सहाध्यायिभिस्तत्त्व- विचारेण । तथा चोक्तम् । आचार्यात्पादमादत्ते पादं शिष्यः स्वमेषया । कालेन पादमादत्ते पादं सब्रह्मचारिभिरिति ॥ १३ ॥

ज्ञानादयो द्वादश यस्य रूपमन्यानि चांगानि तथा बलं च। आचार्ययोगे फलतीति चाहुर्बह्यार्थयोगेन च ब्रह्मचर्यम् ॥ १४॥

ज्ञानादीनामाचार्यसंनिधाने फलमाइ ज्ञानेति। ज्ञानादयो ज्ञानं चेत्यादिना पूर्वोक्ता द्वाद्यगुणा यस्य पुरुषस्य रूपम्। अन्यानि चांगानि श्रेयांस्तु षड्वि-धस्त्यागः सत्यं ध्यानिमिति श्लोकद्वयेन चोक्तानि। तथा बलं च तद्धमैपरि-पालनसामध्ये सर्वमाचार्ययोग एव फलति। नाचार्ययोगं विना फलति । श्रूयते च। आचार्याद्वेव विद्या विदितेति। आचार्यवान्युरुषो वेदेति च ब्रह्मार्थयोगेन च ब्रह्मचर्यम् । यदिदं गुरुसिन्नघौ ग्रुश्रूषाद्याचरणं तद्ब्रह्मचर्ये ब्रह्मार्थयोगेन फलति । स्वात्मनश्चित्सदानदाद्वितीयब्रह्मात्मैकत्वसंपादनद्वारेण फलतीत्यर्थः ॥१४॥

एतेन ब्रह्मचर्येण देवा देवत्वमाप्नुवन्।

ऋषयश्च महाभागा ब्रह्मचर्येण चाभवन् ॥ १५॥

ब्रह्मचर्यस्तुति करोति । एतेनेति द्वाभ्याम् । पादसप्तकस्य स्पष्टोऽर्थः ।। १५ ।।

एतेनैव सगंधर्वा रूपमप्सरसोऽजयन्। एतेन ब्रह्मचर्येण सूर्ये अह्नाय जायते॥ १६॥

अह्नो दीप्तिसमूहः । अह्नाय जगतां द्योतनाय सूर्यश्च जायते । उक्तं च । अह्नो दीप्तिश्च नथ्यत इति ॥ १६ ॥

आकांक्षार्थस्य संयोगाद्रसभेदार्थिनामिव । एवं ह्येतत्समाज्ञाय ताद्यभावं गता इमे ॥ १७ ॥

कथमेकस्य ब्रह्मचर्यस्यानेकफलसाधनत्विमत्याह । आकांक्षेति । यथा चिंतामण्यादयो रसभेदार्थिनामाकांक्षार्थस्य संयोगात्तत्तदाकांक्षितमर्थे प्रयच्छिन्ति । एवमेवैतद्वह्मचर्यमाकांक्षार्थस्य संयोगात्तत्तदाकांक्षितं प्रयच्छतीति ज्ञात्वा तत्तत्फलार्थे ब्रह्मचर्ये चरित्वा ताहग्मावं गता इमे देवादयः । यस्मादाचार्यसां निध्यानुष्ठिताद्वह्मचर्यात्पुरुषार्थप्राप्तिस्तस्मादाचार्ययोनि प्रविश्य गर्मो भूत्वा ब्रह्मचर्ये चरेदित्यर्थः ॥ १७ ॥

अंतवन्तः क्षत्रिय ते जयन्ति नानंतं स्वात्मभूतं जयन्ति । ज्ञानेन विद्वांस्तेज अभ्येति नित्यं न विद्यते ह्यन्यथा तस्य पंथाः ॥ १८ ॥

नन्वेवं ज्ञाननिष्ठता यदि ज्ञानस्यैव पुरुषार्थत्वं भवेदिष तु कर्मणैवेत्या-शंक्याह अंतवन्त इति । हे क्षत्रिय ते अंतवंतः अंतवतो लोकान्पितृ-लोकान्देवलोकादीञ्जयन्ति प्राप्नुवन्ति । नानंतं स्वात्मभूतं परमात्मभूतं लोकं जयन्ति । केन तर्द्धनंतलोकप्राप्तिरित्याशंक्याह । ज्ञानेन विद्वास्तेज अभ्येति नित्यमिति । नित्यमविनाश्यातमभूतमेवाभ्येति तेजो ज्योतिर्न कर्मणा । कस्मार्त्युनर्जानेनैवाभ्येति । न विद्यते ह्यन्यथा तस्य पंथाः । तस्य पूर्णानंदज्यो-तिषो ज्ञानमेकं मुक्तवाऽन्यः पंथा मार्गो नास्त्येव । श्रूयते । तमेव विदिन्त्वातिमृ युमेति नान्यः पंथा विद्यतेऽयनायेति ॥ ८ ॥

#### धृतराष्ट्र उवाच—

आभाति शुक्रुमिव लोहितमिवाथो कृष्णमथांजनं काद्रवं वा। तद्ब्रह्मणः परयति यत्र विद्वान्कथं रूपं तद्मृतमक्षरं परम्॥ १९॥

ज्ञानेन यद्विद्वान्पश्यित ब्रह्म तिकिमिति पृच्छिति धृतराष्ट्रः । आमा-तीति । ब्रह्मणः अक्षरं परं ब्रह्म पश्यित तत्कथं रूपं कीटग्रूपमिति रूपप्रश्नः । यत्र पश्यित तदित्यधिकरणप्रश्रश्च ॥ १९ ॥

#### सनत्सुजात उवाच-

नाभाति शुक्रमिव छोहितिमवाथो कृष्णमथांजनं काद्रवं वा।
न पृथिव्यां तिष्ठति नांतिरक्षे नैतत्समुद्रे सिळळं विभाति ॥ २०॥
न तारकासु न च विद्युदाश्रितं न चाश्रेषु दृइयते रूपमस्य।
न चापि वायौ न देवतासु नैतचंद्रे दृइयते नोत सूर्ये ॥ २१॥
एवं पृष्टः प्राह भगवान्। नेति द्वाभ्याम्। नैतद्रक्ष शुक्रादिरूपत्वेनाः

एवं पृष्टः प्राह भगवान् । नेति द्वाभ्याम् । नैतद्भक्ष शुक्कादिरूपत्वेनाः वभासतेऽरूपत्वाद्भक्षणः । श्रूयते च । ततो यदन्तरं तदन्तररूपमनामयमिति । अशब्दमस्पर्शमरूपम्वयमिति च । तथा न पृथिव्यां तिष्ठति नान्तरिक्षे । तथा च श्रुतिः । अन्यत्रानवस्थानं दर्शयति । स भगवान्क्रिमन्त्रतिष्ठित इति । स्वे मिहम्रीति । कस्मात्पुनः कारणात्प्रथिव्यादिषु न तिष्ठति
तत्राह । नैतत्समुद्रे सिल्छं पंचभूतात्मकं देहं विभित्ते । सिल्छ्याब्दो
मूतपंचकोपल्ख्यणार्थः । यथा अप एव सम्बादी तासु बीजमवासुनः
दित्यत्राप्यप्शब्दो भूतपंचकोपल्खणार्थः । श्रूयते च पंचामिविद्यायाम् ।
पंचम्यामाहुतावापः पुरुषवचसो भवन्तीत्यपामेव पुरुषशब्दबाच्यत्वम् । एतदुक्त भवति । यदि ब्रह्मणः संसारात्विर्तित्वं भवेत्तदा संसारानुप्रविष्टत्वा-

द्धटादिवदीहमूपादिमस्त्रमन्यस्मिश्चावस्थानं भवेत् । इदं तु पुनरपूर्वादिलक्ष-णत्वात्यंसाराननुप्रविष्टमेव ब्रह्म तस्माद्रुपादिरहितमिति ॥ २० ॥ २१ ॥

णत्वात्ससाराननुप्रावध्मव ब्रह्म तस्माद्भूपादराहतामात ॥ २० ॥ २१ ॥
नेवक्षु नेतद्यजुष्णु नाष्यथर्वसु न दृश्यते वे विमलेषु सामसु ।
रथंतरे बृहद्रथे वापि राजन्महात्रतस्यात्मिन दृश्यते तत् ॥ २२ ॥
कस्य कुत्राप्युपलभ्यत इत्याह । नैवेति । ज्ञानं च सत्यं चेत्युपकम्य
महात्रता द्वादश ब्राह्मणस्येति ये गुणा उक्तास्तत्संयुक्तस्यात्मिन दृश्यते
तत्परं ब्रह्म न घटादिवदियत्तया सिध्यति । अपि त्वात्मन्येवात्मतया
सिध्यतीत्यर्थः ॥ २२ ॥

अवारणीयं तमसः परस्तात्तद्दन्ततोऽभ्येति विनाशकाले । अणीयरूपं च तथाऽप्यणीयसां महत्स्वरूपं त्विप पर्वतेभ्यः ॥२३॥ इदानीं तत्स्वरूपं तहर्शनं तत्पलं च स्ठोकद्वयेन निर्दिशति । अवार-णीयिमिति । यदिदं महाव्रतस्यात्मिन हश्यते तद्वारणीयं ब्रह्म सर्वगतत्वात् । तमसोऽज्ञानात्परस्तात्तद्वह्म कर्मभूतं अंततोऽभ्येति प्रविशति । विनाश-काले प्रलयकाले । जगदिति शेषः । तथाऽणीयसामप्यणीयरूपम् । पर्व-तेभ्योऽपि महत्स्वरूपम् । श्रूयते च । अणोरणीयान्महतो महीयानिति ॥ २३ ॥

तदेतदह्वा संस्थितं भाति सर्वे तदात्मवित्पश्यित ज्ञानयोगात्। तस्मिञ्जगत्सर्विमिदं प्रतिष्ठितं य एतद्विदुरमृतास्ते भवन्ति ॥ २४ ॥ इति श्रीमहाभारते शतसाहस्रयां संहितायां वैयासिक्यामुद्योगपर्वणि सनत्सुजा-तपर्वणि सनत्सुजातवाक्ये चतुश्चत्वारिंशोऽध्यायः॥

हश्यन्ते च येऽणुत्वमहत्त्वादयो छोके तदेतत्सर्वे जगदह्वो रूपेण प्रकाश-रूपेण ब्रह्मणि संस्थितं तदात्मत्वेनैवावभाति । श्रूयते च । तस्य भासा सर्वमिदं विभातीति । येन सूर्यस्तपति तेजसेद्ध इति च । तद्धह्मात्मवित्प-श्यति ज्ञानयोगान्न कर्मयोगेण । तस्मिन्नेव परमात्मिन जगत्सर्वे प्रतिष्ठितं य एतदिदुरमृतास्ते भवन्ति ॥ २४ ॥

इति श्रीमत्परमहंसपरिवाजकाचार्यश्रीगोविदभगवत्पूज्यपादशिष्यश्रीशंकर-भगवतः कृतौ सनत्सुजातभाष्ये तृतीयोऽध्याय: ॥ ३ ॥

# चतुर्थोऽध्यायः ।

सनत्सुजात उवाच—

यत्तच्छुक्कं महज्ज्योतिर्दीष्यमानं महद्यशः । यद्वै देवा उपासन्ते यस्मादको विराजते ॥ योगिनस्तं प्रपश्यन्ति भगवन्तं सनातनम् ॥ १॥

अवारणीयं तमसः परस्तादित्यादिना ब्रह्मणो रूपं निर्धार्थं तदात्मवित्य-रयित ज्ञानयोगादिति ज्ञानयोगेनात्मदर्शनमुक्तम् । पुनरिष तस्य स्वरूपं दर्श-यित्वा योगिनस्तद्रृपं परथन्तीत्याह । यत्तदिति । यद्वह्मात्मिवत्परयित ज्ञानयोगाय-ज्ज्ञात्वाऽमृता भवन्ति तच्छुक्लं गुद्धमिवद्यादिदोषरिहतम् । महज्ज्योतिः सर्वाव-भासकत्वात् । श्रूयते च । तस्य भासा सर्वमिदं विभातीति । दीप्यमानं भ्राज-मानं महद्यशः । श्रूयते च । तस्य नाम महद्यश हत्यादि । यद्वे ब्रह्म देवा इंद्रा-दय उपासते । श्रूयते च । तह्य नाम महद्यश हत्यादि । यद्वे ब्रह्म देवा इंद्रा-दय उपासते । श्रूयते च । तहेवा ज्योतिषां ज्योतिरायुहांपासतेऽमृतिमिति । यस्मात्परं ज्योतिषो ब्रह्मणोऽर्कादिज्योतिर्विराजते येन सूर्यस्तपति तेजसेद्ध इति श्रुतेः । एवंभूतं परमात्मानं सनातनं भगवन्तं योगिन एव पश्यन्ति । न पुनर्ज्ञानयोगरिहताः ॥ १ ॥

> ग्रुक्वाद्ब्रह्म प्रभवति ब्रह्म शुक्केन वर्धते । तच्छुक्कं ज्योतिषां मध्येऽतप्तं तपति तापनम् ॥ योगिनस्तं प्रपरयन्ति भगवन्तं सनातनम् ॥ २ ॥

इदानीं परस्मादेव ब्रह्मणो हिरण्यगर्भाचुत्पत्ति दर्शयति । शुक्रादिति । शुक्राच्छुद्धात्पूर्वोक्ताद्धलो हिरण्यगर्भाख्यं ब्रह्म प्रभवत्युत्पचते । अयोत्पन्नं ब्रह्म शुक्रेन वर्षते विराडात्मना । तच्छुक्रं शुद्धं ब्रह्म ज्योतिषामादित्यानां मध्ये तैरतप्तमप्रकाशितं सत्तपति स्वयमेव प्रकाशते तेषामपि तापकं प्रकाशकं सत् । योऽन्यानवभास्य: स सर्वावभासकः स्वयमेव भासते । तं भगवन्तं योगिन एव प्रस्थित ॥ २ ॥

पूर्णात्पूर्णमुद्धरिन्त पूर्णात्पूर्णं प्रचक्षते । हरन्ति पूर्णात्पूर्णं च पूर्णेनैवावशिष्यते । योगिनस्तं प्रपश्यन्ति भगवन्तं सनातनम् ॥ ३ ॥

इदानीं पूर्णवाक्यार्थे कथयति । पूर्णादिति । पूर्णादेशतः कालतो वस्तुतश्चा-परिच्छित्रात्परमात्मनः पूर्णमेवोद्धरन्ति । जीवरूपेण यत्पूर्णात्पूर्णमुद्घृतं जीवा-त्मनाऽतः पूर्णादेव समुद्धृतत्वादिदमि जीवस्वरूपं पूर्णमेव प्रचक्षते विद्वांसः। तथा हरन्ति पूर्णीजजीवात्मनाऽविध्यतात्पूर्णमात्मस्वरूपमात्रं देहेद्रियाद्यनुपिवष्टं देहेंद्रियादिभ्यो निष्क्रम्य तत्साक्षिणं सर्वान्तरं देहद्वयादुद्धरन्तीत्यर्थः। अत उद्-धृतं तेनैव मूलभूतेन पूर्णानंदेनावशिष्यते । तेनैव पूर्णानंदेन ब्रह्मणा संयुज्यते । चित्सदानंदाद्वितीयब्रह्मात्मनाऽवशिष्यत इत्यर्थः । पूर्णमेवावशिष्यत इति वा पाठः । यदा देहेंद्रियादिभ्यो निष्कम्य तत्साक्षिणं सर्वान्तरं देहद्रयादुद्धरन्ति तदा पूर्णमेवावशिष्यत इत्यर्थः । तथा च श्रुतिः । पूर्णमदः पूर्णमिदं पूर्णोत्पूर्णमुद-च्यते । पूर्णस्य पूर्णमादाय पूर्णमेवावशिष्यते । अस्यायमर्थः । पूर्णमदस्तच्छब्द-वाच्यं जगत्कारणं ब्रह्म पूर्णिमदं त्वंशब्दनिर्दिष्टं प्रत्यगातमस्वरूपं कथमनयोस्तत्वं-पदार्थयोः पूर्णत्विमिति चेत्तत्राह । पूर्णादनविक्छिन्नात्पूर्णमेव उदन्यते जीवेश्वररूपेण यस्मात्तस्मादनयोः पूर्णत्वमित्यर्थः । पूर्णस्य तत्त्वात्मनावस्थितस्य पूर्णरूपमादाय तत्त्वंपदार्थयो: शोधनं कृत्वा शोधितपदार्थः सन्नित्यर्थः । पूर्णमेव ब्रह्मावशि-ष्यते ब्रह्मेव भवतीत्यर्थः । यः पूर्णस्वरूपस्तं परमात्मानं योगिन पश्यन्ति ॥ ३ ॥

> यथाकाशेऽवकाशोऽस्ति गंगायां वीचयो यथा। तद्वचराचरं सर्वे ब्रह्मण्युत्पद्य लीयते॥ योगिनस्तं प्रपत्त्यन्ति भगवन्तं सनातनम्॥ ४॥

> > स्पष्टार्थः स्त्रोकः ॥ ४ ॥

आपोऽथाद्भवः सलिलं तस्य मध्ये उमौ देवौ शिश्रियातेऽन्तरिक्षे ॥

## आद्ध्रीचीः सविषूचीर्वसानावुभौ विभर्ति पृथिवी दिवं च ॥ योगिनस्तं प्रपद्यन्ति भगवन्तं सनातनम् ॥ ५ ॥

इदानीं द्वा सुपणीविति मंत्रार्थे कथयति । आप इति । यस्मात्परमात्मन आपः प्रथमं सृष्टाः । तथा चाह मनुः । अप एव सम्जादाविति । भूतपंचको-पलक्षणार्थोऽण्यान्दः । अनेन सृक्ष्मसृष्टिरभिहिता । अथानंतरमद्भयः पूर्वमेव सृष्टाभ्यः सिललं भूतपंचकं भूतपंचकात्मकं स्थूलदेहादिकं सृष्टम् । तस्य सिललं लस्य देहात्मनावस्थितस्य मध्येऽन्तिरक्षे हृदयाकाद्य उमी जीवपरमात्मानी देवी द्योतनस्वभावी शिश्रियाते वर्तते । न केवलमंतिरक्षे शिश्रियाते । आदृष्टीचीः सिवपूचीर्वसानी । आभिमुख्येन श्रियमाणा अवस्थितास्ता अंचन्तित्यादृष्टीच्यो दिशः प्राच्याद्याः सर्विष्ट्योत् विष्वग्गमनात्ताभिः सह वर्तन्त इति सिव-पूच्यः प्राच्याद्याः सर्वो दिशो वसानावाच्छादयन्ते । उमी विभित्ते पृथिवीं दिवं च । एको जीव आत्मनः स्वाभाविकचित्सदानंदाद्वितीयं ब्रह्मात्मत्वमनवगम्यानात्मनि देहादौ आत्मभावमापन्नः पृथिवीं भूतमौतिकलक्षणं कर्मफलानु-रूपं सुखदुःखात्मकं देहादिकं विभित्ते । अपरो दिवं द्योतनात्मकं स्वात्मरूपं विभित्ते । श्रूयते च । द्वा सुपणीविति । यः स्वात्ममायया स्वात्मानं प्राणाद्यन्तरं कुत्वान्तरमनुप्रविक्याभिपस्यन्नास्ते ते भगवन्तं योगिन एव पश्यनित ॥५॥

चके रथस्य तिष्ठन्तं ध्रुवस्याव्ययकर्मणः । केतुमन्तं वहन्त्यश्वास्तं दिव्यमजरं दिवि ॥ योगिनस्तं प्रपद्यन्ति भगवन्त सनातनम्॥ ६॥

इदानी ज्ञानिनः स्वात्मावस्थानं दर्शयति । चक्र इति । ध्रुवस्थाव्ययकर्मणः परमेश्वरस्य चेश्वरात्मनावस्थितस्य रथस्य शरीरस्य चेश्वरात्मनावस्थितस्य चक्र चंक्रमणात्मके देहे तिष्ठन्तं केतुमन्तं प्रज्ञावन्तमत एव दिव्यमप्राकृतमजरं जरामरणादिधमीववर्जितम् । दिक्रि द्योतनात्मकेऽनुदितानस्तमितज्ञानात्मनावस्थिते

पूर्णानंदे ब्रह्मणि वहन्त्यश्वा इंद्रियाणि । एतदुक्तं भवति । यद्यपींद्रियाणि स्वभान्वतो विषयेष्वेव वर्तन्ते तथापि विज्ञानसारिथना समाकृष्यमाणानि केतुमन्तं पुरुषं दिवि वहन्ति न पराग्विषय इति । तदुक्तं कठवळ्ळीषु—" आत्मानं रिथनं विद्धि सरीरं रथमेव तु । बुद्धि तु सारिथं विद्धि मन: प्रग्रहमेव च ॥ इंद्रियाणि हयानाहुर्विषयांस्तेषु गोचरान् । आत्मेद्रियमनोयुक्तं मोक्तत्याहुर्मनीषिणः" इत्यादिना । यत्र परमात्मनि वहन्ति तं भगवन्तं योगिन एव पश्यन्ति ॥६॥

न साहरथे तिष्ठति रूपमस्य न चक्षुषा परयति कश्चिदेनम् । मनीषयाथो मनसा हृदा च य एनं विदुरमृतास्ते भवन्ति ॥ योगिनस्तं प्रपरयन्ति भगवन्तं सनातनम् ॥ ७ ॥

नानेन सह शं किंचिद्विद्यत इत्याह । साह श्य इति । अस्य परमात्मनो रूपं न साह श्ये तिष्ठति । नान्येन साह श्यं वर्तते नानेन सह शं किंचिद्विद्यत इत्यं । श्र्यते च । न तस्य प्रतिमा अस्ति यस्य नाम महद्यश इति । अत एवोपमाद्यविषयत्वम् । तथा च न चक्षुषा पश्यित कश्चिद्वेयं सर्वान्तरं परमात्मानम् । कथं तिई पश्यित्त । मनीषयाऽध्यवसायात्मिकया बुद्ध्या । मनसा संकल्पविकल्पात्मकेन । हृदा च हृद्येन च साधनभूतेन । हृद्यं विना नान्यत्र परमात्मन उपल्यात्मकेन । हृदा च हृद्येन च साधनभूतेन । हृद्यं विना नान्यत्र परमात्मन उपल्यात्मकेन । हृदा च हृद्येन च साधनभूतेन । हृद्यं विना नान्यत्र परमात्मन उपल्यात्मकेन । हृद्य च स्थान च स्थान हृद्य परमात्मानं विदुर्यमहमस्मीति तेऽमृता अमरधर्माणो भवन्ति । अथवा स्वं परमात्मानं विदुर्यमहमस्मीति तेऽमृता अमरधर्माणो भवन्ति । अथवा हृदा हृद्येन परमात्माना । तथा च हृत्ये परमात्मनि हृद्यशब्दं निर्वक्ति स वा एष आत्मा हृदि तस्यैतदेव निष्कं हृदयमिति तस्मात् हृद्यभिति । अहर-ह्या एवंवित्स्वर्ग लोकमेतीति श्रुति: । तथा तद्धीनामात्मिसिद्धं दर्शयित यस्य देव इति । एवं यं विदित्वाऽमृता भवन्ति तं योगिन एव पश्यन्ति ॥ ॥।

द्वादशपूगाः सरितो देवरश्चिताः।

## मध्बीशते तदनुविधायिनस्तदासंचरित घोरम्। योगिनस्तं प्रपद्यन्ति भगवन्तं सनातनम् ॥ ८॥

इदानीमिंद्रियाणां विषयेषु प्रश्वतिरनर्यायेत्याह । द्वादशेति। ये द्वादशपूगाः कर्मज्ञानेद्वियाण्येकादशं मनो द्वादशी बुद्धिस्तेषामनेकपुरुषापक्षेयकैकस्य पूगत्व-मुन्यते । सिरतः सरणशीलाः । देवरक्षिता देवेन परमात्मना रक्षिताः । मधु विषयं मधु । ईश्चते नियमयन्ति । असांकर्येण स्वं स्वं विषयमनुभवन्तीत्यर्थः । यदैवमनुभवन्ति तदापि तदनुविधायिनो विषयपराः संचरन्ति धोरं संसारम् । तस्नादिद्वियाणि विषयेभ्य उपसंद्वत्य स्वात्मन्येव वशं नयेदित्यर्थः । येन रिक्षता मध्वीशते तं देवं योगिन एव पश्यन्ति ॥ ८ ॥

तद्धेमासं पिवति संचितं भ्रमरो मधु । ईशानः सर्वभूतेषु हविभूतमकल्पयत् ॥ योगिनस्तं प्रपद्यन्ति भगवन्तं सनातनम् ॥ ९ ॥

किं च दृष्टान्तदार्ष्टान्तिकयोस्तत्रामिधानं तद्धेति । यथा मधुकरो अमरोऽधमासोपार्जितं मध्वधंमासं पिवत्येवमसावि अमरो अमणविषयस्वासंसारी
तिद्वषयमध्वधंमाससंचितमधंमासं पिवति । पूर्वजन्मसंचितं कर्म अन्यारमञ्जन्मिन सुंक्ते इति यावत् । भवेदप्येद्विकपलास्कर्मणः फलसिद्धिः कर्मानन्तरमाविस्वास्करं पुनरामुष्मिकपलास्कर्मणः फलसिद्धः । कर्मणो विनाशिस्वादित्याशंक्याद् । ईशान इति । भवेदयं दोषो यदि केवलास्कर्मणः फलसिद्धः स्यादीशानः परमेश्वरः कृतप्रयत्वापेश्वः सन्धर्वेषु प्राणिषु प्राणामिहोत्रस्येतरस्य च
तस्कर्मानुसारेण द्विभूतमन्नादिकमकत्ययत् । य ईशानः सर्वभूतेषु द्विभूतमः
कल्पयत्तं योगिन एव पश्यन्ति ॥ ९ ॥

हिरण्यपर्णमञ्चत्थमभिषद्य ह्यपक्षकाः । तत्रैव पक्षिणो भूत्वा प्रप्रतन्ति यथासुखम् ।

### योगिनस्तं प्रपद्मयन्ति भगवन्तं सनातनम् ॥ १०॥

किंच । किमेते मध्वाशिनो बंभ्रम्यमाणाः परिवर्तन्त एव सर्वदा किंवा ज्ञानं लब्ध्वा मुक्ता भवन्तीत्याशंक्याह हिरण्यपर्णमिति । हितं च रमणीयं च भवित तेन हिरण्यमित्याचक्षते । येऽपक्षका ज्ञानपक्षरहिता मध्वाशिनः परिवर्तन्ते हिरण्यपर्णमश्रत्थमिपया । हितं च रमणीयं चेति हितं च रमणीयं च पर्णे यस्याश्वत्थस्य । तथा चाह भगवान्वासुदेवः । छंदांसि यस्य पर्णानीति । हिरण्यपर्णमश्रत्थमिपद्याच्ह्य च वेदसंयोगिब्राह्मणादिदेहं प्राप्यत्यर्थः । तत्रैव ब्राह्मणादिदेहं पश्विणो ज्ञानिनो भूत्वा तथा च ब्राह्मणाः । ये वै विद्वांसस्ते पश्चिणो येऽविद्वांसस्तेऽपक्षा इति । प्रपतन्ति यथासुखम् । प्रयत्नं कृत्वा मुक्ता भवन्तीत्यर्थः । यं ज्ञात्वा प्रपतन्ति तं योगिन एव पश्यन्ति ॥ १० ॥

अपानं गिरति प्राणं प्राणं गिरति चंद्रमाः । आदिस्रो गिरते चंद्रमादित्यं गिरते परः ॥ योगिनस्तं प्रपद्यन्ति भगवन्तं सनातनम् ॥ ११ ॥

इदानीं योगं दर्शयित । अपानिमिति । अपानं गिरित प्राण उपसंहरित । प्राणं गिरित चंद्रमा मन उपसंहरित । मनस्थंद्रमा अधिदैवतं यस्माचंद्रशब्देन मन उच्यते । तं चंद्रं मन आदित्यो बुद्धिगिरित । बुद्धेश्वाधिदैवतमादित्यः । तमादित्यं बुद्धि गिरित परः परं ब्रह्म । एतदुक्तं भवित । समाधिवेलायामपानं प्राण उपसंहत्य प्राणं मनिस मनश्च बुद्धौ बुद्धि परमात्मन्युपसंहत्य स्वामाविक-चित्सदानंदाद्वितीयब्रह्मात्मनेवावितिष्ठत इत्यर्थः ॥ ११ ॥

एकं पारं नोत्क्षिपति सिलिलाद्धंस उचरन् । तं चेत्सततमत्विजं न मृत्युर्नामृतं भवेत् ॥ योगिनस्तं प्रवश्यन्ति भगवन्तं सनातनम् ॥ १२ ॥

इदानीं परस्य जीवारमनाऽवस्थानं दर्शयति । एकमिति । इन्त्यविद्यां

तत्कार्यमिति इंसः परमात्मा । भूतभौतिक छक्षणात्मं सारात्म छिछादु चरन्तृ चै चरन्सं साराद्विहिरेव वर्तमान एकं जीवास्यं पादं सततं नोत्क्षिपति नोद्धरित नोपसं इरित । रूपं रूपं प्रतिरूपोऽविष्ठत इत्यर्थः । श्रूयते कठवछीषु । एकस्तथा सर्वभूतान्तरात्मेति । कस्मात्पुनरेकं पादं नोत्क्षिपतीत्यत्राह—— जीवास्यं पादं सततमृत्विजं सततयाजिनं यद्युत्थिपेत्स्वमायया स्वमात्मानं प्राणाद्यनंतभेदं कृत्वा । अनुप्रविश्य जीवात्मना यदि नानुतिष्ठेत्तदा न मृत्युर्जननमरणादि छक्षणः संसारो भवेत् । संसारिणो जीवस्याभावात् । तथा च तद्यभेवानुप्रवेशं दर्शयति । रूपं रूपमिति । तथा च । यथ्यवणी श्रुतिः— एकं पादं नोत्क्षिपति सिष्ठ छादं स उच्चरन् । स च द्विक्षपत्यानंदे न मृत्युर्नामृतं भवेदिति । एकं रूपं बहुधा यः करोतीति च । यः पादरूपेण जीवात्मना त्रिपादरूपेण चित्सदानंदाद्वितीय ब्रह्मात्मनावस्थितस्तं परमात्मानं योगिन एव पश्यन्ति ॥ १२॥

अंगुष्ठमात्रः पुरुषोऽन्तरात्मा छिंगस्य योगेन संयाति नित्यम् । तमीशमीडयमनुकल्पमाद्यं पश्यन्ति मूढा न विराजमानम् ॥ योगिनस्तं प्रपद्यन्ति भगवन्तं सनातनम् ॥ १३ ॥

केन ह्युपाधिना परः पादात्मनाऽवितष्ठित इत्याशंक्य परस्यैव िक्रंगोपा-धिकं जीवात्मानं दर्शयित । अंगुष्ठमात्रमिति । ए एव चित्सदानंदाद्विती-यान्तरात्मा सर्वभूतान्तरात्मा पूर्णः पुरुषः पूर्णः परमात्मा लिंगयोगेन अंगुष्ठपरिमाणः परिन्छिन्नः संयाति संसरित नित्यम् । कस्मात्युनः कार-णाल्लिंगयोगेनांगुष्ठमात्रः संसरित तत्राह् । यो लिंगस्य योगेनांगुष्ठमात्रः संसरित तमीशं सर्वस्येशितारम् । ईडचं स्तुत्यम् । अनुकल्पं सर्वमनुप्रवि-स्यात्मनाऽनुकल्पयतीत्यनुकल्पम् । आद्यमादौ भवम् । विराजमानं दीप्य-मानम् । यस्मान्मूदा अविवेकिनो देइद्वयात्माभिमानिनो न पश्यन्ति तस्मा-दात्मनो ब्रह्मभावानवगमात्संसरित । यं महात्मानमप्रयन्तः संसरित तं योगिन एव पश्यन्ति ॥ १३ ॥

गूरिन्त सर्पा इव गह्वरेषु क्षयं नीत्वा खेन वृत्तेन मर्त्यान् । ते विषमुद्धन्ति जना विमृद्धास्तैर्दत्ता भोगा मोहयन्ते भवाय ॥ योगिनस्तं प्रपद्यन्ति भगवन्तं सनातनम् ॥ १४ ॥

इदानीमिंद्रियाणा विषयाणां चानथेहेतुत्वं दर्शयित । गूइन्तीति ।
यथा सर्पा गह्नरेभ्यो निष्कम्य स्वेन वृत्तेन विषप्रदानेन मत्यान्क्षयं
नीत्वा गह्नरेषु गूइन्ति स्वात्मानं प्रच्छादयन्त्येवमिंद्रियसर्पाः श्रोत्रादिषु
श्रायनाच्छ्रोत्रादिभ्यो निर्गत्य स्वेन वृत्तेन विषयप्रदानेन मर्त्यान्क्षयं
नीत्वा गह्नरेषु गूइन्ति स्वात्मानं प्रच्छादयन्ति । ते विप्रमुद्धान्ति । विषयविषाभिभूना विशेषण मुद्धान्ति तद्वयतिरिक्तं न किंचिष्जानन्तीत्यर्थः । तथा
च श्रुतिः । यथा प्रियया संपरिष्वक्त इति । तैरिद्वियैर्दत्ता विषकस्पा
मोगा विषया मर्त्यान्मोहयन्ते पुनः पुनमोंहहेतवो भवन्ति । यदिदं
विषयैर्विमोहनं तद्भवाय गर्भजन्मजरामरणसंसाराय भवति । यमीडयमनुकल्पमाद्यम्हष्ट्वा विषयविषान्धा मुद्धान्ति तं योगिनः एव पश्यन्ति ॥१४॥

नात्मानमात्मस्थमवेति मूढः संसारकूपे परिवर्तते यः । त्यक्वात्मरूपं विषयांश्च भुंके स वै जनो गर्दभ एव साक्षात् । योगिनस्तं प्रपदयन्ति भगवन्तं सनातनम् ॥ १५ ॥

संमतिमाइ । नात्मानिमिति । मूढ आत्मानात्मिविकेशून्यः पुमानात्म-स्थमात्मिनि तिष्ठन्तं न जानाति स एवाइमिति । अतः कारणात्संसारकृषे संसार एव कृ गस्तिस्मिन्परिवर्तते श्वसूकरादियोनि प्राप्नोति । अपरोक्षात्म-चैतन्यं देहादिदोषरिहतं सर्वावभासकं येन सूर्यस्तपति य एव तत्स्व-रूपं परित्यज्यानित्यान्विषयान्भोगान्भुक्तं स जनो न, तिई कि साक्षाद्वर्दम एव । एवंविषं पूर्वोक्तमात्मानं योगिन एव पश्यन्ति ॥ १५॥

असाधना वापि ससाधना वा समानमेतद्दद्यते मानुषेषु । समानमेतदमृतस्येतरस्य मुक्तास्तत्र मध्य उत्सं समापुः ॥

#### योगिनस्तं प्रपद्यन्ति भगवन्तं सनातनम् ॥ १६॥

ज्ञानिनां मोक्षस्वरूपमाह । असाधना वेति । येऽसाधनाः शमदमादि-साधनरिक्ता ये च शमदमादिसाधनयुक्ताः ससाधनास्तेषु समानं साधारणमात्म-स्वरूप दृश्यते मानुषेषु । तथा समानममृतस्य मोक्षस्येतरस्य संसारस्य सित वाऽसित तेषां मध्ये ये मुक्ताः शमदमादिसाधनास्ते तस्मिन्विष्णोः परमे पदे मध्वो मधुन उत्सं समापुः पूर्णानदं ब्रह्म प्राप्नुवन्तीत्यर्थः । यमुत्सं संपूर्णानदं मुक्ताः प्राप्नुवन्ति तं योगिन एव पश्यन्ति ॥१६॥

डमो लोको विद्यया व्याप्य याति तदाहुतं चाहुतमग्निहोत्रम् । मा ते ब्राह्मी लघुतामादधीत प्रज्ञानं स्यान्नाम धीरा लभनते । योगिनस्तं प्रपत्रयन्ति भगवन्तं सनातनम् ॥ १७॥

किं चोभाविति। उभौ लोकाविह्यरौ विद्यया ब्रह्मात्मत्वविषयया व्याप्य याति तत्पूर्णांनंदं ब्रह्म । यस्मादुभौ लोकौ विद्यया व्याप्य याति तस्मादनाहुतं चानि-होत्रमनेनात्मज्ञानेनाभिमुख्येन हुतं भवति । सर्वमिम्निहोत्रादिकं कर्म फल चानेनैव संपादितं भवतीत्यर्थः । यस्मादुभौ लोकौ विद्यया व्याप्य याति यस्मादनाहुतम्मि-होत्रं चाहुतं भवति तस्मान्मा ते तव ब्राह्मी ब्रह्मविषया विद्या लघुतां मत्यभावं कर्मवदादघीत न करोतु । अपि तु प्रज्ञानं तमसः परं परमात्मान-मात्मत्वेन संपादयतु । यदा ब्रह्मविद्याच्यापृतस्य परमात्मानमात्मत्वेनावगच्छतः प्रज्ञानमिति नाम स्यात् । ब्रह्मिति नाम भवतीत्यर्थः । तथा च श्रुतिः प्रज्ञानं ब्रह्मेति । तत्प्रज्ञानं ब्रह्म घीरा घीमतो लभनते तं योगिन एव पश्यन्ति ॥१७॥

एवंरूपो महानात्मा पावकं पुरुषो गिरन् । यो वै तं पुरुषं वेद तस्येहात्मा न रिष्यते ॥ योगिनस्तं प्रपश्यन्ति भगवन्तं सनातनम् ॥ १८॥

ं किंच। एविभिति । य एवंहराः प्रज्ञानैकरशो ब्रह्मरूपः सन्नास्ते स

आत्मा महान्संपद्यते ब्रह्मैव संपद्यत इत्यर्थः । पावकमित्रं सर्वोपसंहृतिरूपं कारणं सकारणं कार्यं गिरन्स्वात्मन्युपसंहरन्यो वै तं पुरुषं ज्ञानेकरसं पुरुषं पूर्णे पुरिशयं वेदायमहमस्मीति साक्षाज्जानाति तस्य प्रज्ञानरूपं परमात्मानमात्मन्त्वेनावगच्छत इहास्मिन्नेव देह आत्मा न रिष्यते न विनश्यति ! विदुष उत्क्रान्तेरसंभवात् । उत्क्रान्तिनिमित्तत्वाद्विनाशस्य । तथा च श्रुतिः प्रदन्तपूर्वकमुत्कान्त्यभावं दर्शयति । उदस्मात्प्राणा उत्क्रामन्तीत्याहोस्विन्नेति होवाच याज्ञवल्क्यः । अत्रैव समवलीयन्ते न तस्य प्राणा उत्क्रामन्ति ब्रह्मैव सन्ब्रह्माप्येति य एवं वेदेति । यं विदित्वा न रिष्यति तं योगिन एव पश्यन्ति ॥ १८ ॥

सदा सदा सत्कृतः स्यात्र मृत्युरमृतं कुतः । सत्यानृते सत्यसमानबंधिनी सतश्च योनिरसतश्चैकमेव ॥ योगिनस्तं प्रपद्मयन्ति भगवन्तं सनातनम् ॥ १९॥

यस्मान्तिद्वज्ञानादेव नात्मनो विनाशस्तरमात् । सदा सदेति । सदा सद् सर्वदाऽहर्निशं सत्कृतः स्यात् । सन्धिदानंदाद्वितीयब्रह्मात्मनाऽभिमन्यते यः स सदा सत्कृतो भवति । तस्य न मृत्युर्जननमरणलक्षणः संसारो न भवेत् । अमृतं कुतः । मृत्युसापेक्षत्वादमृतस्य तदभावे कुतः प्रसिक्तः । तथा च श्रुतिः मृत्युर्नोस्त्यमृतं कुत हति । सत्यानृते च वर्तेते सत्यसमानवंधिनी परमार्थ-सत्यमेकमधिष्ठानमनुबध्य वर्तेते रज्ज्वामिव सर्पः । कथमेतदवगम्यते सत्यानृते सत्यसमानवंधिनी हति तत्राह । असतश्च लौकिकस्य योनिः कारणं सत्यश्चेकमेव कारणमेकमेवाद्वितीयं सद्ब्रह्म यस्मात्यवदन्ति तस्मात् सत्यानृते स्वकारणभूते सत्यसमानवंधिनी हति । यदात्मतत्त्वज्ञानकारणान्मृत्यो-विनाशो यमनुबध्य सत्यानृते वर्तेते तं योगिन एव पश्चित्त ॥ १९ ॥

अंगुष्ठमात्रः पुरुषोऽन्तरात्मा न दृश्यतेऽसौ हृदये निविष्टः । अजश्चरो दिवारात्रमतंद्रितश्च स तं मत्वा कविरास्ते प्रसन्नः॥ २०॥ अंग्रुष्ठमात्र इति । आकाशादि देहान्तं जगत्मृष्ट्वा हृद्ये निविष्ठोऽज-श्रराचरात्मा सत्र दृश्यते स्वेनात्मना चित्सदानंदाद्वितीयेन । तमहोरात्र-मतंद्वितो भूत्वात्रादिकोशपंचकेभ्यो निष्क्रम्य सर्वान्तरात्मानं मत्वा कवि-रास्ते प्रसन्नः कृतार्थः सन्नित्यर्थः ॥ २०॥

तस्माच वायुरायातस्तस्मिश्च प्रलयस्तथा ।
तस्मादग्निश्च सोमश्च तस्माच प्राण आगतः ॥ २१ ॥
सर्वमेव ततो विद्यात्तत्तद्वक्तुं न शक्तुमः ।
योगिनस्तं प्रपद्यन्ति भगवन्तं सनातनम् ॥ २२ ॥
ब्रह्मणो विश्वोपादानत्वमाह । तस्माच्चेति द्वाभ्याम् । स्रोकौ स्पष्टौ
॥ २१ ॥ २२ ॥

तत्प्रिषिष्ठास्तद्मृतं लोकास्तद्ब्रह्म तद्यशः । भूतानि जिज्ञरे तस्मात्प्रलयं यान्ति तत्र च ॥ २३ ॥

स्पष्टोऽर्थ: ॥ २३ ॥

डभौ च देवौ पृथिवी दिवं च दिशश्च शुक्कं भुवनं विभिति । यस्मादिशः सरितश्च स्रवन्ति यस्मात्समुद्रा विहिता महान्तः॥२४॥ सर्वमिदं ब्रह्मणः सकाशादुद्भतं तत्रैव लीयत इत्युक्तं तदेव विवृणोति । उभाविति । देवौ जीवेश्वरौ शुक्लं ब्रह्म कर्तृ विभिति । यस्माइह्मणः सका-शाहिश उत्पद्यन्ते । एतस्यैवाश्वरस्य प्रशासने गागिं सूर्याचंद्रमसौ विभृतौ तिष्ठत इति श्रुतेरर्थः प्रतिपादितः॥ २४॥

यः सहस्रं सहस्राणां पक्षानाहृत्य संपतेत् । नान्तं गच्छेत्कारणस्य यद्यपि स्थान्मनोजवः ॥ २५ ॥

इदानीं ब्रह्मणोऽनंतत्वं कथयित यः सहस्रमिति । यः पुरुषः सहस्राणां सहस्रं पक्षानाहृत्यात्मनः पक्षान्कृत्वा संपतेत् । अनेकशः कोटिकल्पं स पुरुषो नान्तं गच्छेत्सर्वकारणस्य परमात्मनः । यद्यप्यसौ मनोजवस्तथापि तस्यान्तं न गच्छेत् । यस्मादंतं न गच्छिन्ति तस्मादनंतः परमात्मेत्यर्थः । योऽनंतः परमात्मा तं योगिन एव पश्यन्ति ॥ २५ ॥

अद्रश्ने तिष्ठति रूपमस्य पश्यन्ति चैनं सुसिमद्भियत्वाः ॥
होनो मनीषी मनसाऽपि पश्येद्य एनं विदुरमृतास्ते भवन्ति ॥२६॥
किं च । अद्रश्ने इति । अद्रश्ने दर्शनायोग्यविषये तिष्ठति रूपमस्य परमात्मनः । तथा च श्रुतिः । न संहरो तिष्ठति रूपमस्यिति । पश्यन्ति चैनं सुसिमद्भस्ताः । यद्यपि दर्शनायोग्ये तिष्ठति तथापि परमात्मानं पश्यन्ति । के ते सुसिमद्भस्तवाः सुष्ठु सिमद्धं सम्यग्दीप्तं सत्त्वमंतः करणं यज्ञादिभिर्विमलीकरणसंस्कारेण येषां ते सुसिमद्भस्तवाः । यस्मादेवं तस्माद्धीनो रागद्देषादिमलग्दिने विद्युद्यमहमस्मीत्यमृता अमरणधर्माणस्ते भवन्ति ॥ २६ ॥ य एनं परमात्मानं विदुर्यमहमस्मीत्यमृता अमरणधर्माणस्ते भवन्ति ॥ २६ ॥

इमं यः सर्वभूतेषु आत्मानमनुपरयति । अन्यत्रान्यत्र युक्तेषु स किं शोचेत्ततः परम् ॥ २७ ॥

इयमिति । इमं सर्वान्तरं सर्वभृतेषु सर्वप्राणिष्वात्मानं योऽनुपद्यति । अन्यत्रान्यत्र देईद्रियादियुक्तेषु शरीराद्यभिमानिषु । स कि शोचेत्रतः परं सर्वभूतेषु स्वात्मानं परयंस्ततः परं किमनुशोचित । सर्वभूतस्थमात्मान-मनुपद्यन्कृतार्थत्वान्नानुशोचतीत्यर्थः । तथा च श्रुतिः तत्र को मोद्दः कः शोक एकत्वमनुपद्यतः ॥ २७ ॥

> यथोदपाने महति सर्वतः संप्छतोदके । एवं सर्वेषु भूतेषु ब्राह्मणस्य विजानतः ॥ २८ ॥

तदेवाह । यथेति । यथा सर्वतः संब्द्धतोदके महति कृतकृत्यस्य पुंमोऽह्य उद्यानेऽथों नास्त्येवं सर्वेषु भूतेष्वात्मानं पश्यतो ब्राह्मणस्य विज्ञानतः सर्ववेदोदिते कर्मादौ किंचिद्पि प्रयोजनं न विद्यत इत्यर्थः । आत्मदर्शनेनैव कृतार्थत्वादिति मावः । तथा चाह भगवान्वासुदेवः । न चास्य सर्वभूतेषु कश्चिद्रथेव्यपाश्रय इति ।। २८ ॥

> अहमेवास्मि वो माता पिता पुत्रोऽस्म्यहं पुनः । आत्माहमस्य सर्वस्य यच्च नास्ति यदस्ति च ॥ २९ ॥

इदानीमुक्तस्यार्थस्य द्रविम्ने वामदेवादिव खानुभवं दर्शयति । अहमे-वास्मीति सार्वे स्त्रभिः । हे घृतराष्ट्रग्हमेवास्मि वो युष्माक माता जन-यित्री पिताऽप्यहमेव । युष्माकं पुत्रो दुर्योधनादिरहमस्मि । किं बहुना आत्माऽहमस्य सर्वस्य प्राणिजातस्य यञ्च नास्ति यदस्ति च तदस्यह-मेवात्मा ॥ २९ ॥

पितामहोऽस्मि स्थविरः पिता पुत्रश्च भारत । समैव यूगमात्मस्था न मे यूगं न चाप्यहम् ॥ ३०॥

एवं तावदाधिमौतिकं पित्रादिकं दर्शितम् । अयेदानीमाधिदैविकं पित्रादिमावं दर्शयति । पितामह इति । पितामहोऽस्मि स्थिवरो बृद्ध इंद्रादेः पितामहोऽस्मि । अनादिसिद्धः परमात्मा सोऽप्यहमेव । यः पिता इंद्रादेहिरण्यगर्भः सोऽप्यहमेव । तथा मम यूपमात्मस्था एव । यूयं सर्वे परमार्थतो न म आत्मिनि व्यवस्थिता न चाप्यहं युष्मासु स्थितः । तथा चाह भगवान् । मस्थानि सर्वभूतानीति ॥ ३०॥

आत्मैव स्थानं मम जन्म चात्मा ओतप्रोतोऽहमजरप्रतिष्ठः । अजञ्जरो दिवारात्रमतंद्रितोऽहं मां विज्ञाय कविरास्ते प्रसन्नः॥ ३१

आत्मैवेति । यद्यपि न ममात्मिनि यूयं व्यवस्थिता न चाप्यहं युष्मासु स्थितस्तथाप्यात्मैव स्थानमात्मैवाश्रयो जन्म चात्माऽस्मादेवात्मनः सर्वमुन्त्यन्नम् । तथा च श्रुतिः । आत्मन एवेदं सर्वमिति । ओतप्रोतः । अह-मेव ओतप्रोतरूपेण व्यवस्थितः । जगदात्मा युष्माकं जनयिता । अजरप्रतिष्ठः । अजरे जरामरणवार्जिते स्वे महिम्नि तिष्ठतीत्यजरप्रतिष्ठः । तथा च श्रुतिः स भगवः कस्मिन्प्रतिष्ठित इति स्वे महिम्नीति ॥ ३१॥

अणोरणीयान्सुमनाः सर्वभूतेष्ववस्थितः ॥ पितरं सर्वभूतानां पुष्करे निहितं विदुः ॥ ३२ ॥

इति श्रीमहाभारते शतसाहस्रयां सहितायां वैयासिक्यामुद्योगपर्वणि घृतराष्ट्र-सनःकुमारसंवादे श्रीसनःसुजातीये षष्ठोऽध्यायः ॥

अणोरिति । अणोः सुक्ष्मादणीयान्सूक्ष्मतरः । सुमनाः शोभनं मनो रागद्वेषादिमात्सर्यशोकमोहादिधर्मवर्जितं केवलं चित्सदानंदाद्वितीयब्रह्मा-त्माकारं मनो यस्य स सुमना: । सर्वभूतेषु सर्वप्राणिषु हृदयकमलमध्ये-ऽहमेवावस्थितः सर्वभृतात्मतया । एवं तावत्स्वानुभवो दर्शितः । इदानी न केवलमस्मद्तुभव एवात्र प्रमाणमन्यप्येवमेवावगच्छन्तीत्याह पितरमि-त्यर्घेन । येऽन्ये सनकसनंदनसनातनवामदेवादयो ब्रह्मविदस्तेऽपि पितरं सर्वभतानां सर्वप्राणिनां पिता जनयिता परमेश्वरो यस्तं पुष्करे हुत्युंड-रीकमध्ये निहितं विदुः परमात्मानमात्मत्वेनावगच्छन्तीत्यर्थः । तथा च श्रुतिस्तेषामनुभवं दर्शयति । तद्भैतत्पश्यन्तृषिर्वामदेवः प्रतिपेदेऽहं मनुर-भवं सूर्यश्चेति । इति बृहदारण्यके । एतत्साम गायन्नास्त इति तैत्तिरीयके । सामगानेन स्वानुभवो दर्शित आत्मन: कृतार्थत्वद्योतनार्थम् । तथा छांदोग्येपि तद्धास्य विजज्ञाविति । तलवकारे चाइमन्नमित्यादिना विदुषोऽनुभवो दर्शितः ॥ तत्रैते श्लोका भवन्ति । " नित्यशुद्धबुद्ध-मुक्तस्वभावमीशमात्मनो भावयन्षडिद्रियाणि संनियम्य निश्चलः अस्तिवस्तुचिद्धनं जगत्प्रसृतिकारणमनश्वरं च तद्भवं जगत्तमोनुदं च यत । तत्पदैकवाचकं सदामृतं निरंजनं चित्तवृत्तिदृक्सुखं तदस्म्यहं तद-स्म्यहमिति "॥ ३२॥

इति श्रीमत्परमहंसपरिवाजकाचार्यश्रीगोविंदभगवत्पूज्यपादशिष्यश्रीशंकर-भगवतः क्रुतौ सनत्सुजातभाष्ये चतुर्थोऽध्यायः ॥ ४ ॥

# विष्णुसहस्रनामभाष्यम् ।

सिचदानंदरूपाय कृष्णायाक्षिष्टकारिणे ॥
नमो वेदान्तवेद्याय गुरवे बुद्धिसाक्षिणे ॥ १ ॥
यस्य स्मरणमात्रेण जन्मसंसारबंधनात् ॥
विमुच्यते नमस्तस्मै विष्णवे प्रभविष्णवे ॥ २ ॥
कृष्णद्वैपायनं व्यासं सर्वेछोकहिते रतम् ॥
वेदाब्जभारकरं वन्दे शमादिनिछयं मुनिम् ॥ ३
सहस्रमूर्तेः पुरुषोत्तमस्य सहस्रनेत्राननपादबाहोः ॥
सहस्रनाम्नां स्तवनं प्रशस्तं निरुच्यते जन्मजरादिशान्त्ये ॥ ४ ॥

#### वैशंपायन उवाच—

श्रुत्वा धर्मानद्येषेण पावनानि च सर्वदाः । युधिष्ठिरः शान्तनवं पुनरेवाभ्यभाषत ॥ १ ॥

वैद्यंपायनो जनमेजयमुवाच श्रुत्वेति । धर्मानभ्युदयनिःश्रेयसोत्पत्ति-हेतुभूतान्वेदल्क्षणान् । अशेषेण कात्स्न्येन । पावनानि पापक्षयकराणि । च सर्वद्यः सर्वप्रकारैः । श्रुत्वा । युचिष्ठिरो धर्मपुत्रः शांतनवं शंतनुसुतं भीष्मं । सकलपुरुषार्थसाधनं अस्पप्रयासं अनस्पफ्लं अनुक्तमिति कृत्वा पुनर्भूय एवाभ्यभाषत प्रश्नं कृतवान् ॥ १ ॥

#### युधिष्ठिर उवाच--

किमेकं दैवतं छोके किं वाप्येकं परायणम्।
स्तुवन्तः कं कमर्चन्तः प्राप्नुयुमीनवाः शुभम्॥ २॥

किमिति । किमेकं दैवतं देव इत्यर्थ: स्वार्थे तद्धितविधानात् छोके छोकनहेतुभूते समस्तविद्यास्थाने उक्तं ' यदाज्ञया प्रवर्तन्ते सर्वे ' इति प्रथमः प्रश्नः । किं वाप्येकं परायणं अस्मिँछोके एकं परायणं किं परम-यनं प्राप्तव्यं स्थानं यस्मित्रिरीक्षिते ' भिद्यते हृद्यप्रथिश्ळिद्यन्ते सर्वर्ध- शया: । श्रीयन्ते चास्य कर्माणि यिसम् दृष्टे परावरे । यस्य विश्वानमात्रे-णानंदलक्षणो मोक्षः प्राप्यते । यदिद्वान्न विभेति कुतःश्चनेति । यदिवि-ष्टस्य न विद्यते पुनर्भवः । यस्य च वेदनात्तदेव भवति । यदिद्वायापर-पंथा नृणां नास्ति ' तदुक्तमेक परायणं लोकं यत्तत् किमिति द्वितीयः प्रश्नः । कं कतमं देवं स्तुवन्तो गुणसंकीर्तनं कुर्वन्तः कं कतमं देवमर्चन्तः बाह्यमाभ्यंतरं चार्चनं बहुविधं कुर्वन्तो मानवा मनुसुताः शुभं कल्याणं स्वर्गोदिपलं प्राप्नुयुकंभेयुरिति पुनः प्रश्नद्वयम् ॥ २ ॥

> को धर्मः सर्वधर्माणां भवतः परमो मतः। किं जपन्मुच्यते जन्तुर्जन्मसंसारबंधनात्॥३॥

को धर्मः पूर्वोक्तलक्षणः सर्वेषां धर्माणां मध्ये भवतः परमः प्रकृष्टो मतोऽभिप्रेत इति पंचमः प्रश्नः । किं जपिन्त्यादि किं जप्यं जपन् उच्चोपांग्रुमानसलक्षणं जपं कुर्वन् जंतुर्जननधर्मा । अनेन जंतुराब्देन च जपार्चनस्तवनादिषु यथायोग्यं सर्वेषाणिनामधिकारं सूचयति । जन्मसंसारबंधनात् जन्माज्ञानविज्वभितानामविद्याकार्याणाम्पलक्षणं संसारोऽविद्या ताम्यां जन्मसंसारम्यां यद्वधनं तस्मान्मुच्यते मुक्तो भवतीति षष्ठः प्रश्नः । जन्मसंसारबंधनादितीदमुपलक्षणं इतरेषां फलानामप्येतद्ग्रहणं मोक्षस्य प्राधान्यख्यापनार्थम् ॥ ३ ॥

भीष्म उवाच--

जगत्प्रभुं देवदेवमनन्तं पुरुषोत्तमम् । स्तुवन्नामसद्देशेण पुरुषः सततोत्थितः ॥ ४ ॥

मीष्म उत्तरमुवाच । सर्वेषां शत्रूणां भयहेतुर्भाष्मः मोक्षधमादीनां प्रवक्ता सर्वज्ञः । किमेकिमिति षट्पश्चाः तत्र पाश्चात्योऽनंतरो जप्यविशेषः षष्ठः प्रश्चोऽनेन श्लोकेन परिहीयते जगत्प्रभुमिति । जगत् स्थावरजगमा- तमकं तस्य प्रभु स्वामिनं । देवदेवं देवानां देवं । अनंतं देशतः कालतो वस्तुतश्चापरिच्छिन । पुरुषोत्तमं क्षराक्षराभ्यां कार्यकारणाभ्या उत्कृष्टं ।

नामसङ्खेण नाम्नां सहस्रोण । स्तुवन् गुणान्सकीर्तयन् । सततोत्थितो निरंतरमुद्युक्तः पूर्णत्वात् पुरिशयनाद्वा पुरुष: स च सर्वदुःखातिगो भवेत् इति सर्वत्र सबध्यते ॥ ४ ॥

तमेव चार्चयन्नित्यं भक्त्या पुरुषमञ्ययम् । ध्यायंस्तुत्रन्नमस्यंश्च यजमानस्तमेव च ॥ ५ ॥

उत्तरेण श्लोकेन चतुर्थः प्रश्नः समाधीयते । तमेव चार्चयन् बाह्यार्चनं कुर्वन् । नित्यं सर्वेषु कालेषु । भक्तिर्भवनं तात्पर्येण तया भक्त्या । पुरुषम् व्ययं विनाशिक्तयारिहतं । ध्यायन्नाभ्यंतरार्चनं कुर्वन् । स्तुवन् पूर्वोक्तेन । नमस्यन्नमस्कारं कुर्वन् पूजाशेषभूतमुभयं स्तुतिनमस्कारलक्षणं कुर्वन् । यजमानः पूजकः फलभोक्ता । अथवाऽर्चयन्नित्यनेनोभयविधमर्चनमुच्यते । ध्यायंस्तुवन्नमस्यन्निति मानसं वाचिकं कायिक चोच्यते ॥ ५ ॥

अनादिनिधनं विष्णुं सर्वछोकमहेश्वरम् । छोकाध्यक्षं स्तुवन्नित्यं सर्वदुःखातिगो भवेत् ॥ ६ ॥

तृतीयं प्रश्नं परिहरित उत्तरैक्षिभि: पादै: । अनादिनिधनं षड्माविक् कारवर्जितं । विष्णुं व्यापनशीलं । सर्वे लोक्यते इति लोको दृश्यवर्गः तस्य नियंतॄणां ब्रह्मादीनामपीश्वरत्वात् सर्वलोकमहेश्वरः तं । लोकं दृश्य-वर्गे स्वामाविकेन बोधेन साक्षात्पश्यतीति लोकाध्यक्षं । तं नित्यं निरंतरं स्तुवन् सर्वदुःखातिगो मवेदिति त्रयाणां स्तवनार्चनजपानां साधारणं फलवचनं । सर्वाण्याध्यात्मिकादीनि दुःखान्यतीत्य गच्छतीति सर्वदुःखा-तिगः । मवेत् स्यात् ॥ ६ ॥

> ब्रह्मण्यं सर्वधर्मज्ञं लोकानां कीर्तिवर्धनम्। लोकनाथं महद्भृतं सर्वभृतभवोद्भवम्॥ ७॥

तमेव स्तुत्यं विशिनष्टि । ब्रह्मण्यं ब्रह्मणे स्रष्ट्रे ब्राह्मणाय तपसे श्रुतये हितं । सर्वान् धर्मान् जानातीति सर्वधर्मज्ञः तं । लोकानां प्राणिनां । कीर्तिर्यशांसि स्वशक्त्याऽनुप्रवेशेन वर्धयतीति तम् । लोकैर्नाध्यते लोकानुपतापयते शास्ते लोकानामीष्ट इति वा लोकनायः तं । महत् ब्रह्म विश्वोत्कर्षेण वर्तमानत्वात् महद्भूतं परमार्थसत्यं । सर्वभूतानां भवः संसारो यत्सकाशादुद्भवतीति सर्वभूतभवोद्भवस्तम् ॥ ७॥

#### एष मे सर्वधर्माणां धर्मोऽधिकतमो मतः। यद्भक्या पुण्डरीकाक्षं स्तवैरर्चेन्नरः सदा॥८॥

पंचमं प्रश्नं परिद्दीयते एष इति । सर्वेषां वेदछक्षणानां घर्माणामेष वक्ष्यमाणो घर्मोऽधिकतम इति मे मम मतोऽभिप्रेतः । यद्भक्त्या ताल्येण पुंडरीकाक्षं हृदयपुंडरीके प्रकाशमानं वासुदेवं स्तवेर्गृणसंकीर्तनलक्षणैः स्तुतिभिः सदाऽचेत् सकारपूर्वकमर्चनं करोति नरो मनुष्य इति यत् एष धर्म इति संबंधः । अस्य स्तुतिलक्षणस्यार्चनस्याधिक्ये किं कारणमुच्यते हिंसादिपुरुषान्तरद्रव्यदेशकालादिनियमानपेक्षत्वाचाधिक्ये कारणम् ' ध्यायन् कृते यजन् यज्ञैस्त्रेतायां द्वापरेऽर्चयन् । यदाप्रोति तदाप्रोति कल्लौ संकीर्त्य केशवम् ' इति विष्णुपुराणे । 'जप्येनैव तु संविध्येद्वाह्मणो नात्र संशयः । कुर्यादन्यन्न ) वा कुर्यान्मैत्रो ब्राह्मण उच्यते ' इति मानवं वचनम् । एतत्सर्वमिमिप्रेत्य ' एष मे सर्वधर्माणां धर्मोऽधिकतमो मतः ' इति उक्तम् ॥ ८ ॥

परमं यो महत्तेजः परमं यो महत्तपः। परमं यो महद्ब्रह्म परमं यः परायणम्॥ ९॥

द्वितीयं प्रश्नं समाधते परमिति । परमं प्रकृष्टं महद्बृह्तेजश्चितन्य-छक्षणं सर्वावभासकं श्रुतिश्च ' येन सूर्यस्तपित तेजसेद्धस्तदेवा ज्योतिषां ज्योतिन तत्र सूर्यो भाति न चंद्रतारकम् ' इत्यादिश्रुतेः ' यदादित्यगतं तेजः ' इत्यादिस्मृतेश्च । परमं तपत इत्याज्ञापयतीति तपः ' य इमं छोकं परमं च छोकं सर्वाणि च भूतानि योऽन्तरो यमयति ' इत्यंतर्या-मिब्राह्मणे सर्वनियन्तृत्वं श्रूयते ' भीषास्माद्वातः पवते भीषोदेति सूर्यः भीषास्मादिशिश्चेंद्रश्च मृत्युर्षावित पंचमः ' इत्यादि तैत्तिरीयके । तपतीष्ट इति वा तपः तस्यैश्वर्यमनविच्छन्नमित महत्त्वं एष सर्वेश्वरः ' इत्यादिश्रुतेः । परमं सत्यादिलक्षणं ब्रह्म महनीयतया महत् । परमं प्रकृष्टं परायणं पुनरावृत्तिशंकारहितम् । परमग्रहणात् सर्वत्र परं तेज आदित्यादिकं व्यावर्त्यते सर्वत्र यो देव इति विशेष्यते च । यो देवः परमं तेजः परमं तपः परमं ब्रह्म परमं परायणं स एकं सर्वभूतानां परायणमिति वाक्यार्थः ॥ ९ ॥

पवित्राणां पवित्रं यो मंगळानां च मंगळम् । दैवतं देवतानां च भूतानां योऽन्ययः पिता ॥ १० ॥

इदानीं प्रथमप्रश्नस्योत्तरमाह । पवित्राणां पवित्रं पावनानां तीर्था-दीनां परमं पवित्रं । 'परमस्तु पुमान् ध्यातो दृष्टः कीर्तितश्च स्तुतः संपूजितः स्मृतः ॥ प्रणतः पाप्मनः सर्वानुन्मूलयिते इति संसारवंघहेतुभूतं पण्यापण्यात्मकं कर्म तत्कारणं चाज्ञानं सर्वे नाशयन् स्वयायात्म्यज्ञानेनेति वा पवित्राणां पवित्रं । 'रूपमारोग्यमर्थोश्च भोगांश्चैवानुषंगिकान् । ददाति ध्यायतो नित्यमपवर्गपदो हरि:। चित्यमानः समस्तानां क्लेशानां हानिदो हरिः । समुत्सृज्याखिलं चान्यं सोऽच्युतः किं न चित्यते । ध्यायेन्नारायणं देवं स्नानादिषु च कर्मसु। प्रायश्चित्तं हि सर्वस्य दुष्कु-तस्येति वै अति: । अतिपातकयुक्तोऽपि ध्यायन्निमिषमच्युतम् । भूयस्त-पस्वी भवति पंक्तिपावनपावनः । आलोड्य सर्वशास्त्राणि विचार्य च पुनः पुनः । इदमेकं सुनिष्पन्नं ध्येयो नारायणः सदा । हरिरेकः सदा ध्येयो भवद्भिः सत्त्वसंस्थितैः । ओमित्येवं सदा विपाः पठत ध्यात केशवम् । भिद्यते हृदयग्रंथिश्छिद्यन्ते सर्वसंशयाः । श्वीयन्ते चास्य कर्माणि तस्मिन् दृष्टे परावरे । यन्नामकीर्तनं भक्त्या विलापनमनुत्तमम् । मैत्रेयाशेषपापानां घातूनामिव पावकः । अवशेनापि यन्नाम्नि कीर्तिते सर्वपातकैः । पुमान् विमन्यते सद्यः सिंहत्रस्तैर्भृगैरिव । ध्यायन् कृते यजन् यज्ञैस्त्रेतायां द्वापरे-ऽर्चयन् । यदामोति तदामोति कलौ संकीत्य केशवम् । हरिईरिते पापानि दुष्टचित्तैरपि स्मृतः । अनिच्छयापि संस्पृष्टी दहत्येव हि पावकः ।

शानतोऽशानतो वापि वासुदेवस्य कीर्तनात् । तत्सर्वे विलयं याति तोयस्थं लवणं यथा । यश्मिन्त्यस्तमतिर्ने याति नरकं स्वर्गोऽपि यश्चितने विघ्नो यत्र नित्रेशितात्ममनसो ब्राह्मोऽि होकोऽल्पकः । मुक्ति चेतसि यत्त्थितोऽ-मलिधयां पुंसां ददात्यव्ययः । कि चित्रं तदघं प्रयाति विलयं तत्राच्युते कीर्तिते ॥ शमायालं जलं वह्नस्तमसो भास्करोदयः । शान्तिकाले ह्यघीपस्य नामसंकीर्तनं हरे:। हरेर्नामैव नामैव नामैव मम जीवनम् । कलौ नास्त्येव नास्येव नास्येव गतिरन्यथा ॥ स्तुःवा विष्णुं वासुदेवं विषापो जायते नरः । विष्णो: संपूजनात्रित्यं सर्वेपापं प्रणश्यति ॥ सर्वदा सर्वकार्येषु नास्ति तेषाममंगलम् । येषां हृदिस्थो भगवान् मंगलायतनं हरि: । गंगास्नान-सहसेषु पुष्करस्नानकोटिषु । यत्पापं विलयं याति स्मृते नश्यति तद्धरौ ॥ प्रायश्चित्तान्यशेषाणि तपःकर्मात्मकानि वै । यानि तेषामशेषाणां कृष्णा-नुस्मरणं परम् । कलिकल्मषमत्युयं नरकार्तिप्रदं नृणाम् । प्रयाति विलयं सदाः सङ्गद्यत्रापि संस्मृते । सङ्गरसृतोऽपि गोविंदो नृणां जन्मशतैः कृतम् । पापराशि दहत्याशु त्लराशिमिवानलः । यथा-ब्रिरुद्धतशिख: कक्षं दहति सानिल: । तथा चित्तस्थितो विष्णुयौगिनां सर्विकिल्बिषम् । ईश्वरो देवीं प्रत्याह मुक्तिकारणं "यावज्जीवं प्रणवमथवा वर्तयेद्रौद्रियं वा याजुनेद्यं वसतिमथवा वारणस्यां विदध्यात् । हित्वा लज्जां कलिमलकुलच्छेदनानीरयेद्वा विष्णोर्नामान्यनिशमथवा मुक्तिरेषा चतुर्घा । जनार्दनं भूतपति जगद्गुरुं स्मरन्मनुष्यः सततं महामूने । दुःखानि सर्वाण्यपहन्ति साध्यत्यशेषकार्याणि च यान्यभीप्सते । कलावत्रापि दोषाद्ये विषयासक्तमानसः । कृत्वापि सक्छं पापं गोविंदं संस्मरञ्ञ्जुचि: । वासुदेवे मनो यस्य जपहोमार्चनादिषु । तस्यान्तरायो मैत्रेय देवेंद्रत्वादिकं फलम् । लोकत्रयाधिपतिमप्रतिमप्रभावमीषत्प्रणम्य शिरसा प्रभविष्णुमीशम् । जन्मान्तरप्रलयकल्पसहस्रजातमाञ्च प्रणाशमुपयाति नरस्य पापम् ॥ एको ऽपि कृष्णस्य कृतः प्रणामो दशाश्वमेषावभूयेन तुल्यः । दशाश्वमेषी

पुनरेति जन्म कृष्णप्रणामी न पुनमेवाय ॥ अतसीपुष्पसंकाशं पीतवास-समच्युतम् । ये नमस्यन्ति गोविंदं न तेषां विद्यते भयम् । शाठयेनापि नमस्कार: प्रयक्तश्चकपाणये । संसारस्यू अवधानामुद्देजनकरो हि स:। इत्यादिश्रुतिस्मृतीतिहासपुराणेभ्यः मंगलं सुखं तत्साधनं तत्र ज्ञापकं च तेषामपि परमानदलक्षणं परं मंगलमिति मंगलानां च मंगलं ॥ दैवतं देवतानां च देवानां देव: चोतनादिभि: समुत्कर्षेण वर्तमानस्वात् । भूतानां योऽन्यय: व्ययरहित: पिता जनको यो देव: स एकं दैवतं लोक इति वाक्यार्थ: ॥ 'एको देवः सर्वेभूतेषु गृदः सर्वेब्यापी सर्वभूतान्तरात्मा। कर्माध्यक्षः सर्वभूताधिवासः साक्षी चेता केवलो निर्गुणश्च । यो ब्रह्माणं विद्याति पूर्व यो वै वेदांश्च प्रहिणोति तस्मै । तं ह देवमात्मबुद्धिप्रकाशं मुमुक्ष वे शरणमहं प्रपद्ये " इति श्वेताश्वेतराणा मत्रोपनिषदि । " सोऽयं देवत ऐक्षत एकमेवाद्वितीयं " इति छादोग्ये । दिरण्यगर्भ इत्यष्टी मंत्राः । कस्मै देवाप्रेत्यत्र एकारलोपेनैकदैवतप्रतिपादकस्तैत्तिरीयके ' अग्निययेको मुवनं प्रविष्टो रूपं रुपं प्रतिरूपो बहिश्च । वायुर्यथैको भुवनं प्रविष्टो रूपं रूपं प्रतिरूपो बभूत । एकस्तथा सर्व भूतान्तरात्मा रूपं रूपं प्रति-रूपो बहिश्र । एकोत्तरः सर्वभ्तान्तरात्मा एकं रूपं बहुधा यः करोति । तमात्मस्यं येऽनुवस्यन्ति घीरास्तेषां मुख शाश्वतं नेतरेषाम् । सूर्यो यथा सर्वछोकस्य चक्षुर्न लिप्यते चाक्षुपैर्वाह्यदोषैः । एकस्तथा सर्वभूतान्तरात्मा न लिप्यते सर्वदु: लेन बाह्यः । नित्यो नित्यःना चेतनश्चेतनानामेको बहूनां यो विद्धाति कामान् । तमात्मस्य वेऽनुपदयन्ति धीरास्तेषां शान्तिः शाश्वती नेतरेषाम् १ इति काठके । ' ब्रह्म वा इदमग्र आसीदेकः मेन नान्यदतोऽस्ति द्रष्टा ' इत्यादिबृह्दारण्यके । ' अनेजदेकं मनधो जवीयः तत्र को मोहः कः शोकः एकत्वमन् रहयतः ? इति ईशावास्ये । ' आत्माः वा इदमेक एवाग्र आधीन्नान्यस्किचन मिषत् । सर्वेषां भूतानामंतरः पुरुषः स म आत्मेति विद्यात् । एकं सिद्धप्रा बहुधा वदन्ति एकं सन्तं बहुधा

कल्पयन्ति । द्यावाभूमी जनयन्देव एकः एको दधार भुवनानि विश्वा ? इति ऋग्वेदे । ' सर्वभूतिस्थतं यो मां भजत्येकत्वमास्थितः ' ' विद्याविनय-संपन्ने ब्राह्मणे गवि इस्तिनि ' ' अइमात्मा गुडाकेश सर्वभूताशयस्थित: ' 'यदा भूतपृथग्भावमेकस्थमनुपस्यति ' 'यथा प्रकाशयत्येकः' सर्वेघर्माः न्परित्यच्य मामेकं शरणं वर्ज ' इति गीतोपनिषत्सु । भवति मनोर्माहा-त्म्यख्यापनी श्रुतिः ' एतद्रै किंच मनुरवदत्तद्भेषजं ' इति । मनुना चोक्तं ' सर्वभूतस्थमात्मानं सर्वभूतानि चात्मनि । संपश्यन्नात्मयाजी वै स्वाराज्य-मिंगच्छति ' इति । ' सृष्टिरियत्यंतकरणीं ब्रह्मविष्णुशिवात्मिकाम् । स संज्ञां याति भगवानेक एव जनार्दनः। तस्मान्न विज्ञानमृतेऽस्ति किंचित्कचित्क-दाचिदद्विज वस्तुजातम् । विज्ञानमेकं निजकर्मभेदाद्विभिन्नचित्तैर्बहघाभ्य-पेतम् । ज्ञानं विशुद्धं विमलं विशोकमशेषलोभादिनिरस्तसंगम् । एकं सदेकः परमः परेशः स वासुदेवो न यतोस्ति किंचित् । यदा समस्तदेहेषु पुमानेको व्यवस्थितः । तदा हि को भवान्कोऽहमित्येतद्विफलं वचः । सित-नीलादिभेदेन यथाको हश्यते नभः । भ्रान्तहष्टिभिरात्मापि तथैकः सन्पृथकः पृथक् । एकः समस्तं यदिहास्ति किंचित्तदुच्यते नास्ति परं ततोऽन्यत् । सोऽहं स च त्वं स च सर्वमेतदात्मखरूपं त्यज भेदमोहम् । इतीरितस्तेन स राजवर्यस्तत्त्याज मेदं परमार्थदृष्टिः ? । यमेनोक्तं -- १ सकलमिदमहं च वासु-देवः परमपुमान् परमेश्वरः स एकः । इति मतिरचला भवत्यनंते हृदयगते वज तान् विहाय दूरात् । यथाह वसुधा सर्वे सत्यमेव दिवौकसः । अहं भवो भवन्तश्च सर्वे नारायणात्मकं । विभूतयस्तु यास्तस्य तासामेव पर-स्परम् । आधिक्यं न्यूनता बाध्याबाधत्कवेन वर्तते । भवानहं च विश्वातमन्नेक एव हि कारणम् । जगतोऽस्य जगत्यर्थेऽभेदेनावां व्यवस्थितौ । त्वया यदमयं दत्तं तहत्तमिललं मया । मत्तो विभिन्नमात्मानं द्रष्टुं नाईसि शंकर । योहं सं त्वं जगचेदं सदेवासुरमानुषम् । अविद्यामोहितात्मानः पुरुषा भिन्नद र्शिनः । इति विष्णुपुराणे । ' विष्णोरन्यं तु प्रश्यन्ति येऽमी ब्रह्माणमेव

च । कुतर्कमतयो मूढाः पच्यन्ते नरकेऽग्रचौ । ये च मूढा दुरात्मानो मिन्नं परयन्ति मां हरेः । ब्रह्माणं च तथा तेषां भूणहत्यातमं त्वधम् ' इति भविष्योत्तरपुराणे महेश्वरवचनम् । हरिवंशे च कैलासयात्रायां महेश्वरवचनम् । "आदिस्वं सर्वभावानां मध्यमंतस्तथा भवान् । त्वच्चः सर्वमभूद्विश्वं त्वयि सर्वं प्रलीयते । अहं त्वं सर्वगो देवस्वमेवाहं जनार्दन । आवयोरंतरं नास्ति शब्दैरथैंर्जगन्त्रये । नामानि तव गोविंद यानि होके महान्ति च । तान्येव मम नामानि नात्र कार्या विचारणा । त्वदुपासा जगन्नाश्व सेवास्तु मम गोपते । यश्च त्वां द्विषते देव स मां द्वेष्टिन संशयः । त्वद्विस्तारो यतो देवा अहं भूतपतिस्ततः । न तदस्ति विभो देव यज्ञं विरहितं किवत् । यदासीदतिते यच्च यच्च भावि जगत्यते । सर्वे त्वं देव देवेश विना किवित्वया नहिं इत्यादिवाक्यान्येकत्वप्रतिपादकानि ॥ १०॥

### यतः सर्वाणि भूतानि भवन्त्यादियुगागमे । यरिमश्च प्रत्यं यान्ति पुनरेव युगक्षये ॥ ११ ॥

यदेकं दैवतं प्रस्तुतं तस्योगलक्षणमुच्यते । यतो यस्मात्सर्वाणि भूतानि संभवन्ति उद्भवन्ति च आदियुगागमे कल्पादौ । यस्मिश्च प्रलयं विलयं यान्ति विनाशं गच्छन्ति पुनर्भूय एवेत्यवधारणार्थः नान्यस्मिन्नित्यर्थः । युगक्षये महाप्रलये । चकारान्मध्येऽपि यस्मिस्तिष्ठन्ति "यतो वा इमानि भूतानि जायन्ते येन जातानि जीवन्ति यत्प्रयन्त्यभिसंविशन्ति" इति श्रुतेः ॥ ११॥

### तस्य लोकप्रधानस्य जगन्नाथस्य भूपते । विष्णोनीमसद्दस्तं मे भृणु पापभयापद्दम् ॥ १२ ॥

तस्यैवंळिश्वतस्यैकदैवतस्य लोकप्रधानस्य लोकहेतुभिः प्रतिपाद्यस्य जगन्नाथस्य । भूषते महीवाल । विष्णोर्व्यापनशीलस्य नाम्नां सहस्रं । अञ्चभकर्मकृतं पापं संसारलक्षणभयं चापहन्तीति पापभयापहं में मत्तः शृषु एकात्रमना भूवाऽवधारवेत्यर्थः ॥ १२ ॥

#### यानि नामानि गौणानि विख्यातानि महात्मनः । ऋषिभः परिगीतानि तानि वक्ष्यामि भूतये ॥ १३ ॥

'एकस्यैव समस्तस्य ब्रह्मणो द्विजसत्तम । नाम्नां बहुत्वं लोकानामुपकारकरं शृणु । निमित्तराक्तयो नाम्नां भेदिन्यस्तदुदीरणात् । विभिन्नान्येव
साध्यन्ते फलानि द्विजसत्तम । यच्छक्तिमन्नाम यस्य तत्तस्मिन्नेव वस्तुनि ।
साधकं पुरुषच्यात्र सौम्ये कूरेषु वस्तुषु ' इति विष्णुधर्मवचनाद्यद्यपि परस्य
ब्रह्मणः षष्ठी गुणिक्रयाजातिरूढानां शब्दप्रष्टुत्तिहेत्नां निमित्तराक्त्यादीनां
चासंभवस्तथापि सगुणे ब्रह्मणि सर्वकारणे च सर्वात्मत्वात्तेषां शब्दप्रष्टुत्तिहेत्नां संभवात् सर्वे शब्दाः परिस्मिन्पुंसि वर्तन्ते । यत्र यानि नामानि
गौणानि गुणयोगात्प्रवृत्तानि तेषु यानि विष्यातानि प्रसिद्धानि ऋषिभिर्मत्रहिन्भश्च परिगीतानि तानि भूतये पुरुषार्थचतुष्टयसिद्धये । महांश्चासावात्मेति महात्मा " यच्चाप्नोति यदादत्ते यच्चात्ति विषयानिह ।
यच्चास्ति संततो भावस्तस्मादात्मेति कीर्त्यते ' इति वचनादयमेव महानात्मा तस्याचिन्त्यप्रभावस्य तानि वक्ष्यामि । भूतये पुरुषार्थचतुष्टयाधिनामिति ॥ १३॥

## ॐ॥ विश्वं विष्णुर्वषट्कारो भूतभव्यभवत्प्रभुः। भूतकृद्भूतभृद्गावो भूतात्मा भूतभावनः॥ १४॥

अत्र नामसहस्र आदित्यादिशब्दानामर्थान्तरे प्रसिद्धानामादित्याद्यर्थानां तद्विभूतित्वेन तदभेदात् तस्यैव स्तुतिरिति प्रसिद्धार्थप्रहणेऽपि स्तुतित्वं ''भूतात्मा चेंद्रियात्मा च प्रधानात्मा तथा भवान्। आत्मा च परमात्मा च त्वमेकः पंचधा रिथतः। ज्योतींषि विष्णुर्भुवनानि विष्णुर्वनानि विष्णुर्गेर्यो दिशश्च। स एव सर्वो भुवनैकरूपो यदस्ति यत्रास्ति च विष्रवर्थं ' इति विष्णुपुराणे। 'आदित्यानामहं विष्णुः ' इत्यारम्य ' अथवा बहुः नैतेन कि ज्ञातेन तवार्जुन । विष्टम्याहमिदं कुत्स्नमेकांशेन स्थितो ज्ञात् ?

इति श्रीगीतोपनिषत्म भगवतैवोक्तम् । 'ब्रह्मैवेदं विश्वमिदं वरिष्ठं । ' पुरुष एवेदं सर्वम् ' इति श्रुतिभ्यः विष्ण्वादिशब्दानां पुनरक्तानामपि वृत्तिभेदादपौनरुकत्यम् । श्रीपतिर्माधव इत्यादीनां वृत्त्यैकत्वेपि शब्दभेदान्न पौनरक्त्यम्। विशेष्यक्ये अर्थेक्ये पौनरक्त्यं तु न दोषाय नाम्ना सह-स्रस्य किमेकं दैवतमिति पृष्ठैकदैवतविषयत्वात् । यत्र पुंलिंगराब्दप्रयोग-स्तत्र विष्णुर्विशेष्यो यत्र स्त्रीलिंगशब्दप्रयोगस्तत्र देवता विशिष्यते यत्र नप्सकप्रयोगस्तत्र ब्रह्म विशेषणीयम् । यतः सर्वाणि भूतानीत्यारभ्य जगदुत्पत्तिस्थितिलयकारणस्य ब्रह्मण एकदैवतत्वेनाभिहितत्वादादावुभय-विश्वं ब्रह्म विश्वराब्देनोच्यते विश्वमिति । विश्वस्य जगतः कारणत्वेन विश्वमित्युच्यते ब्रह्म आदौ तु विश्वमिति कार्यशब्देन कारणग्रहणम् कार्यभूतं विरिंच्यादिनामभिरुपपना स्तुतिर्विक्जोरिति दर्शयितुम् । यद्वा परसात्पुरुषान भिन्नमिदं विश्वं परमार्थतस्तेन विश्वमित्यभिधीयते ब्रह्म । 'ब्रह्मैवेदं विश्वमिदं वरिष्ठम् । पुरुष एवेदं विश्वं इति श्रृते: । न तद्भिन्नं किंचित्परमार्थतः सदस्ति । अथवा विश्वतीति विश्वं ब्रह्म 'तत्सृष्वा तदेवा-नुपाविशत् ' इति श्रुतेः । किंच संहतौ विशन्ति सर्वाणि भूतान्यस्मिन्निति विश्व ब्रह्म ' यत्प्रयन्त्यभिसंविशन्ति ' इति श्रुतेः । तथाहि सकलं जग-त्कार्यभूतमेष विशत्यत्र चाखिलं विशतीत्युभयथापि विश्वं ब्रह्म 'तपो ब्रह्म परं मतं े इति श्रुते:। निचकेतसा पृष्टे मृत्युरुवाच । अन्यत्र धर्मा-दन्यत्राधर्मादित्यारभ्य े ' सर्वे वेदा यत्पदमामनन्ति तपासि , सर्वाणि च यददन्ति । यदिच्छन्तो ब्रह्मचर्ये चरन्ति तत्ते पदं संग्रहेण ब्रवीमि । ॐमिन्येतत् । एतद्वयेवाश्वरं ब्रह्म एतद्वयेवाश्वरं परम् । एतद्वयेवाश्वरं हात्वा यो यदिच्छति तस्य तत्। ॐिमिति ब्रह्म ॐिमितीदं सर्वे। तद्यथा शंकुना सर्वाणि पणीनि संतृण्णानि एवमों कारेण सर्वा वाक् संतृण्णा एतद्वे सत्यकाम परं चापरं च ब्रह्म यदौकारः ? इत्युपक्रम्य यः पुनरेतं त्रिमात्रेण ॐमित्येतेन त्र अक्षरेण परं पुरुषमभिश्यायंति ॐकार एवेदं सर्वे ॐमित्ये

तदक्षरिमेदं सर्वम् ' इत्युपक्रम्य ' प्रणवो ह्यपरं ब्रह्म प्रणवश्च परं स्मृतम् । अपूर्वी इनंतरो इबाह्यो न परः प्रणवो इब्ययः । सर्वस्य प्रणवो ह्यादिर्मध्यमंत-स्तथैव च । एवं हि प्रणवं ज्ञात्वा न्यश्नुते तदनंतरम् । प्रणवं हीश्वरं विद्यात् सर्वस्य हृदये श्यितम् । सर्वन्यापिनमौकारं मत्वा धीरो न शोचिति । अमात्रोऽनंतमात्रश्च द्वैतस्योपरामः शिवः। ॐकारो विदितो येन स मुनि-र्नेतरो जनः ' इत्यंता मांड्क्योपनिषत् । 'ॐतद्ब्रह्म ॐतदायुः ॐतदान तमा ॐतत्सत्यं ॐतत्सर्वे ॐतत्पुरोर्नमः ' इत्यादिश्रतिभिः। 'ओमित्येकाक्षरं ब्रह्म ' ' रसोऽहमप्सु कौन्तेय प्रभास्मि शशिसूर्ययोः । प्रणवः सर्ववेदेषु ' 'गिरामस्म्येकमक्षरम् '। आदं च त्र्यक्षरं ब्रह्म त्रयी यस्मिन्प्रतिष्ठिता । एकाक्षरं परं ब्रह्म प्राणायामः परं तपः । प्रणवाद्यास्तथा वेदाः प्रणवे पर्यवस्थिताः । वाड्ययं प्रणवं सर्वे तस्मात्रणवमभ्यसेत् ' इत्यादिस्मृतेश्च विश्वराब्देनोंकारो व्यभिधीयते । वाच्यवाचकयोरत्यतभेदाभावात् विश्व-मित्योंकार एव ब्रह्मेत्यर्थः। ' सर्वे खिल्वदं ब्रह्म तज्जलानिति शांत उपा-सीत ' इति । एतदुक्तं भवति । यसात्सर्वमिदं विकारजातं ब्रह्म तज्ज-त्वात्तक्कत्वात्तद्मत्वाच । न च सर्वस्थैकात्मत्वे रागादयः संभवन्ति । 'तस्माच्छान्त उपाधीत ' इति श्रुतेः । 'श्रूयतां धर्मसर्वस्वं श्रुत्वा चैवा-बधार्यताम् । आत्मनः प्रतिकृत्मनि परेषां न समाचरेत् । आत्मीपम्येन सर्वत्र समं पश्यति योऽर्जुन । सुवं वा यदि वा दुःखं स योगी परमो मतः। निर्गुण: परमात्मात्र देहं ब्याप्य ब्यवस्थित: ॥ तमहं ज्ञानविज्ञेयं नावमन्ये न लंघये। यद्यागमैर्न विन्देयं तमहं भूतभावनम्। ऋमेयं त्वां गिरि चेमं हनूमानिव सागरम् । बद्धवैराणि भूतानि द्वेषं कुर्वन्ति चेत्ततः । शोच्यान्यहोऽतिमोहेन न्याप्तानीति मनीषिणाम् ॥ एते भिन्नहत्तां दैत्या विकल्पाः कथिता मया ॥ कृत्वाऽभ्युपगमं तत्र संक्षेपः श्रृयतां सम्। विस्तारः सर्वभूतस्य विष्णोः सर्वमिदं जगत् । द्रष्टःयमात्मवत्तस्मादमेदेन विकासणै: । समुत्सुज्यासुरं भावं तस्मायूयं तथा वयम् । तथा यनं

करिष्यामो यथा प्राप्स्याम निर्वृतिम् । सर्वत्र दैत्याः समतामुपैताः समत्व-माराधनमन्युतस्य । न मंत्रादिकृतस्तात न च नैसर्गिको मम । प्रभाव एष सामान्यो यस्य यस्याच्युतो हृदि । अन्येषां यो न पापानि चितयत्या-त्मनो यथा । तस्य पापागमत्तात हेत्वभावाच विद्यते । कर्मणा मनसा बाचा परपीडां करोति यः। यद्वीजं जन्म फलति प्रभूतं तस्य चाग्रुभम्। सोऽहं न पापमिच्छामि न करोमि वदामि वा वितयन्सर्वभृतस्थ-मात्मन्यपि च केशवम् ॥ शारीरं मानसं वाग्जं दैवं भूतभवं तथा । सर्वत्र समचित्तस्य तस्य मे जायते कुतः ॥ एवं सर्वेषु भूतेषु भक्तिस्व्यमि-चारिणी । कर्तन्या पंडितैर्ज्ञात्वा सर्वभूतमयो हरि: ॥ सामं चौपप्रदानं च भेददंडी तथा परी ॥ उपायाः कथिता होते मित्रादीनां च साधने ॥ तानेवाहं न पश्यामि मित्रादींस्तात मा ऋषः ॥ साध्याभावे महाबाही साधनै: कि प्रयोजनम् ॥ सर्वभूतात्मके तात जगन्नाथे जगन्मये ॥ पर-मात्मनि गोविंदे मित्रामित्रकथा कुतः ॥ जडानामविवेकानामशूराणामपि प्रभो ॥ भाग्यभोग्यानि राज्यानि सन्त्यनीतिमतामपि ॥ तस्माद्यतेत पुण्येषु य इच्छेन्महर्ती श्रियम् ॥ यतितव्यं समत्वे च निर्वाणमि चेच्छता ॥ देवा मनुष्याः पश्चवः पक्षिकीटसरीसुपाः ॥ रूपमेतदनंतस्य विष्णोर्भिन्नमिव स्थितम् ।। एतद्विजानता सर्वे जगत्स्थावरजंगमम् ॥ द्रष्टुव्यमात्मवद्विष्णु-र्यतोऽयं विश्वरूपघृक् ॥ एवं ज्ञाते स भगवाननादिपरमेश्वरः ॥ प्रसीद-त्यच्युतस्तस्मिन्प्रसन्ने क्रेशसंक्षयः ॥ शंकरहिरण्यगर्भौ हरेभिन्नाविति न मन्तन्यम् ॥ विष्णोरन्यं तु पश्यन्ति ये मामित्यादि पूर्ववत् । बहूनां जन्मनामंते ज्ञानवानमां प्रपद्यते ॥ वासुदेवः सर्वमिति स महात्मा सुदुर्लमः ? इत्यादिवचनैश्च । हिंसादिरहितेन स्तुतिनमस्कारादि कर्तव्यमिति वर्श-यितं विश्वराब्देन ब्रह्माभिधीयत इति वा मल्कर्मकुन्मत्परमी मद्भकः संग-वर्जितः । निर्वेरः सर्वभूतेषु यः स मामेति पांडव ' इति ॥ न चळति निजनर्णभर्मतो यः सममतिरात्मसुद्धद्विपक्षपक्षे ॥ न हरति न च इन्ति।

किचिदुच्चैः शुद्धमनसं तमवेहि विष्णुभक्तम् ॥ विमलमितरमन्सरः प्रशान्तः ग्रुचि चरतोऽविलसत्त्वमित्रभूतः ॥ प्रियहितवचनोऽस्तमानमायो वसति सदा हृदि तस्य वासुदेवः ॥ सकलमिदमहं च वासुदेवः परमपुमान्परमेश्वरः स एकः ॥ इति मित्रिचला भवत्यनंते हृदयगते व्रज तान्विहाय दूरात् ॥ यमनियमविधूतकरम्पाणामनुदिनमच्युतसक्तमानसानाम् ॥ अपगतमदमान-मत्तराणां वज भट दूरतरेण मानवानाम् ' इत्यादिवचनैवैंष्णवलक्षणस्यै-वंप्रकारत्वाच हिंसादिरहितेन विष्णोः स्तुतिनमस्कारादि कर्तव्यमिति ॥ 'श्रद्धया देयं अश्रद्धया देयं श्रद्धयाग्निः समिध्यते ' इत्यादिश्रुतेः । 'श्रद्धा-पूतं वदान्यस्य हतमश्रद्धयेतरत् '।। 'इमं स्तवमधीयानः श्रद्धाभक्तिस-मन्वितः ' ॥ ' अश्रोत्रियं श्राद्धमधीतमत्रतमदक्षिणं यज्ञमनृत्विजाहुतम् ॥ अश्रद्धया दत्तमसंस्कृतं हविभीगाः षडेते तव दैत्यसत्तम् ॥ पुण्यं भद्देषिणां यच मद्भक्तद्वेषिणां तथा ।। ऋयविऋयसक्तानां पुण्यं यचामिहोत्रिणाम् । अश्रद्धया च यहानं यजतां ददतां तथा।। तत्सर्वे तव दैत्येंद्र मत्प्रसादा द्भविष्यति ॥ अश्रद्धया हुतं दत्तं तपस्तप्तं कृतं च यत् ॥ असदित्यु च्युते पार्थ न च सखेत्य नो इह ' इत्यादिस्मृतिभिश्च श्रद्धया स्तुति-नमस्कारादि कर्तव्यमश्रद्धया न कर्तव्यम् ।। 'ॐतत्सदिति निर्देशी ब्रह्मण स्त्रिविधः स्मृतः ' इतिभगवद्वचनात् स्तुतिनमस्कारादिकं कर्म सास्त्रिकं विगुणमपि श्रद्धापूर्वकं ब्रह्मणोऽभिधानत्रयप्रयोगेण सगुणं सास्विकं संपा-द्वितं भवति । आत्मानं विष्णुं ध्यात्वाऽर्चनस्तुतिनमस्कारादि कर्तव्यम् । ्नाऽविष्णुः कीर्तयेद्रिष्णुं नाविष्णुर्विष्णुमर्वयेत् ॥ नाविष्णुः संस्मरेद्रिष्णुं नाविष्णुर्विष्णुमाप्नुयात् ' इति महाभारते कर्मकांडे । सर्वाण्येतानि नामानि परस्य ब्रह्मणोऽनघ ॥ सर्वकामानवाप्नोति समाराध्य जगद्गुरुम् ॥ तन्मयत्वेन गोविंद्मित्येतदद्दां नान्यथा ॥ तन्मयो बांछितान्कामान्यदवा-मोति मानवः ' इति विष्णुधर्मे । ' सर्वभूतस्थितं यो मां भजत्येकव्वमा-स्थित: । सर्वथा वर्तमानोऽपि स योगी मिय वर्तते ' इति भगवद्गीतासु ॥

्थहें हरि: सर्वमिदं जनार्दनी नान्यत्ततः कारणकार्यजातम् ॥ ईटङ्-मनो यस्य न तस्य भूयो भवोद्भवा द्वंद्रगदा भवन्ति ' इति विष्णुपुराणे । 'गुरोर्यंत्र परीवादो निंदा वापि प्रवर्तते ॥ कर्णो तत्र पिधातन्यौ गन्त-ब्यं वा ततोऽन्यतः ॥ तसाद्बह्मैवाचार्यस्वरूपेणावतिष्ठति ' इति ब्यासस्मृतेः । " वरं दुतवहज्वालापुंजस्थान्तर्थविश्वितः ॥ न शौरिचिताविमुखजनसं वासवैशसम् " इति कात्यायनवचनात् यत्र देशे, वासुदेवनिंदा तत्र वासो न कर्तव्यः । एतदुक्तं भवति । 'यस्य देवे परा भक्तिर्यथा देवे तथा गुरी । तस्यैते कथिता ह्यर्थाः प्रकाशन्ते महात्मनः। ' इति श्वेताश्वतरोपनिष्रन्मं-त्रवर्णात् हरी गुरी च परा भक्ति: कार्येति । अवशेनापि यन्नाम्नि कीर्तिते सर्वपातकैः ॥ पुमान्विमुच्यते सद्यः सिंहत्रस्तैर्भगैरिव ॥ ज्ञानतोऽज्ञानतो वापि वासुदेवस्य कीर्तनात् ॥ तत्सर्वे विलयं याति तोयस्थं लवणं यथा ॥ कलिकल्मषमत्युगं नरकार्तिपदं नृणाम् ॥ प्रयाति विलयं सद्यः सकृत् कृष्णस्य संस्मृतेः ॥ सकुत्स्मृतोऽपि गोविंदो नृणां जन्मशतै: कृतम् ॥ पाप-राशिं दहत्याशु तूलराशिमिवानलः ॥ सकृदुचरितं येन हरिरित्यक्षरद्वयम् ॥ बद्धः परिकरस्तेन मोक्षाय गमनं प्रति ॥ एकोऽपि कृष्णस्य कृतः प्रणामो दशाश्वमेधावभृथेन तुल्यः ॥ दशाश्वमेधी पुनरेति जन्म कृष्णप्रणामी न पुनर्भवाय । एवमादिवचनैः श्रद्धामक्त्योरभावेऽपि नामसंकीर्तनं समस्तदु-रितं नाशयतीति मन्तन्यं किमुत सहस्रनामसंकीर्तनं नाशयतीति । 'मनसा अमे संकल्पयत्यथ वार्चा व्याहरति । यद्दै मनसा व्यायति तद्वाचा वदति ' इति श्रुतिभ्यां सारणं ध्यानं च नामसंकीर्तने उन्तर्भूतम् । नामश-क्तितालयांवधारणम् । 'यस्मिन्यस्तमतिर्न याति नरकं स्वर्गीप यचितने विच्नो यत्र निवेशिते च मनसि ब्राह्मोऽपि लोकोऽल्पकः ॥ मुक्ति चेतसि यः स्थितो ८ मलियां पुतां देदात्यन्ययः किं चित्रं यदघं प्रयाति विलयं तत्रा-च्युते कीर्तिते ' इति विष्णुपुराणान्ते श्रीपाराशरेणोपसंहतम् । ' आलोडच सर्वशास्त्राणि विचार्य च पुनः पुनः ॥ इदमेकं सुनिष्पन्नं ध्येयो नारायणः

सदा ' इति श्रीमहाभारतान्ते भगवता श्रीवेदन्यासेनोपसंहतम् ॥ हरिहेकः सदा ध्येयो भवद्भिः सत्त्वसंश्यितैः ॥ ॐमित्येवं सदा विप्राः पष्टध्यं ध्यात केरावम् ' इति हरिवंशे कैलासयात्रायां हरिरेको ध्यातव्य इत्युक्तं महेश्वरे-णापि । एतत्सर्वमिभेत्रेन्यैव "एप मे सर्वधर्माणां धर्मोऽधिकतमो मतः ?' इत्याधिक्यमुक्तम् । " किमेकं दैवतं लोके किवाप्येकं परायणं " " यतः सर्वाणि " इत्यादिना यद्वह्योक्तं तद्विश्वशब्देनोक्तमिति व्याख्यातम् । तत्कि-मित्याकांक्षायामाह विष्णुरिति । तथाच ऋग्वेदे '' तमु स्तोतारः पूर्वे यथा-विद ऋतस्य गर्भे जनुषा पिपर्तन। आस्य जानन्तो नाम चिद्रिषक्त न महस्ते विष्णो सुमतिं भजामहे " इत्यादिश्रुतिभिः विष्णोः नामसंकीर्तनं सम्यग्ज्ञानप्राप्तये विहितम् । तमेव स्तोतार: पुराणं यथाज्ञाने-न सत्यस्य गर्भे जन्मसमाप्ति कुहत । जानन्तः आ अस्य विष्णोः नामापि आवदत अन्ये वदन्तु मा वा हे विष्णो वयं ते सुमतिं शोभनं महः भजामहे इति श्रुतेरभिप्रायः ॥ वेवेष्टि ब्याप्नोतीति विष्णुः विषेर्व्याप्यमिधायिनो कुप्रत्ययान्तस्य रूपं विष्णुरिति देशकालवस्तुपरिच्छेदशब्दशून्य इत्यर्थः । 'ब्याप्ता मे रोदसी पार्थ क्रान्ति-श्चाम्यधिका स्थिता ॥ क्रमणाचाप्यहं पार्थ विष्णुरित्यमिसंज्ञित: ' इति महाभारते ॥ ' यच्च किंचिज्ञगत्सर्वे दृश्यते श्रूयते ८पि वा ॥ अन्तर्बहिश्च तत्सर्वे व्याप्य नारायणः स्थितः ' इत्यादि श्रुतेर्बृहन्नारायणे । ' सर्व-भूतस्थमेकं नारायणं कारकरूपमेकाकारं परं ब्रह्म शोकमोहविनिर्मुक्तं विष्णुं ध्यायनासीदति ' इत्यात्मनोधोपनिषदि । विशतेर्वा क्नुप्रत्ययान्तस्य रूपं विष्णुरिति ' यसादिश्वमिदं सर्वे तस्य शक्त्या महात्मनः । तसादेवोच्यते विष्णुर्विरोधीतोः प्रवेशनात् ' इति विष्णुपुराणे । यदुदेशेन वषट्क्रिया स वषट्कारः यस्मिन्यज्ञे वा वषट्किया स वषट्कारः। 'यज्ञौ वै विष्णुः ' इति श्रुतेर्यज्ञो वषट्कारः वषट्कारादिमंत्रात्मना देवान्प्रीणयतीति वा प्रजा-पतिश्च वषट्कार श्रेति श्रुतेः देवता वा। भूतं च भन्यं च भवच भूतभन्यः

संवर्गित तेष्ठां प्रभुर्भृतिभव्यभवत्यभुः कालभेदमनादृत्य सन्मात्रप्रतियौगिक-मैश्वर्यमस्येति प्रभुत्वम् । रजोगुणं समाश्रित्य विरिचिरूपेण भूतानि करोतीति वा भूतकृत् । सत्त्वगुणमधिष्ठाय भूतानि विभाति पालयिति धारयित पोषयतीति वा भूतभृत् । प्रपंचरूपेण भवतीति केवलं भवत्ये-वेति भावः भवनं भावः सत्तात्मको वा । भूतात्मा भूतानामात्मान्तर्यामीति भूतात्मा 'एष त आत्मान्तर्यामी ' इति श्रुतेः । भूतानि भावयित जन-यति वर्षयतीति वा भूतभावनः ॥ १४ ॥

### पूतात्मा परमात्मा च मुक्तानां परमा गतिः। अन्ययः पुरुषः साक्षी क्षेत्रज्ञोऽक्षर एव च॥ १५॥

भूतकृदादिमिर्गुणतंत्रत्वं प्राप्तं प्रतिषिध्यते पूतात्मिति पूत आत्मा यस्य स पूतात्मा कर्मधारयो वा 'केवलो निर्गुणश्चेति ' श्रुतेः । 'गुणोपरागः स्वेद्यातः पुरुषस्येति कल्प्यते '। परमश्चासावात्मा चेति परमात्मा कार्य-कारणविलक्षणो नित्यग्चद्धमुक्तस्वभावः । मुक्तानां परमा प्रकृष्टा गतिर्गन्तव्या देवता पुनरावृत्त्यसंभवात्तद्रतस्येति मुक्तानां परमा गतिः 'मामुपेत्य ग्रु कौन्तेय पुनर्जन्म न विद्यते ' इति भगवद्वचनम् । न व्येति नास्य वययो विनाशो विकारो वा विद्यत इत्यव्ययः 'अजरोऽमर ' इति श्रुतेः । पुरं ग्रुरीरं तिस्मन् रोते पुरुषः । 'नवद्वारं पुरं पुण्यमेतैर्भावैः समन्वितम् ॥ व्याप्य होते महात्मा यत्तसात्पुरुष उच्यते ' इति महाभारते । यद्वा अस्ते-व्यक्ताश्चरयोगात् आसीत्पुरा पूर्वमेवेति विग्रहं कृत्वा व्युत्पादितः पुरुषः । 'पूर्वमेवाहिमहासमिति तत्पुरुषस्य पुरुषत्वं ' इति श्रुतेः पुरुषः भूरिषु उत्कर्भशालिषु सत्त्वेषु सीदतीति वा पुरुषः भूतनानि संहारसमयेऽस्थति अन्तं करोति वा । पूर्णत्वापूरणाद्वा सदनाद्वा पुरुषः 'पूर्णात्सदनाच्चेव ततोऽसौ पुरुषोत्तमः ' इति पंचमवेदे । साक्षादव्यवचानेन पश्चिति सर्विति साक्षी । साक्षात् द्रष्टिर संज्ञायाम् ' इति प्राणिनिवचनादिनिप्रत्ययः । क्षेतं ग्रिते स्राक्षी । साक्षात् द्रष्टिर संज्ञायाम् ' इति प्राणिनिवचनादिनिप्रत्ययः । क्षेतं ग्रिते ग्राही

जानातीति क्षेत्रज्ञ: 'आतोऽनुपसर्गे कः' इर्ति कप्रत्ययः 'क्षेत्रज्ञं चापि मां विद्धिः' इति भगवद्भचनात् । 'क्षेत्राख्यानि द्याराणि तेषां चैव यथासुत्वम् । तानि वेत्तिं स योगात्मा ततः क्षेत्रज्ञ उच्यते ' इति ब्रह्मपुराणे । स एवा न क्षरतीत्यक्षरः परमात्मा च अश्रातेरश्रोतेर्वा सर-प्रत्ययान्तस्य रूपमक्षरमिति स एवकारात् क्षेत्रज्ञाक्षरयोरभेदः परमार्थतस्तत्वमस्येति श्रुतेश्चकाराद्व्यावहारिको भेदः प्रसिद्धेरपरमार्थन्त्वात् ॥ १५ ॥

योगो योगविदां नेता प्रधानपुरुषेश्वरः । नारसिंहवपुः श्रीमान् केशवः पुरुषोत्तमः ॥ १६ ॥

योगो 'नानेंद्रियाणि सर्वाणि निरुध्य मनसा सह । एकत्वभावनाः योगः क्षेत्रज्ञपरमात्मनोः ' तद्व्याप्यतया योगः । योगं विचारयन्ति जानन्ति लभन्त इति वा योगविदस्तेषां नेता ज्ञानिनां योगक्षेमवहनादि-नेति योगविदां नेता । प्रधानं प्रकृतिर्माया पुरुषो जीवस्तयोरीश्वरः प्रधानपुरुषेश्वरः । नरस्य सिंहस्य चावयवा यस्मिन् लक्ष्यन्ते तद्रपुर्यस्य स नारसिंहवपुः । यस्य वक्षसि नित्यं वसति श्रीः स श्रीमान् । अभि-रूपा: केशा: यस्य स केशव: ' केशाद्वीऽन्यतरस्यां ' इति वप्रत्यय: प्रशंसायां यद्वा कश्च अश्च ईराश्च त्रिमूर्तयः केशास्ते यद्वशेन वर्तन्ते स केशवः । केशिवधाद्वा ' यसान्वयैष दुष्टात्मा हतः केशी जनार्दन । तसात्केशव-नाम्ना त्वं लोके गोपो भविष्यसि १ इति विष्णुपुराणे श्रीकृष्णं प्रति नारदः वचनम् । पृषोदरादित्वाच्छब्दसाधुत्वकल्पना । पुरुषाणामुत्तमः पुरुषो त्तमः । अत्र 'न निर्धारणे ' इति षष्ठीसमासमप्रतिषेधो न भवति जात्या-द्यनपेक्षयाऽसमर्थत्वात् यत्र पुनर्जातिगुणिक्रयापेक्षया पृथक् क्रिया तत्र समर्थत्वानिषेधः प्रवर्तते मनुष्याणां क्षत्रियः सूरतमः गवां कृष्णा गौः संपन्नश्चीरतमा अध्वगानां धावन् शीव्रतम इति । अथवा पंचमीसमासः तथा च भगवद्वचनं '' यस्मात् क्षरमतीतोऽहमक्षरादिष चोत्तमः । अतोऽस्मि लोके वेदे च प्रथित: पुरुषोत्तमः " इति ॥ १६ ॥

सर्वः शर्वः शिवः स्थाणुर्भूतादिर्निधिरव्ययः । संभवो भावनो भर्तो प्रभवः प्रभुरीश्वरः ॥ १७ ॥

'असतश्च सतश्चेव सर्वस्य प्रभवाप्ययो । सर्वस्य सर्वदा ज्ञानात्सर्वमेनं प्रचक्षते ' इति भगवद्वयासवचनात्सर्वः । शृणाति सकलाः प्रजाः
संहरति इति शर्वः । निस्त्रेगुण्यतया शुद्धत्वाच्छिवः । 'स ब्रह्मा स शिवः '
इति अमेदादेशाच्छिवादिनामिः महिरिरेव स्त्यते । स्थिरत्वात्स्थाणुः ।
भूतानामादिः कारणत्वादिति भूतादिः । प्रलये अस्मिन्सर्वे निधीयत इति
निधिः । 'कर्मण्यधिकरणे च ' इति किप्रत्ययः । स एव निधिविधिष्यते
अन्यय अविनश्वरो निधिरित्यर्थः स्वेच्छ्या समीचीनं भवनमिति संभवः
'संभवामि युगे युगे ' इति भगवद्यचनात् । तथा दुष्टविनाशाय साधूनां
रक्षाये संभवामयेवं गर्भदुः खविवार्जित इति । सर्वेषां भोकतृणां फलानि
भावयतीति भावनः सर्वफलदानृत्वं फलमेतदुपपत्तः इत्यत्र प्रतिपादितम् ।
प्रपंचस्याधिष्ठानत्वेन धारणाद्धर्ता । प्रकर्षण महाभूतानि अस्माज्जायन्त
इति प्रभवः । प्रकृष्टो भवो जन्मास्येति वा । सर्वासु क्रियासु सामर्थातिशयात्प्रभुः । निरुपाधिकमैश्वर्यमस्येति ईश्वरः । ' एष सर्वेश्वरः ' इति
अतेः ॥ १७ ॥

स्वयंभूः ग्रंभुरादित्यः पुष्कराश्चो महास्वनः । अनादिनिधनो धाता विधाता धातुरुत्तमः ॥ १८ ॥

स्वयमेव भवतीति स्वयंभूः 'स एव स्वयमुद्भवत् 'इति मानवं वचनम् । 'एष यदुपरि भवति स्वयं भवतीति वा स्वयंभूः ' 'परिभूः स्वयंभूः' इति मंत्रवर्णात् 'शं सुखं भक्तानां भावयतीति शंसुः '। आदित्यमंडळान्तःस्थो हिरण्मयः पुरुषः आदित्यः द्वादशादित्येषु विष्णुर्वो ' आदित्यानामहं विष्णुः ' इत्युक्तेः अदितेरखंडिताया मह्या अयं पतिरिति वा इयं वा अदितिः ' महीं देवीं विष्णुप्ततीम् ' इति श्रुतेः । यथाऽऽदित्य एक एवानेकेषु जलभाजनेषु अनेकः वय्रतिमासते एवमनेकेषु शरीरेषु एक एवात्माऽनेकवय्रतिमासत इति. आदित्यसाधर्म्याद्वा आदित्यः । पुष्करेणोपमिते अक्षिणी यस्येति पुष्कराक्षः महान् र्जितः
स्वनो नादो वा श्रुतिलक्षणो यस्येति महास्वनः 'सन्महत् ' इत्यादिना समासे
कृते 'आन्महतः समानाधिकरणजातीययोः' इत्यात्वं 'अस्य महतो भूतस्य
निःश्वसितमेतहग्वेदो यजुर्वेदः ' इति श्रुतेः आदिर्जन्म निधनं विनाशः तत् द्वयं
यस्य न विद्यते सोऽनादिनिधनः । अनंतादिरूपेण विश्वं विभर्तीति धाता
कर्मणां तत्पल्लानां च कर्ता । विधाता अनंतादीनामपि धारकत्वाद्विशेषण दधातीति वा ॥ धातुकत्तम इति नामैकं सविशेषणं सामानाधिकरण्येन सर्वधातुम्यः
पृथिग्यादिम्य उन्कृष्टश्चिद्धातुरित्यर्थः धातुर्विरिचेककृष्ट इति वा नामद्वय वा कार्यकारणप्रपंचाधारणाचिदेव धातुकत्तः सर्वेषामुत्कृष्टानामितशयेनोद्भवत्वादुत्तमः
॥ १८ ॥

### अप्रमेयो ह्रवीकेशः पद्मनाभोऽमरप्रभुः ॥ विश्वकर्मा मनुस्त्वष्टा स्थविष्ठः स्थविरो ध्रुवः ॥ १९ ॥

शब्दादिरहितत्वान्न प्रत्यक्षगम्यः । नाप्यनुमानविषयः तद्वयाप्तिल्याभावात् । नाप्युपमानसिद्धो निर्धर्मत्वेन साद्द्वयाभावात् नाप्यर्थापत्तिग्राद्धः तद्विनानुपपद्य मानत्वासंभवात् । नाप्यभावगोचरो भावत्वेन संमतात् । अभावसाक्षित्वाच न षष्ठप्रमाणस्य । नापि शास्त्रप्रमाणवेद्यः प्रमाणजन्यातिशयाभावात् । यद्येवं शास्त्र-योनित्वं कथमुच्यते प्रमाणादिसाक्षित्वेन प्रकाशस्वरूपस्य प्रमाणाविषयत्वे अध्यस्तात्तद्भूपत्वेन शास्त्रप्रमाणत्वमित्यप्रमेयः । साक्षित्वात् हृषीकाणीदियाणि तेषामशिक्षः क्षेत्रकरूपभाक् यद्वेदियाणि यस्य वशे वर्तन्ते स परमात्मा । यस्य वा सूर्य-रूपस्य जगायीतिकरा हृष्टाः केशा रश्मयः स हृषीकेशः पृषोदरादित्वं। तथोक्तं मोक्ष-भर्मे 'सूर्याचंद्रमसोः शश्चदंग्रुमिः केशसंश्चितैः । बोधयन् स्वापयंश्चेव जगादुत्तिष्ठते पृथक् । भवेत् । अमिष्टोमकृतैरेव

कर्मभिः पांडुनंदन । हृषीकेशो महीशानो वरदो लोकभावनः ' इति । जगत्का-रणं पद्मं नाभौ यस्येति पद्मनाभः ' अजस्य नाभावध्येकमर्णितम् ' इति श्रुतेः । पृषोदरादित्वात्साधुत्वं । अमराणां प्रभुरमरप्रभुः । विश्वं कर्मिकिया क्रियत इति जगत्कर्म विश्वं कर्म यस्य विश्वकर्मा । विचित्रनिर्माणशक्तिमत्वाद्विश्वकर्मा त्वष्टा तत्सादृश्याद्वा मननान्मनुः । 'नान्योऽतोऽस्ति मन्ता ' इति श्रुतेः मंत्रो वा प्रजा-पतिर्वा । संद्वारसमये सर्वभृततन् करणत्वात् त्वष्टा त्वक्षतेस्तन् करणत्वार्थे तृच्यत्ययः । अतिशयेन स्यूलः स्थविष्टः । पुराणः स्थविरः ' एकं द्वास्य स्थविरस्य नाम ' इति श्रुतेः । वयोत्रचने वा स्थिरत्वात् श्रुवः स्थविरो श्रुव इत्येकमिदं नाम सविशे-षणम् ॥ १९ ॥

### अग्राह्यः शाश्वतः कृष्णो लोहिताक्षः प्रतर्दनः । प्रभूतिककुष्धाम पवित्रं मंगलं परम् ॥ २० ॥

कर्मेन्द्रियेन गृह्यते इत्यप्राह्यः 'यतो वाचो निवर्तन्ते अप्राप्य मनसा सह ' इति श्रुतेः । श्रव्यत् सर्वेषु कालेषु भवतीति शाश्वतः 'शाश्वतं शिवमच्युतम् ' इति श्रुतेः । कृषिभूवाचकः शब्दो णश्च निर्वृतिवाचकः । विष्णुस्तद्भावयोगाच्च कृष्णो भवति शाश्वतः ' इति व्यासवचनात् सिच्चदानंदात्मकः कृष्णः । कृषामि पृथिशी पार्थ भूत्वा काष्णायसो हलः । कृष्णो वर्णश्च मे यस्मात्तस्मात्कृष्णोऽ- हमर्जुन ' इति महाभारते । लोहिते अक्षिणी यस्येति लोहिताक्षः ' असावृष्यभो लोहिताक्षः ' इति श्रुतेः । प्रलये भूतानि तर्दयतीति प्रतर्दनः । ज्ञानैश्वयोदिसंपन्नः प्रभूतः ऊर्ध्वाधोमध्यभेदेन तिस्रणां कक्षभामपि धामेति त्रिककुन्धामेत्येकमिदं नाम । येन पुनाति यो वा पुनाति ऋषिदेवता वा तत्पवित्रम् । ' पुवः संज्ञायां कर्तरि चिवदेवतयोः ' इति भगवत्पाणिनिस्मरणात् इत्रप्रत्ययः । ' अग्रुभानि निराचष्टे तनोति ग्रुभसंतितम् । स्मृतिमात्रेण यत्पुंसां ब्रह्म तन्मंगलं विदुः ' इति श्रीविष्णुपुराणवचनात् कत्याणरूपवानमंगलं सर्वभूतेभ्यः उत्कर्षतरं प्रदे

मंगलमित्येकमिदं नाम सविशेषणम् ॥ २०॥

ईशानः प्राणदः प्राणो ज्येष्ठः श्रेष्ठः प्रजापतिः । हिरण्यगर्भी भूगर्भी माधवो मधुसूदनः ॥ २१ ॥

सर्वभृतिनयन्तृत्वादीशानः । प्राणान् ददाति चेष्ठयतीति वा प्राणदः 'को ह्येवान्यात्कः प्राण्यात् ' इति श्रुतेः । यद्वा प्राणान् कालात्मना चाति खंडयतीति वा प्राणदः प्राणान्दापयति शोधयतीति ददाति छनातीति वा प्राणदः । प्राणितीति प्राणः क्षेत्रज्ञः परमात्मा वा 'प्राणस्य प्राणम् ' इति श्रुतेर्मुख्यप्राणो वा । वृद्धतमो ज्येष्ठः 'ज्यचः इत्यधिकारे ' वृद्धस्य च इति ' वृद्धशब्दस्य ' ज्यादेशविधानात् । प्रशस्यतमः श्रेष्ठः 'प्रशस्यस्य शः ' इति श्रादेशविधानात् 'प्राणो वा ज्येष्ठश्च श्रेष्ठश्च ' इति श्रुतेः । मुख्यप्राणो वा ज्येष्ठश्चेत्यिकरणितिद्धत्वात् सर्वकारणत्वाद्वा ज्येष्ठः सर्वातिशयत्वाद्वा श्रेष्ठः । ईश्वरत्वेन सर्वासां प्रजानां पतिः प्रजापतिः । हिर्प्यम्यांडान्त्वर्वित्वाद्धरण्यगर्भः विरिच्यात्मना वा हिर्प्यगर्भः । ' हिर्प्यगर्भः समवर्ततात्रे ' इति श्रुतेः । भूर्गभौं यस्य सः भूगर्भः । मायाः श्रियः धवः पतिः माधवः । मधुविद्याच माधवः बोध्यत्वाद्वा । ' मौनाद्धयानाच योगाच विद्धि भारत माधवम् ' इति व्यासवचनाद्वा माधवः । मधुनामानमसुरं सूदितवान् इति मधुसूदनः । ' कर्णमिश्राद्भवं चापि मधुं नाम महासुरम् । ब्रह्मणोपचितं कुर्वन् ज्यान पुरुषोत्तमः । तस्य तात वधादेव देवदानवमानवाः । मधुसूदन इत्याहुर्ऋ-ष्यश्च जनार्दनम् ' इति महाभारते ॥ २१ ॥

ईश्वरो विक्रमी धन्वी मेधावी विक्रमः क्रमः। अनुत्तमो दुराधर्षः कृतज्ञः कृतिरात्मवान्।। २२ ॥

सर्वशक्तिमत्तया ईश्वरः । विक्रमः शौर्ये तद्योगादिकमी । धनुरस्था-स्तीति धन्वी बीह्यादित्वादिनिप्रत्ययः । 'रामः शस्त्रभृतामहम्' इति भग-ष्रद्वचनात् । प्रेषा बहुपन्यधारणसामर्थे सा यस्यास्तीति मेथावी अस्मान् यामेधास्त्रजो विनिः ' इति पाणिनिवचनाद्विनिप्रत्ययः सलोपश्च । विचक्रमे जगद्विश्चं तेन विक्रमः विना गरुडेन पश्चिणा क्रमणाद्वा विक्रमः । 'क्रमणात् क्रमहेतुत्वाद्वा क्रमो विष्णुः ' इति मनुवचनात् । अविद्यमान उत्तमो यस्मात्योऽन्तुत्तमः । 'यस्मात्परं नापरमस्ति किंचित् ' इति श्रुतेः 'न त्वत्समोऽस्त्यभ्यिकः कुतोऽन्यः ' इति स्मृतेश्च । दैत्यादिभिर्धर्षयितुं न शक्यत इति दुराधर्षः । प्राणिनां पुण्यापुण्यात्मकं कर्म कृतं जानातीति कृतज्ञः, पत्रपुष्पाद्यस्पपि प्रयच्छतां मोक्षं ददातीति वा कृतज्ञः । पुरुषप्रयत्नः कृतिः क्रिया वा हिंसा वा सर्वात्मक वात्तदाधारतया लक्ष्यत इति वा कृतिः कृतेति वा कृतिः । स्वमहिम्नि प्रतिष्ठितत्वादात्मवान् 'स भगवः कस्मिन्प्रतिष्ठित इति स्व महिम्नि श्वते श्रुतेः ॥ २२ ॥

सुरेशः शरणं शर्म विश्वरेताः प्रजाभवः । अहः संवत्सरो व्यालः प्रत्ययः सर्वेदर्शनः ॥ २३ ॥

सुराणां देवानां शोभनदातॄणां वा ईशः सुरेशः। आर्तानामार्तिहरणत्वाच्छ-रणम्। परमानन्दरूपत्वाच्छमे । विश्वस्य कारणत्वाद्विश्वरेताः। सर्वाः प्रजा यत्स-काशादुद्भवन्तीति स प्रजाभवः। प्रकाशरूपत्वादहः। कालात्मना स्थितो विष्णुः संवत्सर इत्युक्तः। व्यालवद्महीतुमशक्यत्वाद्यालः। प्रतीतिः प्रज्ञा तद्भूपत्वा-द्मत्ययः 'प्रज्ञानं ब्रह्म ' इति श्रुतेः। सर्वाणि दर्शनानि प्रत्यक्षाणि यस्य स सर्व-दर्शनः सर्वात्मकवात् 'विश्वतश्रक्षुविश्वाक्षम् ' इति श्रुतेः॥ २३॥

अजः सर्वेश्वरः सिद्धः सिद्धिः सर्वादिरच्युतः । वृषाकिपरमेयात्मा सर्वयोगविनिःसतः ॥ २४ ॥

न जायत इत्यजः 'न जातो न जनिष्यते ' इति श्रुतेः । 'नहि जातो न जायेऽहं न जनिष्ये कदाचन । क्षेत्रज्ञः सर्वभूतानां तस्मादहमजः स्मृतः ' इति महाभारते । सुर्वेषामीश्वराणामपीश्वरत्वात्सर्वेश्वरः ' एष' सर्वेश्वरः ' इति श्रुतेः । नित्यं निष्णसस्यत्वात् सिद्धः । सर्वेवस्तुषु संविद्रपत्वानिरितशयत्वात्मळरूपत्वात् सिद्धिः । स्वर्गादीनां विनाशित्वादफळत्वम् । सर्वभूतानामादिकारणत्वासर्वादिः । स्वरूपसामर्थ्यान्न च्युतो न च्यवते न च्यवि- भ्यते इत्यच्युतः । शाश्वतं शिवमच्युतम् १ इति श्रुतेः । तथा च भगवद्वचनं १ यसान्न च्युतः पूर्वोऽहमच्युतस्तेन कर्मणा १ इति ॥ इति नाम्नां शतमाद्यं विद्यतम् । विश्वं । परमात्मा । नारसिंहवपुः । संभवो । महास्वनो । मनुः । त्रिक्कुब्धमा । भूगर्भो । दुराधर्षः । संवत्सरः ॥ वर्षणात् सर्वकामानां धर्मो वृषः कात् तोयात् भूमिमपादिति कपिर्वराहः वृष्यस्पत्वात्कपिरूपत्वाच्च वृषाकिः । भविदेराहः श्रेष्ठश्च धर्मश्च वृष उच्यते । तस्माद्रुषाकिपं प्राह कश्यपो मां प्रजापितः । १ इति व्यासवचनम् ॥ इयानिति मातुं परिच्छेत्तं न शक्यत आत्मा यस्येत्यमेयात्मा । सर्वसंबंधविनिर्गतः सर्वयोगविनिःस्तः । १ असंगो ह्ययं पुरुषः १ इति श्रुतेः । नानाशास्त्रोक्ताद्योगादवगतत्वाद्वा सर्वयोगविनिःस्तः ॥ २४ ॥

वसुर्वसुमनाः सत्यः समात्मा संमितः समः। अमोघः पुण्डरीकाक्षो वृषकर्मा वृषाकृतिः॥ २५॥

वसन्ति सर्वभूतान्यत्र तेष्वयमि वसतीति वसुः 'वसूनामस्मि पावकः ' इत्युक्तो वा वसुः । वसुराब्देन धनवाचिना प्राशस्यं लक्ष्यते प्रशस्तं च मनो यस्य स वसुमनाः रागद्देषादिभिः क्षेत्रौः उपक्षेत्रौश्च यतोऽकछितं ततस्तन्मनः प्रशस्तम् । अवितयरूपत्वात्परमात्मा सत्यः 'सत्यं ज्ञानमनंतं ब्रह्म ' इति श्रुतेः । मूर्तामूर्तात्मकत्वाद्वा 'सच त्यञ्चाभवत् ' इति श्रुतेः । सदितिप्राणस्तीत्यत्रं यमित्यस्वान्यमितिदिवाकरस्तेन प्राणान्नादित्यरूपत्वाद्वा 'सदिति प्राणस्तीत्यन्नं यमित्यस्वान्याद्वाः 'इति श्रुतेः । सत्यः सत्सुलाधुत्वाद्वा सत्यः । सम आत्मा मनो यस्य रागद्वेषादिभिरदृषितः स समात्मा सर्वभूतेषु सम एक आत्मा वा समात्मा 'सम आत्मोति विद्यात् ' इति श्रुतेः । सर्वेरप्यश्चातैः प्रारिच्छिन्नो मितः समितः सर्वेन रपरिच्छिनो ऽमित इत्यसंमितो वा। सर्वकालेषु सर्वविकाररहितवात्समः मया छक्ष्म्या सह वर्तत इति वा समः। पूजितः स्तुतः संस्मृतो वा सर्वे फल ददाति म वृथा करोतीत्यमोघः अवितथसंकल्पाद्वा । सत्यसंकल्प इति श्रुतेः। हृदयस्थं पुंडरीकमञ्जुते व्यामोति तत्रोपलक्षित इति पुडरीकाक्षः। ' यत्पुडरीकं पुरमध्यसंस्थम् ' इति श्रुतेः । पुंडरीकाकारे उमे अक्षिणी अस्येति वा। धर्मलक्षणं कर्म यस्येति वृषकर्मा । धर्मार्थमाकृतिः शरीरं यस्येति स वृषाकृतिः । ' धर्मसंस्थापनार्थाय संभवामि युगे युगे ' इति भगवद्व-चनात्॥ २५॥

रुद्रो बहुशिरा बभुर्विश्वयोनिः शुचिश्रवाः । अमृतः शाश्वतः स्थाणुर्वरारोहो महातपाः ॥ २६ ॥

संहारकाळे प्रजाः संहरन् रोदयतीति रुद्रः, रुतं राति ददातीति वा रुद्रः, रुद्दुः कारणं वा द्रावयतीति वा रुद्रः । रोदनाद्द्रावणाद्वापि । रुद्र इत्युच्यते तस्माच्छिवः परमकारणम् 'इति लिंगपुराणवचनात् । बहूनि शिरांसि यस्येति बहुशिराः । 'सहस्रशीर्षा 'इति श्रतेः । विभार्ति लोकानिति बश्चः । विश्वस्य कारणत्वाद्विश्वयोनिः । द्युचीनि श्रेयांसि नामानि श्रवणीयान्यस्येति द्युचिश्रवाः । न विद्यते मृत मरणमस्येति अमृतः । 'अजरोऽमर ' इति श्रतेः । शाश्चतश्चासौ स्थाणुश्चेति शश्चातस्थाणुः । वर आरोइंदिकोऽस्येति वरारोहः । वरमारोहणं यस्मिन्निति वा आरूढानां पुनरावृत्त्यसंभवात् 'न स पुनरावर्तते 'इति श्रुतेः 'यं प्राप्य न निव-र्तन्ते तद्वाम परमं मम 'इति भगवद्वचनात् । महत्सुज्यविषयं तपो ज्ञान-मस्येति महातपाः 'यस्य ज्ञानमयं तपः 'इति मंत्रवर्णात् । ऐश्वर्ये प्रतापौ बा तपो महत्स्येति वा महातपाः । २६ ॥

ा सर्वत्र गच्छवीति सर्वगः कारणत्वेन ग्यातत्वात्। सर्वत्र सर्वे वेक्ति

विंदतीति वा सर्ववित् । भातीति भानुः 'तमेव भान्तमनुभाति सर्वे ' इति श्रुतेः । 'यदादित्यगतं तेजो जगद्धासयतेऽखिल ' इति स्मृतेश्च । सर्वित्वासौ भानुश्च सर्वविद्धानुः । विष्णु अन्ययं सर्वे इत्यर्थे विष्वगचिति पलायते दैत्यसेना यस्य रणोद्योगमात्रणेति विष्वक्सेनः । जनान् अर्दयति हिनस्ति नरकादीन् गमयतीति वा, जनैः पुरुषार्थमम्युदयनिःश्रेयसल्क्ष्मणं याच्यते इति जनार्दनः । वेदरूपत्वाद्देदः वेदयतीति वा वेदः । 'तेषामेवानुकंपार्थमहज्ञानजं तमः । नारायाम्यात्मभावस्थो ज्ञानदीपेन भास्तता ' इति भगवद्वचनात् । यथावद्देदं वेदार्थं च विंदत इति वा वेदवित् 'वेदान्तकृद्धेदिवदेव चाहम् ' इति भगवद्वचनात् । 'सर्वे वेदाः सर्ववेद्याः सर्शास्त्राः सर्वे यज्ञाः सर्व ईज्यश्च कृष्णः । विदुः कृष्णं ब्राह्मणास्तत्वतो ये तेषां राजन् सर्वयज्ञाः समाप्ताः' इति महाभारते । अन्यंगः ज्ञानादिभिः परिपूर्णोऽविकल् इत्युच्यते व्यंगो व्यक्तिने विद्यत इत्यव्यंगो वा 'अन्यक्तोऽयं' इति भगवद्वचनात् । वेदा अंगभूता यस्य स वेदांगः वेदान् विचारयतीति वेदवित् । कविः क्रान्तदर्शी सर्वटक् नान्यदतोऽस्ति दृष्टा इत्यादिश्रतेः 'कविर्मनीषी ' इत्यादिमत्रवर्णात् ॥ २७ ॥

### लोकाष्यक्षः सुराध्यक्षो धर्माध्यक्षः कृताकृतः । चतुरात्मा चतुर्व्यूहश्चतुर्देष्ट्रश्चतुर्भुजः ॥ २८ ॥

लोकानध्यक्षयतीति लोकाध्यक्षः सर्वेषां लोकानां प्राधान्येनोपद्रष्टा । लोकपालादिसुराणामध्यक्षः सुराध्यक्षः । धर्माधर्मो साक्षादीक्षतेऽतुरूपं फलं दातुं तस्माद्धर्माध्यक्षः । इतश्च कार्यरूपेण अञ्चतश्च कारणरूपेणेति कृताकृतः । सर्गादिषु पृथिविभृतयश्चतस्तः आत्मनो मूर्तयो यस्य स चतुः रात्मा । ' ब्रह्मा दक्षादयः कालस्तथैवाखिलजन्तवः । विभृतयो हरेरेता जगतः सृष्टिहेतवः । विष्णुर्मन्वादयः कालः सर्वभृतानि च द्विज । स्थितेर्नि-मित्तभृतस्य विष्णोरेता विभृतयः । स्दः कालोऽन्तकाद्यश्च समस्ताश्चैव जंतवः । चतुर्शा प्रल्यायैता जनार्दनविभृतयः ' इति वैष्णवपुराणे । ' यूह्मा

त्मानं चतुर्घा वै वासुदेवादिमूर्तिमिः । सृष्ट्यादीन्प्रकरोत्येष विश्वतात्मा जनार्दनः ' इति व्यासवचनात् चतुर्व्यूहः । दंष्ट्राश्चतस्रो यस्येति चतुर्देष्ट्रो नृसिंहविष्रहः यद्वा साहश्याच्छृंगं दंष्ट्रेत्युच्यते । 'चत्वारि शृंगा ' इति श्रुतेः । चत्वारो भुजा अस्येति चतुर्भुजः ॥ २८ ॥

श्राजिष्णुर्भोजनं भोक्ता सहिष्णुर्जगदादिजः। अनघो विजयो जेता विश्वयोनिः पुनर्वसुः॥ २९॥

प्रकाशैकरसत्वात् भ्राजिष्णुः । भोज्यरूपतया प्रकृतिर्माया भोजनसुच्यते पुरुषरूपेण तां भुनक्तिति भोक्ता । हिरण्याक्षादीन् सहते अभिभवतीति सिहिष्णुः । हिरण्यगर्भरूपेण जगदादावृत्पद्यते स्वयमिति जगदादिजः । अषं न विद्यतेऽस्येत्यनघः । अपहतपाप्मा इति श्रुतेः । विजयते ज्ञान-वैराग्यैश्वर्यादिभिर्गुणैर्विश्वमिति विजयः । यतो जयत्यतिशयेन सर्वभूतानि स्वभावतोऽतो जेता । विश्वं योनिर्यस्य विश्वश्वासौ योनिश्चेति वा विश्व-योनिः । पुनः पुनः शरीरेषु वसति क्षेत्रज्ञरूपेणेति पुनर्वसुः ॥ २९ ॥

उपेंद्रो वामनः प्रांशुरमोघः शुचिरूर्जितः । अतीन्द्रः संग्रहः सर्गो धृतात्मा नियमो यमः ॥ ३०॥

इंद्रमुपगतोऽनुजल्बेनेत्युपेंद्रः यद्वा उपिर इंद्रः उपेंद्रः । 'ममोपिर यथेंद्र-स्त्वं स्थापितो गोमिरीश्वरः । उपेंद्र इति कृष्ण त्वां गास्यन्ति भुवि देवताः ' इति हरिवंशवचनात् । बिंछं वामनस्पेण याचितवानिति वामनः । संभजनीय इति वा वामनः 'मध्ये वामनमासीनं विश्वे देवा उपासते ' इति मंत्रवर्णात् । स एव जगत्त्रयं क्रममाणः प्रांग्रुरभवदिति प्रांग्रुः । 'तोये तु पतिते हस्ते वामनोऽभृदवामनः । सर्वदेवमयं रूपं दर्शयामासं वै प्रमुः । सुः पादौ चौः शिरश्चास्य चंद्रादित्यौ च चञ्जुषी ' इत्यादि विश्व-रूपं दर्शयित्वा 'तस्य विक्रमतो भूमि चंद्रादित्यौ स्तनांतरे । नभः प्रक्र-ममाणस्य नाम्यां तौ समवस्थितौ । दिवमाक्रममाणस्य जानुमूळे व्यवस्थितौ ' इति प्रांग्रुत्वं दर्शितं हरिवंशे । न मोषं चेष्ठितं यस्य सोऽमोषः । सारतां स्तुवतामर्चयतां पावनत्वाच्छुचिः 'अस्पर्शश्च महान् शुचिः ' इति मंत्रवर्णात् । बल्प्यकर्षशालित्वादूर्जितः अतीत्येदं स्थितो ज्ञानैश्वर्या-दिमिः स्वभावसिद्धैरित्यतींदः । सर्वेषां प्रतिसंहतौ प्रतिसंग्रहात्संग्रहः । सञ्यरूपतया सर्गहेतुत्वाद्वा सर्गः । एकरूपेण जन्मादिरहिततया धृत आत्मा येन स धृतात्मा । स्वेषु स्वेष्वधिकारेषु प्रजा नियमयतीति नियमः अंतर्यमयतीति यमः ॥ ३०॥

वेद्यो वैद्यः सदायोगी वीरहा माधवो मधुः। अतींद्रियो महामायो महोत्साहो महाबलः॥ ३१॥

नि:श्रेयसार्थिभिवेंदनाई त्वाद्वेद्यः । सर्वविद्यानां वेदितृत्वाद्वेद्यः । सदा आविभूतस्वरूपत्वात्सदायोगी । धर्मत्राणाय वीरान् असुरभटान् हन्तीति वीरहा । माया विद्यायाः पितर्माधवः । 'मा विद्या च हरेः प्रोक्ता तस्या ईशो यतो भवान् । तस्मान्माधवनामासि धवः स्वामीति शब्दितः ' इति हिरवंशे । यथा मधु परां प्रीतिमुत्पादयित अयमि तथिति मधुः । शब्दा-दिरिहतत्वादिदियाणामविषयः इत्यतीदियः । 'अशब्दमस्पर्शम् ' इति श्रुतिः । मायाविनामि मायाकारित्वान्महामायः 'मम माया दुरत्यया ' इति भगव-द्वचनात् । जगदुत्पत्तिस्थितिलयार्थमुयुक्तत्वान्महोत्साहः । बिलनामिष बलवत्वान्महाबलः ॥ ३१॥

महाबुद्धिर्महावीर्थे। महाशक्तिर्महाद्युतिः । अनिर्देश्यवपुः श्रीमानमेयात्मा महाद्रिधृक् ॥ ३२ ॥

बुद्धिमतामि बुद्धिमत्त्वान्महाबुद्धिः । महदुत्पत्तिकारणमिवद्यालक्षणं वीर्यमस्येति महावीर्यः । महती शक्तिः सामर्थ्यमस्येति महाशक्तिः । महती द्युतिर्बाह्याम्यंतरा वाऽस्येति महाद्युतिः 'स्वयंज्योतिश्च ' इति श्रुतेः । 'ज्योतिषां ज्योतिः ' इत्यादेश्च । इदं तदिति निर्दिष्टं यन्न शक्यते परस्मै असंवेद्यत्वात्तदनिर्देश्यं वपुरस्येति अनिर्देश्यवपुः । ऐश्वर्यलक्षणा समग्रा श्रीर्यस्य स श्रीमान् । सर्वैः प्राणिभिरमेया बुद्धिरात्मा यस्य सोऽमेयात्मा ।

महान्तमद्रिं गिरिं मंदरं गोवर्धनं च अमृतमथने गोरक्षणे च धृतवानिति महाद्रिधृक् षान्तोयम् ॥ ३२ ॥

> महेष्वासो महीभर्ता श्रीनिवासः सतांगतिः। अनिरुद्धः सुरानंदो गोविंदो गोविंदांपतिः॥ ३३॥

महानिष्वास इषुक्षेपो यस्य स महेष्वास: । एकार्णवां प्छतां महीं च बमारेति महीमर्ता । यस्य वक्षस्यनपायिनी श्रीवंसित स श्रीनिवास: । सतां वैदिकानां साधूनां पुरुषार्थसाधनहेतुः प्राप्तिहेतुः सतांगितः । न केनापि प्रादुर्भावेषु निरुद्ध इत्यनिरुद्धः । सुरान् आनंदयतीति सुरानंदः । 'नष्टां वै घरणीं पूर्वमविंदं यद्गुहागताम् । गोविंद इति तेनाहं देवैर्वाग्मिर-मिष्ठुतः ' इति मोक्षधमेवचनाद्गोविंदः ' अहं किलेंद्रो देवानां त्वं गवामिंद्रतां गतः । गोविंद इति लोकास्त्वां स्तोष्यन्ति भुवि शाश्वतम् ' इति । 'गौरेषा भवतो वाणी तां च विंदयते भवान् । गोविंदस्तु ततो देव मुनिभिः कृथ्यते भवान् ' इति च हरिवंशे । गौर्वाणी तां विदन्तीति गोविदः तेषां पतिर्विशेषेणेति गोविदांपतिः ॥ ३३ ॥

मरीचिर्दमनो हंसः सुपर्णो भुजगोत्तमः। हिरण्यनाभः सुतपाः पद्मनाभः प्रजापतिः॥ ३४॥

तेजस्वामि तेजस्वान्भरीचिः 'तेजस्तेजस्विनामहं ' इति भगव-द्वनात् । स्वाधिकारात्प्रमाद्यन्तीः प्रजा दमियतुं शीलमस्य वैवस्वतादि-रूपेणेति दमनः । अहं स इति तादात्म्यभाविनः संसारभयं हन्तीति हंसः पृषोदरादित्वाच्छब्दसाधुत्वम् । हन्ति गच्छिति सर्वशरीरेष्विति वा हंसः 'हंसः शुचिषत् ' इति मंत्रवर्णात् । शोभनधर्माधर्मरूपर्णत्वात्सुपर्णः 'द्वा सु-पर्णा ' इति मंत्रवर्णात् । शोभनं पर्ण यस्येति वा सुपर्णः 'सुपर्णः पतता-मस्मि 'इति ईश्वरवचनात् । भुजेन गच्छतासुत्तमो भुजगोत्तमः। हिर-ण्यमेव कल्याणा नाभिरस्येति रमणीयनाभित्वात् हिरण्मयत्वाद्वा हिरण्य-नाभः । बदरिकाश्रमे नरनारायणरूपेण शोभनं तपश्चरतीति सुतपाः। भनसंश्रेंद्रियाणां च ह्रौकाग्रयं परमं तपः ' इति स्मृते: । पद्मिव सु-वर्तुला नाभिरस्येति हृदयपद्मस्य नाभौ मध्ये प्रकाशनाद्वा पद्मनाभः पृषोदरा-दित्वात्साधुत्वकल्पना । प्रजानां पति: पिता प्रजापति: ॥ ३४ ॥

# अमृत्युः सर्वेटक् सिंहः संघाता संधिमान् स्थिरः। अजो दुर्मर्षणः शास्ता विश्रुतात्मा सुरारिहा ॥ ३५ ॥

मुत्युर्विनाशस्तद्वेतुर्वास्य न विद्यते इत्यमृत्युः । प्राणिनां कृताकृतं सर्वे पश्यति स्वाभाविकेन बोधेनेति सर्वदक् । हिनस्तीति सिंहः पृषोदरादि-त्वात्साधुत्वम् ॥ इति नाम्नां द्वितीयं शतं विवृतम् ॥ वृषाकपिः । पुंडरी-काक्षो । वरारोहो । वेदवित् । भ्राजिष्णुः । उपेंद्रः । नियमो । महोत्साहो । महेष्वासो । हंसः ॥ कर्मफलैः पुरुषान् संधत्त इति संधाता । फल्लभोक्ता च स एवेति संधिमान् । सदैकरूपत्वात् स्थिरः । अजति गच्छिति क्षिपति इति वा अजः । मिर्षतुं सोदुं दानवादिभिनं शक्यते इति दुर्मर्षणः । श्रुतिस्मृत्यादिभिः सर्वेषामनुशिष्टिं करोतीति शास्ता । विशेषण श्रुतो सत्यज्ञानादिलक्षणः आत्माऽतो विश्रुतात्मा । सुरारीणां निहन्तृत्वात्सुरारिहा ॥३५॥

### गुरुगुरुतमो धाम सत्यः सत्यपराक्रमः । निमिषोऽनिमिषः स्रग्वी वाचस्पतिरुदारधीः ॥ ३६ ॥

सर्वविद्यानामुपदेष्टृत्वात्सर्वेषां जनकत्वाद्वा गुरुः विरिंच्यादीनामि ब्रह्म-विद्यासंप्रदायकत्वाद्गुरुतमः 'यो ब्रह्माणं विद्धाति पूर्वम् ' इति मंत्रवर्णात् । धामं ज्योतिः 'नारायणः परो ज्योतिः ' इति मंत्रवर्णात् सर्वकामानामा-स्पदत्वाद्वा धाम ' परं ब्रह्म परं धाम ' इति श्रुतेः । सत्यवचनलक्षणधर्म-रूपत्वात्तत्यः 'तस्मात् सत्यं परमं वदन्ति ' इति श्रुतेः । सत्यस्य सत्यमिति वा सत्यः । 'प्राणा वै सत्यं तेषामेष सत्यम् ' इति श्रुतेः । सत्यः अवितथः पराक्रमो यस्य स सत्यपराक्रमः । निमीलिते यतो नेत्रे योगनिद्रयाऽतो निमिषः । नित्यप्रबुद्धस्वरूपत्वादनिमिषः मत्स्यरूपत्वया वा आतमरूपेतया वा अनिमिषः । भूततन्मात्ररूपी वैजयन्याख्यां सर्ज नित्यं बिभर्तीति स्वन्ती । वाचो विद्यायाः पतिवीचस्पतिः सर्वार्थविषया धीर्बुद्धिरस्येत्युदारधीरिति पदद्वयमेकं नाम ॥ ३६ ॥

अम्रणीर्मामणीः श्रीमान्न्यायो नेता समीरणः । सहस्रमूर्घो विश्वात्मा सहस्राक्षः सहस्रपात् ॥ ३७॥

अत्रं प्रकृष्टं पदं नयंति मुमुक्षुमित्यत्रणीः । भूतग्रामस्य नेतृत्वात् ग्रामणीः । श्रीः कान्तिः सर्वातिशायिन्यस्येति श्रीमान् । प्रमाणानुग्राहको भेदकरस्तर्को न्यायः । जगद्यत्रनिर्वाहको नेता । श्वसनरूपेण भूतानि चेष्टयतीति समीरणः । सहस्राणि मूर्यानोऽस्येति सहस्रमूर्या । विश्वस्थात्मा विश्वात्मा सहस्राण्यश्वीण्यश्वाणि वा यस्य स सहस्राक्षः । सहस्राणि पादा अस्येति सहस्रपात् सहस्रशीर्षा पुरुषः सहस्राक्षः सहस्रपात् १ इति श्रुतेः ॥ ३७ ॥

आवर्तनो निवृत्तात्मा संवृतः संप्रमर्दनः ॥ अहः संवर्तको वह्निरनिलो धरणीधरः ॥ ३८ ॥

आवर्तयितुं संसारचक्रं शीलमस्येत्यावर्तनः । संसारबंधान्निवृत्त आत्मा स्वरूपमस्येति निवृत्तात्मा । आच्छादिकया अविद्यया संवृतत्वात्संवृतः सम्यक् प्रमर्दयतीति रुद्रकालाद्याभिर्विभूतिभिरिति संप्रमर्दनः । सम्यगहां प्रवर्तमानात्सूर्योदहः । संवर्तकः महाप्रलयरूपः । हविवेहनाद्वह्निः । अना-दानादनिलः अननाद्वा अनिलः । शेषदिग्गजादिरूपेण वा धत्त इति धरणीधरः ॥ ३८ ॥

सुप्रसादः प्रसन्नात्मा विश्वधृग्विश्वभुग्विभुः । सत्कर्ता सत्कृतः साधुर्ज्ञह्तुर्नारायणो नरः ॥ ३९ ॥

शोभनः प्रसादो यस्यापकारवतामपि शिद्युपालादीनां मोक्षप्रदातृत्वा-दिति सुप्रसादः । रजस्तमोभ्यामकलुषित आत्मान्तःकरणमस्येति प्रस-भात्मा करुणार्द्रस्वभावत्वाद्वा यद्वा प्रसन्नस्वभावः कारुणिक इत्यर्थः अवा-ससर्वकामत्वाद्वा । विश्वं धृतवानिति विश्वधृक् 'ञिधृषा प्रागरूम्ये ' । विश्वं

भुक्तं भुनिक्त पालयतीति वा विश्वभुक् । हिरण्यगर्भादिरूपेण विविधं भव-तीति विभुः । ' नित्यं विभुम् ' इति मन्त्रवर्णात् । सन्करोति पूजयतीति सत्कर्ता । पूजितैरपि पूजितः सत्कृतः । न्यायप्रवृत्ततया साधुः । साधयति साध्यभेदानुपादानात् साध्यमात्रसाधको वा । जनान् संहारसमये अपह्नुते अपनयतीति जह्नुः । जहात्यविदुषोऽभक्तान्नयति परं पदमिति वा । नर आतमा ततो जातान्याकाशादीनि नाराणि कार्याणि तानि कारणात्मना ब्यामोतीत्यतश्च तान्ययनमस्येति नारायणः 'यच किंचिज्जगत्सर्वे दृश्यते श्रूयते ऽपि वा । अंतर्बहिश्च तत्सर्वे व्याप्य नारायणः स्थितः ' इति मंत्रवर्णात् । 'नराज्ञातानि सत्त्वानि नाराणीति ततो विदुः । तान्येव चायनं तस्य तेन नारायणः स्मृतः ' इति महाभारते । नाराणां जीवानाम-यनत्वात्प्रलय इति वा नारायणः 'यत्प्रयन्त्यभिसंविशन्ति ' इति श्रुतेः। ' नाराणामयनं यसात्तसान्नारायणः स्मृतः ' इति ब्रह्मवैवर्तात् । ' आपो नारा इति प्रोक्ता आपो वै नरसूनवः । अयनं तस्य ताः पूर्वे तेन नारायणः स्मृतः ' इति मनुवचनाद्वा नारायणः । ' नारायणाय नम इत्यमुमेव सत्यं संसारघोरविषसंहरणाय मंत्रम् । शृण्वन्तु भन्यमतयो यतयोऽनुरागा उच्चैस्तरामृपदिशाम्यहमूर्ध्वबाहुः ' इति श्रीनारसिंहपुराणे । 'नयतीति नरः प्रोक्तः परमात्मा सनातनः ' इति व्यासवचनम् ॥ ३९ ॥

> असंख्येयोऽप्रमेयात्मा विशिष्टः शिष्टकुच्छुचिः। सिद्धार्थः सिद्धसंकल्पः सिद्धिदः सिद्धिसाधनः॥ ४०॥

यस्मिन्संख्याभेदादि न विद्यत इत्यसंख्येयः । अप्रमेय आत्मा स्वरूप-मस्येत्यप्रमेयात्मा । अतिशेते सर्वमतो विशिष्टः 'विश्वतः यस्मान्नित्यम् ' इति श्रुतेः । शिष्टं शासनं तत् करोतीति शिष्टकृत् । शिष्टान् करोति पाल-यतीति वा । सामान्यवचनो धातुर्विशेषवचनो दृष्टः कुरु काष्ठानीत्याहरणे यथा तद्वद्विशिष्टकृत् । निरंजनः शुचिः । सिद्धो निर्शृत्त अर्थ्यमानोर्थो-स्येति सिद्धार्थः । 'सत्यकाम ' इति श्रुतेः । सिद्धो निष्यनः संकल्पोऽन स्येति सिद्धसंकल्प । 'सत्यसंकल्प 'इति श्रुतेः । सिद्धिं फलं कर्तृभ्यः स्वाधि-कारानुरूपतो ददातीति सिद्धिदः । सिद्धेः क्रियायाः साधकत्वात्सिद्धिसाधनः ॥ ४० ॥

## वृषाही वृषमो विष्णुर्वृषपर्वा वृषोदरः। वर्षनो वर्धमानश्च विविक्तः श्रुतिसागरः॥ ४१॥

वृषो धर्म: पुण्यं अहेवाहः प्रकाशसाधर्म्यात् द्वादशाहप्रभृतिर्वृष्ठाहः सोस्था-स्तीति वृषाही वृषाह इत्यत्र 'राजाहःसखिभ्यष्टच् 'इति टच्प्रत्ययः । वर्षत्येष भक्तेः कामानिति वृषभः । यास्केनोक्तं 'विष्णुर्विचक्रमणात् 'इति विष्णुः । वृषस्पाणि सोपानपर्वाण्याहुः परं धामारुरक्षोरित्यतो वृषपर्वा । प्रजा वर्षन्ति चोदरं तस्येति वृषोदरः । वर्धयतीति वर्धनः । प्रपंचरूपेण वर्धत इति वर्धमानः । इत्यं वर्धमानोऽपि पृथगेवावतिष्ठतीति विविक्तः । श्रुतयः सागर इवात्र निधी-यन्ते इति श्रुतिसागरः ॥ ४१ ॥

# सुभुजो दुर्धरो वाग्मी महेन्द्रो वसुदो वसुः। नैकरूपो बृहदूपः शिपिविष्ठः प्रकाशनः॥ ४२॥

शोभना भुजा जगद्रक्षाकरा यस्येति सुभुजः । पृथिव्यादीन्यिप धारकाण्य-न्यैर्धारियतुं अशक्यानि तानि धारयन् न केनचिद्धारियतुं शक्य इति दुर्धरः दुःखेन ध्यानसमये मुमुक्षुभिर्द्धदये धार्यत इति वा दुर्धरः । यतो निःस्ता ब्रह्मान्यी वाक् तस्माद्वाग्मी । महांश्चासाविंद्रश्चेति महेंद्रः ईश्वराणामपीश्वरः । वसुः धनं ददातीति वसुदः 'अन्नादो वसुदानः ' इति श्रुतेः । दीयमानं तद्वस्विप स्व एवति वा वसुः आच्छादयत्यात्ममाययेति वा वसुः । अंतरिश्च एव वसितं नान्यनेत्यसाधारणेन वसनेन वा वसुः 'वसुरंतिरक्षसत् ' इति श्रुतेः । एकं रूपं न विद्यत इति नैकरूप इत्यर्थः । 'इंद्रो मायाभिः पुरुष्ट्य ईयते ' इति श्रुतेः । ज्योतींषि रूप इत्यादिस्मृतेश्च । बृहद्वराहादिरूपमस्य बृहद्व्यः । शिपयः पश्चः तेषु प्रतितिष्ठति यज्ञरूपेणेति शिपिविष्ठो यज्ञमूर्तिः ' यज्ञो वै विष्णुः पश्चः श्रिपिवेष्ठो एव पशुषु प्रतितिष्ठति 'इति श्रुतेः । शिपयो रक्ष्मयस्तेषु पश्चः श्रिपिवेष्ठो एव पशुषु प्रतितिष्ठति 'इति श्रुतेः । शिपयो रक्ष्मयस्तेषु

निविष्ट इति वा ' शैत्याच्छयनयोगांच शीति वारि प्रचक्षते । तत्पानादुक्षणाचैव शिपयो रश्मयो मताः । तेषु प्रवेशाद्विश्वेशः शिपिविष्ट इहोच्यते । सर्वेषां प्रकाशनशीलत्वात्प्रकाशनः ॥ ४२ ॥

अोजस्तेजोद्युतिधरः प्रकाशात्मा प्रतापनः । ऋद्धः स्पष्टाक्षरो मंत्रश्चंद्रांशुभीस्करद्युतिः ॥ ४३ ॥

ओजः प्राणबलं तेजः शौर्यादयो गुणा द्युतिदींतिः ता धारयतीत्यो-जस्तेंजोद्युतिधरः अथवा ओजस्तेज इति नामद्वयं वा । "बलं बलवतां चाहं तेजस्तेजस्विनामहं" इति भगवद्वचनात् । ज्ञानलक्षणां दीतिं धार-यतीति द्युतिधरः । प्रकाशस्वरूपः आत्मा यस्य स प्रकाशात्मा । सवित्रा-दिविभूतिभिः विश्वं प्रतापयतीति प्रतापनः । धर्मज्ञानवैराग्यादिभिरुपेत-त्वाहद्वः । स्पष्टमुदात्तमोकारलक्षणमस्येति स्पष्टाक्षरः । ऋग्यजुःसामलक्षणो मंत्रः मंत्रवाच्यत्वाद्वा मंत्रः । संसारतापतिग्मांश्चतापतापितचेतसां चंद्रां-श्चरिवाह्वादकरत्वाचंद्रांगुः । भास्कर्युतिसाधम्याद्वास्कर्युतिः ॥ ४३ ।

> अमृतांशूद्भवो भानुः शशविंदुः सुरेश्वरः । औषधं जगतः सेतुः सत्यधर्मपराक्रमः ॥ ४४ ॥

अमृते मध्यमाने पयोनिधावमृतांशोश्चंद्रस्थोद्भवो यसात्सोऽमृतांशुद्भव: । भातीति भानुः "तमेव भान्तमनुभाति सर्वम् " इति श्रुतेः । शश इव बिंदुलांछनमस्येति शशिंदुश्चंद्रः तद्वय्रजाः पुष्णातीति शशिंदुः "पुष्णामि चौषधीः सर्वाः सोमो भूत्वा रसात्मकः" इति भगवद्वचनम् । सुराणां देवानां शोभनदातॄणां चेश्वरः सुरेश्वरः । संसाररोगभेषजत्वादौषधम् । जगतां समुत्तारणहेतुत्वादसंभेदकारणाद्वा सेतुवद्वर्णाश्रमादीनामिति जगतः सेतुः "स एव सेतुर्विधरण एषां लोकानामसंभेदाय" इति श्रुतेः । सत्या अवितथा धर्मज्ञानादयो गुणाः पराक्रमश्च यस्य स सत्यधर्म-पराक्रमः ॥ ४४ ॥

्रीतान्य भूतभव्यभवन्नाथः पवनः पावनोऽनलः ।

कामहा कामकृत्कान्तः कामः कामप्रदः प्रभुः ॥ ४५ ॥
भूतभन्यभवतां भूतप्रामाणां नाथसौर्यान्यते तानुपतपति तेषामिष्टे
शास्तीति वा भूतभन्यभवनाथः । इति नामां तृतीयं शतं विद्वतम् ॥
पवत इति पवनः "पवनः पवतामिस्म" इति भगवद्वचनात् ।
पावयतीति पावनः । "मीषास्माद्वातः पवते इति " इति श्रुतेः । अनान्
प्राणान् आत्मत्वेन ठातीति जीवोऽनलः अनान् ठातीति वा णलतेर्गेधवाचिनो नञ्जपूर्वाद्वा "अगंधमरसम्" इति श्रुतेः । नालं पर्याप्तमस्य
विद्यत इति वाऽनलः अनित्यनेन लोके वाऽनलः । कामान् इन्ति मुसुक्ष्णां भक्तानां हिंसकानां वेति कामहा । सत्वानां कामिनां कामान्
करोतीति कामकृत् कामः प्रद्युम्नः तस्य जनकत्वाद्वा कामकृत् । अभिरूपतमः कान्तः । काम्यते पुरुषार्थाभिकांक्षिभिरिति कामः । भक्तेम्यः कामान्
प्रकर्षेण ददातीति कामप्रदः । प्रकर्षेण भवनात्प्रभुः ॥ ४५ ॥

### युगादिकृद्युगावर्ती नैकमायो महाश्रनः । अदृरयोऽन्यक्तरुष्ट्य सहस्रजिदनंतजित् ॥ ४६ ॥

युगादेः कालभेदस्य कर्तृत्वायुगादिकृत् युगादीनामारंभं करोतीति वा युगादिकृत् । युगानि कृतादीन्यावर्तयतीति कालात्मना तस्मायुगावर्तः । नैका माया विद्यते बह्वीर्माया वहतीति नैकमायः । 'नलोपो नञः ' इति नकारलोपो न भवति ञकारानुबंधस्थापि नकारस्य प्रतिषेधवाचिनो विद्यमानत्वात् । महदशनमस्येति महाशनः कल्पाते सर्वप्रसनात् । सर्वेषां बुद्धीदियाणामगम्यः अदृश्यः । स्थूलरूपेण व्यक्तं स्वरूपमस्येति व्यक्तरूपः स्वयंप्रकाशत्वाद्योगिनां व्यक्तरूपत्वादिति वा व्यक्तरूपः । सुरारीणां सहस्राणि युद्धे जयतीति सहस्रजित् । सर्वाणि भूतानि युद्धन्नीडादिषु सर्वत्राचित्यशक्तितया जयतीत्यनंतजित् ॥ ४६ ॥

इष्टो विशिष्टः शिष्ठेष्टः शिखंडी नहुषो वृषः। कोधहा क्रोधकुत्कर्ता विश्ववाहुर्महीधरः॥ ४७॥ परमानंदकत्वेन प्रिय इष्टः यज्ञेन पूजित इति वा इष्टः । सर्वेषामंतर्यामित्वेन विशिष्टः । शिष्टानां विदुषामिष्टः शिष्टेष्टः, शिष्टा इष्टा अस्येति वा शिष्टेष्टः

' प्रियो हि ज्ञानिनोत्पर्थमहं स च मम प्रियः '' इति भगवद्वचनात् । शिष्टेष्टः

पूजित इति वा शिष्टेष्टः । शिष्वंदः कलापोऽलंकारोऽस्येति शिष्वंदी गोपवेषधरः ।

यतः नह्यति भूतानि माययाऽतो नहुषः णह् बंधने । कामानां वर्षणात् वृषो

धर्मः । '' वृषो हि भगवान् धर्मः स्मृतो लोकेषु भारत । नैधंदुकपदाख्यानैविद्वि मां वृषमित्युत '' इति महाभारते । साधूनां कोधं हन्तीति कोधहा ।

असाधुषु कोधं करोतीति कोधकृत् । कियत इति कर्म जगत् तस्य कर्ता ' एषां

पुरुषाणां यः कर्ता यस्य वा एतक्कमं स वै विदितन्यः ' इति अतेः । कोधकृतां

दैत्यादीनां कर्ता छेदक इत्येकं वा नाम । विश्वेषामालवनत्वेन विश्वे बाह्वोऽस्येति

विश्वतो बाह्वोऽस्येति वा विश्वबाहुः । ' विश्वतो बाहुः ' इति श्रुतेः । महीं

पूजां धरणीं वा धत्ते इति महीधरः ॥ ४७ ॥

## अच्युतः प्रथितः प्राणः प्राणदो वासवानुजः। अपांनिधिरधिष्ठानमप्रमत्तः प्रतिष्ठितः॥ ४८॥

षड्भाविकाररहितत्वादच्युतः शाश्वतं शिवमच्युतं '' इति श्रुतेः । जगदुःचत्यादिकर्मिमः प्रख्यातः प्रथितः । सूत्रात्मना प्रजाः प्राणयतीति प्राणः '' प्राणो
वा अहमस्मि '' इति बह्वृचाः '' वायुर्वे गौतम तत्सूत्रम् '' इति श्रुतेः ।
सुराणामसुराणां च यथासंख्यं प्राणं बलं च ददाति द्यति वेति प्राणदः ।
अदित्यां कश्यपाद्वासवस्थानुजो जात इति वासवानुजः । आपो यत्र निधीयन्ते
सोऽपानिषिः '' सरसामस्मि सागरः '' इति भगवद्वचनम् । अधितिष्ठन्ति
भूतानि उपादानकारणत्वेन ब्रह्मेत्यधिष्ठानम् । '' मत्थानि सर्वभूतानि '' इति
भगवद्वचनात् । अधिकारिभ्यः कर्मानुरूपं फलं प्रयच्छन्न प्रमाद्यतीति अप्रमत्तः ।
स्वे महिम्नि स्थितः प्रतिष्ठितः '' स भगवः कस्मिन्प्रतिष्ठित इति स्वे महिम्नि ''
इति श्रुतेः ॥ ४८ ॥

# स्कंदः स्कंदघरो धुर्यो वरदो वायुवाहनः । वासुरेवो बृहद्भानुरादिदेवः पुरंदरः ॥ ४९ ॥

स्कंदत्यमृतरूपेण गच्छति वायुरूपेण शोषयतीति वा स्कंदः । स्कंदं धर्मपथं धारयतीति स्कंदधरः । धुरं वहति समस्तभूतजन्मादिलक्षणामिति धुर्यः । अभिमतान् वरान् ददातीति वरदः । वरां गां दक्षिणां ददाति यजमानरूपेणेति वा वरदः " गौर्वे धरा " इति श्रुतेः । मरुतः सप्ताव-हादीन् वाहयतीति वायुवाहनः । वसति वासयतीत्याच्छादयतीति वा स्वयमिति वासुः दीव्यति ऋीडते विजिगीषते व्यवहरति द्योतते स्तूयते गच्छतीति वा देवः वासुश्रासौ देवश्र वासुदेवः " छादयामि जगत्सर्वै भूत्वा सूर्य इवांग्रुभिः । सर्वभूताधिवासश्च वासुदेवस्ततः स्मृतः । वसना-त्सर्वभृतानां वसुत्वाद्देवयोनितः । वासुदेवस्ततो शेयो योगिमिस्तत्त्वदार्शिभिः ? इत्युद्योगपर्वणि । " सर्वत्रासौ समस्तं च वसत्यत्रेति वै यतः । ततः स वासुदेवेति विद्वद्भिः परिपठयते । सर्वाणि तत्र भूतानि वसन्ति परमात्मनि । भूतेषु च स सर्वात्मा वासुदेवस्ततः स्मृतः 'े इति च विष्णुपुराणे । बृहन्तो भानवो यस्य चंद्रसूर्योदिगामिनः । विश्वं जगद्भासयति स बृहद्भा-नुरुच्यते । आदिः कारणं स चासौ देवश्चेत्यादिदेवः द्योतनादिगुणवान् वा देवः । सुरशत्रूणां पुराणां दारणात्स पुरंदरः । " वाचंयमपुरंदरौ च इति भगवता पाणिनिना निपातनात् ॥ ४९ ॥

अशोकसारणसारः शूरः शौरिजनेश्वरः । अनुकूछः शतावर्तः पद्मी पद्मनिभेक्षणः ॥ ५० ॥

शोकादिषडूर्मिवर्जितोऽशोकः । संसारसागरात्तारयतीति तारणः । गर्भजन्मजरामृत्युलक्षणाद्भयात् तारयतीति तारः । शूरो विक-मवत्तया । शूरस्थापत्यं वासुदेवरूपः यद्वा शूरकलोद्भवाच्छोरिः । जनानां जंत्नामीश्वरो जनेश्वरः । आत्मत्वेन हि सर्वेषामनुकूलः न हि॰ स्वसिन्प्रातिकृत्यं स्वयमाचरतीत्यनुकूलः । धर्मत्राणाय शतमावर्तनानिः प्रादुर्भावा अस्येति शतावर्तः यद्वा नाडीशते प्राणरूपेणावर्तत इति वा। पद्म हस्ते विद्यते इति पद्मी । पद्मिनभे ईक्षणे दृशावस्येति पद्मिनभेक्षणः ॥ ५०॥

पद्मनाभोऽरविंदाक्षः पद्मगर्भः शरीरभृत् । महर्खिर्ऋद्धो वृद्धात्मा महाक्षो गरुडध्वजः ॥ ५१ ॥

पद्मस्य नाभौ मध्ये कर्णिकायां स्थित इति पद्मनाभः । अरविंदसहरो अक्षिणी अस्येति अरविंदाक्षः । पद्मस्य हृदयाख्यस्य मध्ये उपास्यत्वाय-द्मगर्भः । पोषयन्नन्नरूपेण प्राणरूपेण वा शरीरिणां शरीराणि धारयच्छरीरभृत् , स्वया मायया शरीराणि विभर्तीति वा शरीरभृत् । महती ऋद्विविंभूतिरस्येति महर्द्धिः । प्रपंचरूपेण ऋदः । खुद्धः पुरातन आत्मा यस्येति वृद्धात्मा । महती अक्षिणी महान्त्यक्षीणि वास्येति महाक्षः । गढ्डांको ध्वजो यस्येति गढ्डध्वजः ॥ ५१ ॥

। अनुरुः शरभो भीमः समयज्ञो हविर्हरिः । सर्वेरुक्षणस्थ्रणयो स्थितिन्यः ॥ ५२ ॥

तुला उपमानमस्य न विद्यते इत्यतुलैं: "न तस्य प्रतिभास्ति यस्य नाम महद्यशः" इति श्रुतेः। 'न त्वत्समोऽस्त्यभ्यिषकः कुतोऽन्यः" इति स्मृतेश्च । शरीराणि शीर्यमाणत्वात्तेषु प्रत्यगात्मत्या भावीति शरमः । विभेत्यसात्सर्वमिति भीमः 'भीमादयोऽपादाने 'इति पंचमी । समयं मरणयोगं जानाति 'सृष्टिस्थित्यंतकालवित् ' षट्समयान् जानातिति वा समयशः सर्वभूतेषु समत्वं यजनं साध्वस्थेति वा । "समत्व-माराधनमच्युतस्य" इति प्रह्यादवचनम् । यशेषु हविभागं हरतीति हवि-र्हरिः "अहं हि सर्वयशानां भोका च प्रभुरेव च " इति मगवद्वचनात् । अथवा हूयते हविषेति हविः "अवध्वन पुरुषं पश्चं " इति हविष्ट्वं श्रूयते । स्मृतिमात्रेण पुंसां पापं हरिद्वर्णत्वाद्वा हरिः "हराम्यषं च समर्वृ-णां हविभागं ऋतुष्वहम् । वर्णश्च मे हरिवैति तस्माद्धरिरहं स्मृतः" इति

भगवद्भवनात् । सर्वलक्षणैः प्रमाणैः लक्षणं ज्ञानं जायते यत्तद्विनिर्दिष्टं सर्वलक्षणलक्षणं, तत्र साधुः सर्वलक्षणलक्षणः तस्यैव परमार्थत्वात् । लक्ष्मीः अस्य वक्षसि नित्यं वसतीति लक्ष्मीवान् । समितिं युद्धं जयतीति समितिंजयः ॥ ५२ ॥

## विक्षरो रोहितो मार्गो हेतुर्दामोदरः सहः । महीधरो महाभागो वेगवानमिताशनः ॥ ५३ ॥

विगतः क्षरो नाशो यस्थासौ विक्षरः । स्वच्छंदतया रोहितां मूर्तिं मत्स्यमूर्तिं वा वहन् रोहितः । मुमुक्षवः तं देवं मार्गयन्ति इति मार्गः । परमानंदो येन प्राप्यते स मार्गः इति वा । उपादानं निमित्तं च कारणं स एवेति हेतुः । दमादिसाधनेन उदरः उत्कृष्टा मितर्या तया गम्यते इति दामोदरः । "दमाद्दमोदरं विदुः " इति महाभारते । यशोदया दाम्नोदरे बद्ध इति वा । "तयोर्मध्यगतं बद्धं दाम्ना गाढं तयोदरे । ततश्च दामोदरतां स ययौ दामबंधनात् " इति ब्रह्मपुराणे । "दामानि छोकनामानि तानि यस्योदरांतरे । तेन दामोदरो देवः " इति ब्यास-वचनाद्वा दामोदरः । सर्वानिभभवित क्षमते इति वा सहः । महीं गिरिस्त-पेण धरत इति महीधरः । "वनानि विष्णुर्गिरयो दिशश्च " इति विष्णु-पुराणे । स्वेच्छया धारयन्देहं महान्ति उत्कृष्टानि मोजनानि मोगजन्यानि भुक्ते इति महाभागः । महान् भागः भाग्यं अस्य अवतारेष्विति वा महा- भागः । वेगो जवः तद्वान् वेगवान् । "अनेजदेकं मनसो जवीयः " इति श्रुतेः । संहारसमये विश्वमश्रातीति अमिताशनः ॥ ५३ ॥

प्रपञ्चोत्पत्युपादानकारणत्वादुद्भवः उद्भूतो भवति संसारादिति वा । सर्गकाले प्रकृति पुरुषं च प्रविश्य क्षोभयामासेति क्षोभणः। "प्रकृति पुरुषं नेव प्रविश्यात्मेच्छ्या हरिः। क्षोभयामास भगवान् सर्गकाले ब्ययान ब्यो " इति विष्णुपुराणे । यतो दीव्यित क्रीडित सर्गादिभिर्जिगीषतेऽसुरादीन् व्यवहरित सर्वभूतेषु आत्मतया द्योतते स्तूयते स्तुत्येः सर्वत्र
गच्छिति तस्मादेवः । "एको देवः " इति मंत्रवर्णात् । श्रीविभूतिर्यस्योदरान्तरे जगदूपा स्थिता स श्रीगर्भः । परमश्रासौ ईशनशीलश्रेति परमेश्वरः । "समं सर्वेषु भूतेषु तिष्ठन्तं परमेश्वरम् " इति मगवद्वचनात् ।
जगदुत्पत्तौ साधकतमं करणं उपादानकारणं निमित्तकारणं चेति कारणम् ।
कर्ता स्वतंत्रः । विचित्रं भुवनं कृतवानिति विकर्ता । स्वरूपं सामर्थ्ये
चेष्टितं वा तस्य ज्ञातुं न शक्यत इति गहनः । गूहते संवृणोति स्वरूपादीनि माययेति गुहः । नाह प्रकाशः सर्वस्य योगमायासमावृतः " इति
भगवद्वचनात् ॥ ५४॥

व्यवसायो व्यवस्थानः संस्थानः स्थानदो घ्रुवः । परिद्धेः परमस्पष्टस्तुष्टः पुष्टः शुभेक्षणः ॥ ५५ ॥

संविन्मात्रखरूपत्वाद्वयवसायः । यसिन्व्यवस्थितिः सर्वस्येति ब्यवस्थानः । लोकपालाद्यधिकारजरायुजाण्डजस्वेदजोद्धिज्जबाद्याणक्षत्रियवैद्यशृद्धान्वान्तरवर्णब्रह्मचारीग्रहस्थवानप्रस्थसंन्यासलक्षणाश्रमतद्धमीदिकान् विभज्य करोन्ति वा व्यवस्थानः ' कृत्यस्युद्धो बहुलं ' इति बहुल्प्रहणात्कर्तरि स्युद्धत्ययः । यत्र भूतानां संस्थितिः प्रल्यात्मिका समीचीनं स्थानमस्येति वा संस्थानः । ध्रुवादीनां कर्मानुरूपं स्थानं ददातीति स्थानदः । अविनाशित्वात् ध्रुवः । परा ऋदिविभूतिरस्येति पर्रार्द्धः परा मा लक्ष्मीः शोभाऽस्येति परमः सर्वोत्ऋषो वा अनन्याधीनसंसिद्धित्वात्संविदात्मतया परमस्पष्टः । परमानदैकरूपत्वात्तुष्टः । सर्वसंपूर्णत्वात्पुष्टः । ईक्षणं दर्शनं यस्य सर्वे शुभं शुभकरं-नराणां मुमुक्षूणां मोक्षदं, भोगार्थिनां भोगदं सन्देहन् विच्छेदकारणं, पावनं, हृदयप्रन्थिविच्छेदकरं सर्वकर्मणां क्षपणं , अविद्यानिन्वर्तकं, स शुभेक्षणः । "भिद्यते हृदयप्रन्थिः " इत्यादिस्मृतेः ॥ ५५ ॥

# रामो विरामो विरजो मार्गो नेयो नयोऽनयः । वीरः शक्तिमतां श्रेष्ठो धर्मो धर्मविदुत्तमः ॥ ५६ ॥

नित्यानंदें ऽस्मिन्योगिनो रमन्त इति रांमः। "रमन्ते योगिनो यस्मिनिन्त्यानंदें चिदात्मिनि। इति रामपदेनैतत्परं ब्रह्माभिधीयते " इति पद्मपुराणे। स्वेच्छ्या वपुर्वहन् वा दाशरथी रामः। विरामः अवसानं प्राणिनां यस्मिन्निति विरामः। विगतं रजो यस्य विषयसेवायामिति विरजः 'विरजः पर आकाशात् " इति श्रुतेः। यं विदित्वामृतत्वाय कल्पन्ते मुमुक्षवः स एव पंथा मार्गः " नान्यः पंथा विद्यतेऽयनाय " इति श्रुतेः। मार्गेण सम्यक्ज्ञानेन जीवः परमात्मतया नीयत इति नेयः। नयतीति नयो नेता इति त्रिरूपः परिकल्प्यते। नास्य नेता विद्यते इत्यनयः। इति नाम्नां चतुर्थे शतं विद्यतम् । विक्रमशालित्वाद्वीरः। शक्तिमत्तां विरिच्यादीनामिप शक्तिमत्त्वाच्छिक्तिमतां श्रेष्टः। सर्वभूतानां धारणा-द्वर्मः " अणुरेष धर्मः " इति श्रुतेः। धर्मेराराध्यत इति वा धर्मः। श्रुतयः स्मृतयश्च यस्याज्ञाभूताः स एव सर्वधर्मविदामुत्तमः इति धर्मविदुत्तमः।। ५६।।

वैकुंठः पुरुषः प्राणः प्राणदः प्रणवः पृथुः । हिरण्यगर्भः शत्रुष्टनो न्याप्तो वायुरघोक्षजः ॥ ५७ ॥

विविधा कुंठा गतेः प्रतिहितिर्विकुंठा विकुंठायाः इति वैकुंठः जगदारंभे विश्विष्ठष्टानि भूतानि परस्परं संश्लेषयम् तेषां गतिं प्रत्यबध्नादिति । "मया संश्लेषिता भूमिरद्भिन्योंम च वायुना । वायुश्च तेजसा साधे वैकुंठत्वं ततो मम " इति शान्तिपर्वणि । सर्वस्मात्पुरा सदनात्मर्वपापस्य सादनाद्वा पुरुषः । " स यत्पूर्वोऽस्मात्पर्वस्मात् सर्वान् पाप्मन औषत्तस्मात्पुरुषः " । " स वा अयं पुरुषः सर्वासु पूर्षु पुरिश्चयः " इति श्रुतेः । प्राणिति क्षेत्रज्ञरूपेण प्राणात्मना चेष्टयन्वा प्राणः । चेष्टां करोति श्वसनरूपेणेति विष्णुपुराणे । द्यति खंडयति प्राणिनां प्राणान्प्रस्था-दिष्टिवति प्राणदः । प्रणौति प्रणयतीति वा प्रणवः " तस्मादोमिति प्रणौति ?"

इति श्रुतेः । प्रणम्यते इति वा प्रणवः । "प्रणमन्तीह यं वेदास्तसात्रणव उच्यते " इति सनत्कुमारवचनात् । प्रपंचरूपेण विस्तृतत्वातृथुः ।
हिरण्यगर्भसंभूतिकारणं हिरण्ययमंडं यद्वीर्वसंभूतं तदस्य गर्भ इति हिरण्यगर्भः । त्रिदशशत्रून् हन्तीति शत्रुष्तः । कारणत्वेन सर्वकार्याणां व्यापनाद्वयासः ।
वाति गंधं करोति वायुः "पुण्यो गंधः पृथिव्यां च " इति भगवद्वचनात् ।
"अधो न क्षीयते जातु यस्मात्तस्मादधोक्षजः " इति उद्योगपर्वणि ।
"द्यौरंतरिक्षं पृथिवी वाऽधस्तयोर्यस्मादजायत मध्ये वैराजरूपेण " इति
वाऽधोक्षजः । अधोभूते प्रत्यक्ष्पवाहिते अक्षगणे जायत इति अधोक्षजः ।
"अधोभूते ह्यक्षगणे प्रत्यपूपप्रवाहिते । जायते तस्य वै ज्ञानं तेनाधोक्षज
उच्यते " ॥ ५७ ॥

ऋतुः सुदर्शनः कालः परमेष्ठी परिग्रहः । उग्नः संवत्सरो दक्षो विश्रामो विश्वदक्षिणः ॥ ५८ ॥

कालात्मना ऋतुशब्देन लक्ष्यत इति ऋतुः । शोभनं निर्वाणफलं दर्शनं ज्ञानमस्येति सुदर्शनः । शुभे दर्शने ईक्षणे पद्मपत्रायते अस्येति वा । स्वेच्छ्या सुदरं देहं वहति सुखेन दृश्यते भक्तेरिति वा सुदर्शनः । कल्यति सर्वमिति कालः । "कालः कल्यतामहम् " इति भगवद्भचनात् । परमे प्रऋष्टे स्व मिहिम्नि हृदयाकाशे स्थातुं शीलमस्येति परमेष्ठी "परमेष्ठी विभ्राजते " इति मंत्रवर्णात् । शरणार्थिभिः परितो गृह्यते सर्वगतत्वात्परितो ज्ञायते इति वा पत्रपुष्पादिक भक्तेरितं परिगृह्णतिति वा परिग्रहः । सूयोदीनामि भयहेतुत्वादुगः । "भीषासमाद्वातः पवते भीषोदेति सूर्यः " इति श्रुतिः । संवसन्ति भूतान्यस्मिन्निति संवत्सरः । जगद्रिते सूर्यः " इति श्रुतिः । संवसन्ति भूतान्यस्मिन्निति संवत्सरः । जगद्रिते सूर्यः " इति श्रुतिः । संवसन्ति भूतान्यस्मिन्निति संवत्सरः । जगद्रिते सूर्यः " इति श्रुतिः । संवसन्ति भूतान्यस्मिन्निति संवत्सरः । जगद्रिते सूर्यः " इति श्रुतिः । संवसन्ति भूतान्यस्मिन्निति संवत्सरः । जगद्रिते सूर्यः " इति श्रुतिः । संवसन्ति भूतान्यस्मिन्निति संवत्सरः । जगद्रिते सूर्यः " इति श्रुतिः । संवसन्ति भूतान्यस्मिन्निति विश्रामः । विश्रन्तानां विश्रान्ति कांक्षमाणानां विश्रामं मोक्षं करोतीति विश्रामः । विश्रन्ति साद्क्षिणः शक्तो विश्रेषु कर्मसु दाक्षिण्याद्वा विश्वदक्षिणः ॥ ५८ ॥

# विस्तारः स्थावरस्थाणुः प्रमाणं वीजमन्ययम् । अस्य । अर्थोऽनर्थो महाकोशो महाभोगो महाघनः ॥ ५९ ॥

विस्तीर्यन्ते समस्तानि जगन्ति यस्मिन्निति विस्तारः। स्थितिशील्रत्वात्स्थावरः स्थितिशील्रानि पृथिन्यादीनि तिष्ठन्त्यस्मिन्निति स्थाणुः स्थावरश्चासौ स्थाणुश्चेति स्थावरस्थाणुः । संविदात्मना प्रमाणं प्रत्यक्षादिप्रमाणैर्वा । अन्यथामावन्यतिरेकेण कारणमिति बीजमन्ययम् । सुखरूपत्वात्सर्वेरस्थित इति अर्थः । न विद्यते अर्थः प्रयोजनमाप्तकामत्वादस्थैत्यनर्थः । महान्तः कोशा अन्नमयादयः छादका अस्येति महाकोशः ।
महान् भोगः सुखरूपोऽस्येति महाभोगः। महद्भोगसाधनलक्षणं धनमस्येति महाधनः ॥ ५९॥

अनिर्विण्णः स्थिविष्ठो सूर्धर्मयूपो महामखः । नक्षत्रनेमिर्नेक्षत्री क्षमः क्षामः समीहनः ॥ ६० ॥

अवाप्तसर्वकामत्वानिवेदोऽस्य न विद्यत इत्यनिर्विणाः । वैराजरूपेण स्थितः स्थविष्ठः । " अग्निर्मूर्धा चक्षुषी चन्द्रस्यौं " इति श्रुतेः । अ-जन्मा अभः अथवा भवतीति भः भूसत्तायां संपदादित्वाद्भवतेः किए । मही वा । यूपे पशुवत् समाराधनात्मका धर्मास्तत्र बध्यन्त इति धर्मयूपः । यस्मिन्निर्पता महामला यज्ञा निर्वाणलक्षणं फलं प्रयच्छन्तो महान्तो जायन्ते स महामलः । " नक्षत्रतारकैः सार्धे चंद्रस्यादयो ग्रहाः । वायुपा-शम्यैवेधीनिवद्धा श्रुवसंज्ञिते । सज्योतिषां चन्नं भ्रामयंस्तारामयस्य शिशुमारस्य पुच्छदेशे व्यवस्थितो श्रुवः तस्य शिशुमारस्य ज्योतिश्रकस्य नेमिवद्धर्तमानस्य द्वयं विष्णुरिति कथितो नक्षत्रनेमिः शिशुमारवर्णने विष्णुर्द्धरयमिति स्वाध्यायब्राह्मणे श्रुयते । चंद्ररूपेण नक्षत्री " नक्षत्राणामहं श्राची " इति सम्यद्भवनात् । समस्तकार्येषु समर्थः क्षमः क्षमत इति वाक्षमः "क्षमया श्रिवीसमः " इति वाल्मीकिवचनात् । सर्वविकारेषु क्षयितेषु स्वात्मनाः स्थित इति क्षामः "क्षायो मः " इति निष्ठायां तकारस्य मकारादेशः ।

सृष्ट्याद्यथें सम्यगीहते समीहनः ॥ ६०॥

यज्ञ ईडियो महेडियश्च ऋतुः सत्रं सतांगतिः। सर्वेद्शी विमुक्तात्मा सर्वज्ञी ज्ञानमुत्तमम् ॥ ६१ ॥

सर्वयज्ञस्वरूपत्वाचज्ञः सर्वेषां देवानां यज्ञाकारेण वर्तत इति वा यज्ञः ं यज्ञो वै विष्णुः '' इति श्रुतेः । यष्टब्योऽप्ययमेव यज्ञफलदातृत्वादि-तीज्यः " ये यजन्ति मखैः पुण्यैदेवतादीन् पितॄनपि । आत्मानमात्मना नित्यं विष्णुमेव यजन्ति ते " इति हरिवंशे। सर्वासु देवतासु यष्टन्यासु प्रकर्षेणायमेव यष्टव्यो मोक्षफलदातृत्वादिति महेज्यः । यूपसहितो यज्ञः कतुः। असनोपायिचोदनालक्षणं सत्रं सतस्त्रायत इति वा सत्त्रम् । सतां मुमुक्षूणां नान्या गतिरिति सतांगति: । सर्वेषां प्राणिनां कृताकृतं सर्वे पद्यतीति स्वामाविकेन बोधेनेति सर्वेद्शी । स्वमावेन विमुक्तश्चासावा-त्मास्येति विमुक्तात्मा 'विमुक्तश्च विमुच्यते ' इति श्रुते: । सर्वश्चासौ इश्चेति सर्वेजः "इदं सर्वे यदयमात्मा " इति श्रुतेः। ज्ञानमुत्तममित्ये-तत्सविशेषणमेकं नाम ज्ञानं प्रकृष्टं अजन्यं अनवच्छिन्नं सर्वस्य साधक-तममिति ज्ञानमुत्तमम् । " सत्यं ज्ञानमनंतं ब्रह्म " इति श्रुतेः ।। ६१ ।

सुन्नतः सुमुखः सूक्ष्मः सुघोषः सुखदः सुहृत् । मनोहरो जितकोघो वीरबाहुर्विदारणः ॥ ६२ ॥

अस्त शोभनं व्रतमस्येति सुव्रतः '' सकुदेव प्रपन्नाय तवास्मीति तु याचते । अभयं सर्वथा तस्मै ददाम्येतद्वतं मम ? इति श्रीरामायणे रामवचनम् । शोभनं मुखमस्येति सुमुखः " प्रसन्नवदनं चारु पद्मपत्रायतेक्षणम् " इति श्री-विष्णुपुराणे। वनवासे सुमुखत्वाद्वा दाशरथी रामः सुमुखः 'स पितुर्वः चनं श्रीमानभिषेकपरं प्रियम् । मनसा पूर्वमासाद्य वाचा प्रतिगृहीत वान् । इमानि तु महारण्ये विद्वत्य नव पंच च । वर्षाणि परमप्रीत स्थास्थामि वचने तव । न वनं गन्तुकामस्य त्यजतश्च वसुंघराम्

सर्वलोकातिगस्यैव मनो रामस्य विव्यथे " इति न व्यथां प्राप्तवान् इति रामायणे महाभारते च । सर्वविद्योपदेशेन वा सुमुखः " यो ब्रह्माणं विद्याति पूर्वे यो वै वेदांश्च प्रहिणोति तस्मै " इत्यादि श्रुतेः । शब्दादिस्थूलकरणग्रहितःवा-व्छब्दादयो ह्याकाशादीनामुत्तरोत्तरस्थूललकारणानि तदभावात्सूक्ष्मः " सर्वगतं सुसूक्ष्मम् " इति श्रुतेः । शोभनो घोषो वेदात्मकोऽस्थेति मेघगंभीरघोषल्याच सुषोषः । सद्गृत्तानां सुखं ददात्यसद्वृत्तानां सुखं खंडयतीति वा सुखदः । प्रत्यु-पकारनिरपेक्षतयोपकारित्वात्सुहृत् । निरतिशयानंदरूपत्वान्मनोहरतीति मनोहरः । " यो वे भूमा तत्सुखं नाल्पे सुखमस्ति " इति श्रुतेः । जितः कोघो येन स जितकोधः । वेदमर्यादास्थापनार्थे नतु कोपवशादित्यतस्त्रिदशशत्रविद्यन्वदारणः स्थापयन् विक्रमशाली बाहुरस्थेति वीरबाहुः । अधार्मिकान् विदारयन्वदारणः ॥ ६२ ॥

# स्वापनः स्ववशो व्यापी नैकात्मा नैककर्मकृत्। वत्सरो वत्सलो वत्सी रत्नगर्भो धनेश्वरः॥ ६३॥

प्राणिनः स्वापयन्नात्मसंबोधविधुरान् मायया कुर्वन् स्वापनः । स्वतंत्रः स्ववराः । जगदुत्पत्तिस्थितिलयहेतुत्वात् आकाशवास्वर्गतत्वाद्वयापी " आकाशवासर्वगतत्वाद्वयापी " आकाशवासर्वगतत्थ्य नित्यः " इति श्रुतेः । कारणत्वेन सर्वकार्याणां व्यापनाद्वा व्यापी । जगदुत्पत्त्याद्यनेकरूपाणि निमित्तविभूतिभिः अनेकथा तिष्ठनेकात्मा । जगदुत्पत्ति-संपत्तिविपत्तिप्रभृतिकर्माणि करोतीति नैककर्मकृत् । वसत्यत्राखिलमिति वस्तरः वस्तं रातीति वा । भक्तरनेहित्वाद्वत्सलः ' वस्तांशाभ्यां कामबलः ' इति लच्यत्यय-विधानात् । वस्तानां पालनाद्वस्ती, जगत्पितुस्तस्य वस्तभूताः प्रजा इति वा वस्ती । रत्नानि गर्भभूतानि अस्येति समुद्रः रत्नगर्भः । धनानामीश्वरः धनेश्वरः । ६३ ॥

धर्मगुब्धमेकुद्धर्मी सदसत्क्षरमक्षरम् । अविज्ञाता सहस्रांशुर्विधाता कृतलक्षणः ॥ ६४ ॥ धर्मे गोपायतीति धर्मगुप्। "धर्मसंस्थापनार्थाय संभवामि युगे युगे ये इति भगवद्वचनात्। धर्माधर्मविद्दीनोऽपि धर्ममर्यादास्थापनार्थे धर्ममेव करोतीति धर्मकृत्। धर्मान् धारियता धर्मी । अवितथं परं ब्रह्म सत् "सदेव सौम्येदं " इति श्रुतेः । अपरं ब्रह्मासत् प्रपंचरूपेण "वाचारं-भणं विकारो नामधेयम् " इति श्रुतेः । सर्वाणि भृतानि क्षरम्। क्ट-स्थोक्षरम् । "क्षरः सर्वाणि भृतानि क्र्टस्थोऽक्षर उच्यते " इति भग-वद्वचनात् । आत्मनि कर्तृत्वादिविज्ञानं किष्पतमिति तद्वासनावकुंठितो जीवोऽविज्ञाता । आदित्यादिगता अंशवोऽस्थैवत्ययमेव मुख्यः सह-साग्रः । "येन सूर्यस्तपित तेजसेद्धः" इति श्रुतेः। "यदादित्यगतं तेजः " इत्यादिस्मृतेश्च । विशेषेण शेषदिग्गजभूषरान् सर्वभृतानि वा विद्यतीति विधाता । नित्यनिष्पन्नचैतन्यरूपत्वात्कृतलक्षणः, कृतानि लक्षणानि शास्त्राण्यनेनेति वा कृतलक्षणः 'वेदाः शास्त्राणि विज्ञान-मेतत्सर्वे जनार्दनात् ' इत्यत्रैव वक्ष्यति । सजातीयविज्ञातीयव्यवच्छेदकं लक्षणं सर्वभावनाकृतमनेनेति वा कृतलक्षणः। आत्मनः श्रीवत्सलक्षणं वक्षसि तेन कृतमिति वा कृतलक्षणः। ६४॥

# गभस्तिनेमिः सत्त्वस्थः सिंहो भूतमहेश्वरः । आदिदेवो महादेवो देवेशो देवशृद्गुरुः ॥ ६५॥

गमस्तिचकस्य मध्ये स्यात्मना स्थित इति गमस्तिनेमिः । सत्त्वं गुणप्रकाशकं प्राधान्येनाधितिष्ठतीति सर्वप्राणिषु तिष्ठतीति वा सत्त्रस्थः । विक्रमशील्यात्मिहवर्त्तिहः । नृशब्दलोपेन सत्यमामा मामेतिवद्वा नृसिंहः सिंहः । भूतानां महानीश्वरो मूतेन सत्येन स एव परमो महानी-श्वरः इति वा मूतमहेश्वरः । सर्वभूतान्यादीयन्ते ८नेनेत्यादिः आदिश्चासौ देवश्चेत्यादिदेवः । सर्वान्मावान् परित्यज्यात्मज्ञानयोगैश्वर्ये महति महीयते तस्मादुच्यते महादेवः इति श्रुतेः । देवानां प्राधान्याद्देवानामीशो देवेशः । देवान् विभर्तीति देवसृत् शक्तस्त्यापि शासितेति देवसृद्गुरः । देवानां भरणात्सर्वविद्यानां भरणाद्वा देवभृद्गुरुः ॥ ६५ ॥ डत्तरो गोपतिगोना ज्ञानगम्यः पुरातनः । शरीरभूतभृद्गोक्ता कपीद्रो भूरिदक्षिणः ॥ ६६ ॥

ं जन्मसंसारसागरादुत्तारयतीत्युत्तरः सर्वोत्कृष्ट इति वा उत्तरः " विश्व-स्मादिंद्र उत्तरः " इति श्रुतेः । गवां पालनाद्गोपविषधरो गोपितः, गौर्मही तस्याः पतित्वाद्वा गोपितः । समस्तभूतानि पालयन् रक्षको जगतः इति गोप्ता । न कर्मणा न ज्ञानकर्मभ्यां वा गम्यते ज्ञानेनैव गम्यते इति ज्ञानगम्यः । कालेनापरिच्छिन्नत्वात् पुरा भवतीति पुरा-तनः । शरीरारंभकभूतानां भरणात् प्राणरूपधरः शरीरभूतभृत् । पालको भोक्ता, निरतिशयानंदसंदोहसंभोगाद्वा भोक्ता । इति नाम्नां पंचमं शतं विवृतम् । कपिर्वराहः इंद्रश्चेति कपीदो वराहमूर्तिः, कपीनां वानरादीनां चेंद्रः कपीदो राघवो वा । भूरयो यज्ञदक्षिणाः धर्ममर्यादां दर्शयन्तो यज्ञं कुर्वेती विद्यन्ते इति भूरिदक्षिणः ॥ ६६ ॥

> सोमपोऽमृतपः सोमः पुरुजित्पुरुसत्तमः। विनयो जयः मत्यसंधो दाशार्हः सात्त्वतांपतिः॥ ६७॥

सोमं पिवति सर्वयज्ञेषु यष्टव्यत्वाद्देवतारूपेणेति सोमपः । धर्ममर्यादां दर्शयन् यजमानरूपेण वा सोमपः । स्वात्मामृतरसं पिवन्नमृतपः, मिथत-ममृतमसुरैहिंयमाणं रिक्षत्वा देवान् पायित्वा स्वयमप्यपिवदिति वा । सोमरूपेणोषधीः पोषयन् सोमः, उमया सह वर्तत इति शिवो वा सोमः । पुरून् बहून जयतीति पुरुजित् । विश्वरूपत्वात्पुरः उत्कृष्टत्वात्सत्तमः पुरुश्चासौ सत्तमश्चेति पुरुसत्तमः । विनयं दंडं दुष्टानां प्रजानां करोतीति विनयः । समसान् जयतीति जयः । सत्या संधा संकल्पो अस्येति सत्यसंधः 'सत्यसंकल्पः ' इति श्रुतेः । दाशो दानं तद्र्वतीति दाशार्दः, दाश्चृदान् इति धातुपाठाद्दाशार्द्देकुलोद्भवत्वादा दाशार्दः । सात्त्वतं नाम तंत्रं तत्कर्रोति तद्राचष्ट् इति णिचि कृते 'किष्चे ' ति किष्प्रत्यये कृते च 'णेर-

निति ' इति णिलोपे च कृते पदं सात्त्वत् तेषां पतिर्योगक्षेमकर इति सात्त्वतांपतिः ॥ ६७॥

### जीवो विनयिताऽसाक्षी मुकुंदोऽमितविक्रमः। अंभोनिधिरनंतात्मा महोद्धिशयोंऽतकः॥ ६८॥

प्राणान् क्षेत्रज्ञरूपेण धारयन् जीवः । विनयित्वं विनयिता तां च साक्षात्पश्यति प्रजानामिति विनयितासाक्षी अथवा नयतेर्गन्तृवाचिनो रूपं विनयिता असाक्षी असाक्षाद्द्रष्टा आत्मातिरिक्तं वस्तु न पश्यतीत्यर्थः । मुक्ति ददातीति मुकुंदः पृषोदरादित्वात्साधुत्वम् । वर्णाक्षरसाम्यान्निकक्तिवचनान्नैकक्तानां मुकुंद इति निकक्तिः । अमिता अपरिच्छिन्ना विक्रमान्स्रयः पादविक्षेपा अस्येत्यमितविक्रमः, अमितं विक्रमणं शौर्यमस्येति वाडमितविक्रमः । अंमांसि देवादयोऽस्मिन्निधीयन्त इत्यंभोनिषिः "तानि ह वा एतानि चत्वार्यभासि देवा मनुष्याः पितरोऽसुराः " इति श्रुतेः । सागरो वा "सरसामस्मि सागरः " इति भगवद्वचनात् । देशतः कालन्तो वस्तुतश्चापरिच्छिन्नत्वादनंतात्मा । संहृत्य सर्वभूतान्येकार्णवं जगत्कृत्वादः शेते इति महोदिष्वशयः । अंतं करोति भूतानामित्यंतकः " तत्करोति तदाचष्टे " इति णिचि प्रत्यये कृते ण्वुल्तृचौ इति ण्वुल् तस्य युवोरनाकावित्यकादेशः ॥ ६८ ॥

# अजो महार्हः स्वामाव्यो जितामित्रः प्रमोदनः । आनंदो नंदनो नंदः सत्यधर्मो त्रिविक्रमः ॥ ६९ ॥

आदिष्णोरजायतेति कामोऽजः । महः पूजा तदर्हत्वान्महार्हः । ख-भावेनैवं भाग्यो नित्यनिष्पन्नरूपत्वादिति स्वाभाग्यः । निर्जिता अमित्रा अंतर्विर्तिनः रागद्वेषादयो बाह्या रावणादयश्च येनासौ जितामित्रः । स्वा-त्मामृतरसास्वादान्नित्यं प्रमोदते ध्यायिनां ध्यानमात्रेण प्रमोदं कुरुत इति वा प्रमोदनः । आनंदस्वरूपमस्येत्यानंदः " एतस्यैवानंदस्यान्यानि भूतानि मात्रामुपजीवन्ति " इति श्रुतेः । नंदयतीति नंदनः । सर्वाभिरूपपत्तिभिः समृद्धो नंदः । सुर्व वैषयिकं नास्य विद्यत इति वा नंदः । " यो वै भूमा तत्सुखं नाल्पे सुखमस्ति " इति श्रुतेः । सत्या धर्मज्ञानादयोऽस्येति सत्यधर्मा । त्रयो विक्रमास्त्रिषु लोकेषु क्रान्ता यस्य स त्रिविक्रमः "त्रीणि पदा विचक्रमे " इति श्रुतेः । " त्रिरित्येव त्रयो लोकाः कीर्तिता सुनि-सत्तमैः । क्रमसे तांस्तथा सर्वोस्त्रिक्रमोऽसि जनार्दन " इति हरि-वंशे ॥ ६९ ॥

महर्षिः कपिलाचार्यः कृतज्ञो मेदिनीपतिः । त्रिपद्श्विद्शाध्यक्षो महाशृंगः कृतान्तकृत् ॥ ७० ॥

महर्षिः किपलाचार्य इति सिवशेषणमेकं नाम । महांश्चासावृषिश्चेति महर्षिः कृत्स्नस्य वेदस्य दर्शनात् अन्ये तु वेदैकदेशदर्शनाद्दषयः किपलश्चासौ सांख्यस्य शुद्धतत्त्विज्ञानस्याचार्यश्चेति किपलाचार्यः । "शुद्धात्मतत्त्व-विज्ञानं सांख्यिमत्यिभधीयते " इति व्यासस्मृतेः । "ऋषिप्रसूतं किपलं महान्तम् " इति श्रुतेश्च । "सिद्धानां किपलो मुनिः " इति स्मृतेश्च । कृतं कार्यं जगत् ज्ञः आत्मा कृतं च ज्ञश्चेति कृतज्ञः । मेदिन्याः भूम्याः पितमेदिनीपितः । त्रीणि पदान्यस्येति त्रिपदः "त्रीणि पदा विचक्रमे " इति श्रुतेः । गुणावेशेन संजातास्तिस्रो दशा अवस्थास्तासामध्यक्ष इति त्रिदशाध्यक्षः । मत्स्यरूपी महति श्रुगे प्रलयांभोधौ नावं बद्धा चिक्रीड इति महाशृंगः । कृतस्थान्तं संहारं करोतीति कृतान्तकृत्, कृतान्तं मृत्युं कृतित वा कृतान्तकृत् ॥ ७० ॥

महावराहो गोविंदः सुषेणः कनकांगदी। गुह्यो गभीरो गहनो गुप्तश्चक्रगदाधरः॥ ७१॥

महांश्चासौ वराहश्चेति महावराहः । गोभिर्वाणीभिर्विदते वेत्ति वेदान्त-वाक्यैरिति वा गोविंदः " गोभिरेव यतो वेद्यो गोविंदः स उदाहृतः '' इति इरोभना सेना गणात्मिका यस्येति सुष्ठेणः । कनकमयान्यंगदानि यस्य स कनकांगदी । रहस्थोपनिषद्विद्याबोधत्वाद्गुहायां हृदयाकाशे निहित इति गुह्यः । ज्ञानैश्वर्यवलादिभिर्गभीरो गभीरः । दुःप्रवेशत्वाद्गहनः, अवस्थात्रय-भावाभावसाक्षित्वाद्गहनो वा । वाङ्मनसागोचरत्वाद्गुप्तः । " एष सर्वेषु भूतेषु गूढात्मा न प्रकाशते " इति श्रुतेः । " मनस्तत्वात्मकं चक्रं बुद्धि-तत्त्वात्मिकां गदाम् । धारयंछोकरक्षार्थमुक्तश्रक्रगदाधरः " इति ॥ ७१ ॥

> वेधाः स्वांगोऽजितः कृष्णो दृढः संकर्षणोऽच्युतः । वरुणो वारुणो वृक्षः पुष्कराक्षो महामनाः ॥ ७२ ॥

विद्धाति , सजतीति विधाता वेधाः पृषोदरादित्वात्साधुत्वम् । स्वयमेव कार्यस्य कारणेंऽगं सहकार्यस्येति स्वांगः । न केनाप्यवतारेषु जित इत्य-जितः । कृष्णद्वैपायनः कृष्णः । 'कृष्णद्वैपायनं व्यासं विद्धि नारायणं प्रभुम् । को ह्यन्यः पुंडरीकाक्षान्महाभारतकृद्भवेत् ' इति विष्णुपुराणवच-नात् । स्वरूपसामर्थ्यादेः प्रच्युत्यभावात् दृढः । संहारसमये युगपत्प्रजाः संकर्भणो-च्युत इति नामैकं सिवशेषणं । वृणोति वियते वा वरुणः, " इमं मे वरुण श्रुधी हवम् " इति मंत्रवर्णात् । " वरुणो यादसामहमिति " भगवद्भचनात् । वरुणस्थापत्यं वसिष्ठोऽगस्त्यो वा वारुणः । वृक्ष इवाचलतया स्थित इति वृक्षः " वृक्षवत्स्तब्धो दिवि तिष्ठत्येकः " इति श्रुतेः । व्याप्त्यर्थादक्षते-धातोः पुष्कराक्षः, हृदयपुंडरीके चिन्तितः चित्स्वरूपेण प्रकाशत इति वा पुष्कराक्षः । सृष्टिस्थित्यंतकर्माणि मनसैव करोतीति महामनाः । " मनसैव जगत्सृष्टिं संहारं च करोति यः " इति विष्णुपुराणे ॥ ७२ ॥

भगवान् भगह।ऽऽनंदी वनमाली हलायुधः । आदित्यो ज्योतिरादिसः सहिष्णुर्गतिसत्तमः ॥ ७३ ॥

'' ऐश्वर्यस्य समग्रस्य धर्मस्य यशसः श्रियः । वैराग्यस्य च मोक्षस्य षण्णां भग इतीरणा '' । स यस्यास्तीति भगवान् । '' उत्पत्तिं प्रलयं चैत्र भूतानामागतिं गतिम् । वेत्ति विद्यामविद्यां च स वाच्यो भगवा- निति ?' इति विष्णुपुराणे । ऐश्वर्यादिकं संहारसमये हन्तीति नगहा । सुस्रक्षपत्वादानंदी, सर्वसंपत्समृद्धत्वादानंदी वा । भूततन्मात्रनिर्मिता वैजय-न्त्याख्यां वनमालां वहन् वनमाली । हलमायुषमस्येति हलायुषो बलभद्रा-कृतिः । आदित्यां कश्यपाद्धामनरूपेण जात इत्यादित्यः । ज्योतिषि सर्वि-तृमंडले स्थितो ज्योतिरादित्यः, ज्योतिश्चासावादित्यश्चेति वा । द्वंद्धानि श्चीतोष्णादीनि सहत इति सहिष्णुः । गतिश्चासौ सत्तमश्चेति गति-सत्तमः ॥ ७३ ॥

सुधन्वा खंडपरशुर्दारुणो द्रविणप्रदः । दिविस्तृक् सर्वेद्यन्यासो वाचस्पतिरयोनिजः ॥ ७४ ॥

शोभनमिंद्रियादिमयं शार्क्के धनुरस्थास्तीति सुधन्वा। शत्रूणां खंडनात् खंड: परशुरस्य जामदग्न्याकृतेरिति खण्डपरशुः, शिवो वा। अखण्डः परशुरस्येति वा। सन्मार्गविरोधिनां दारणत्वाद्दारुणः। द्रविणं वांछितं वित्तं भक्तेभ्यः प्रद्दातीति द्रविणप्रदः। दिवस्पर्शनाद्दिवस्पृक्। सर्वद्दशां सर्वज्ञानानां विस्तार-कृद्वयासः सर्वदृग्व्यासः अथवा सर्वा च सा दृक्चिति सर्वदृक् सर्वाकारं ज्ञानं, सर्वस्य दृष्टित्वाद्वा सर्वदृक् । ऋग्वेदादिविभागेन चतुर्धा वेदा व्यस्ताः, आद्यो वेदः एकविशतिथा कृतः, द्वितीय एकोत्तरशतथा कृतः, सामवेदः सहस्रधा कृतः, अथवेवेदः नवधा शाखाभेदेन कृतः, अन्यानि पुराणानि व्यस्तान्यनेनेति व्यासः ब्रह्मा । वाचस्पतिरयोनिजः इति सविशेषणमेकं नाम ॥ ७४ ॥

त्रिसामा सामगः साम निर्वाणं भेषजं मिषक्। संन्यासक्ठच्छमः शान्तो निष्ठा शान्तिः परायणम् ॥ ७५ ॥

वेदब्रतसमाख्यातैस्त्रिभिः सामभिः स्तुत इति त्रिसामा । साम गायतीति सामगः । वेदानां मध्ये सामवेदः साम ''वेदानां सामवेदोऽस्मि इति'' भगवद्भच-नात् । सर्वदुःखोपशमलक्षणं परमानंदरूपं निर्वाणम् । संसाररोगस्यौषधं भेषजं, यद्गा विभेत्यस्मादिति भेषजम् । संसाररोगनिर्मोक्षकारिणीं परां विद्यामुप- दिशतीति भिषक् "भिषक्तमं त्वा भिषजां शृणोमि " इति श्रुतेः । मोक्षार्थे चतुर्थमाश्रमं कृतवानिति संत्यासकृत् । संन्यासिनां प्राधान्येन ज्ञानसाधनं श्रममान्यष्ट इति श्रमः । " यतीनां प्रशमो धर्मो नियमो वनवासिनाम् । दानमेव ग्रह-स्थानां श्रुश्र्षा ब्रह्मचारिणाम् " इति स्मृतेः । ' तत्करोति तदाचष्टे ' इति णिचि पचाद्यचि कृते रूपं शमः । सर्वभूतानां शमयितेति वा शमः ; विषयसुखेष्व-संगतया शान्तः । " निष्कळं निष्क्रियं शान्तम् " इति श्रुतेः । प्रळये नितरां तत्रैव तिष्ठन्ति भूतानीति निष्ठा । समस्ताविद्यानिवृत्तिः शान्तिः सा ब्रह्मैव । परमुक्तृष्टमयनं स्थानं पुनरावृत्तिशंकारहितमिति परायणम् । पुष्ठिगपक्षे बहुवीहिः ॥ ७५ ॥

शुभांगः शान्तिदः स्रष्टा कुमुदः कुवलेशयः। गोहितो गोपतिर्गोप्ता वृषभाक्षो वृषप्रियः॥ ७६॥

सुंदरां तनुं धारयन् शुभांगः । रागद्वेषादिनिर्मोक्षळक्षणां शान्ति ददातीति शान्तिदः । सर्गादी सर्वभूतानि ससर्जेति स्रष्टा । कौ भूम्यां मोदत
इति कुमुदः । कोः पृथिन्याः वलनात् संवरणात् कुवलं जलं तस्मिन् शेषोदरे शेत इति कुवलेशयः 'शयवासवासिष्वकालात् ' इत्यलुक् सप्तम्याः,
कुवलस्य बदरीफलस्य मध्ये शेते तक्षकः सोऽपि तस्य विभूतिरिति वा
हरिः कुवलेशयः, कौ भूम्यां संशेरत इति सर्पाणामुदरं कुवलं तस्मिन् शेषोदरे शेत इति कुवलेशयः । गवां वृद्धयर्थे गोवर्धनं धृतवानिति गोभ्यो
हितो गोहितः, गोर्भूमेर्भारावतरणे स्वेच्छया शरीरम्रहणं कुर्वन् वा गोहितः ।
गोर्भूम्यादेः पतिर्गोपितः । रक्षको जगत इति गोप्ता, स्वात्मानं स्वमायया
स्वमात्मानं संवृणोतीति वा गोप्ता । सर्वकामाभिवर्षके अक्षिणी अस्येति,
वृषभो धर्मः स एव वा दृष्टिरस्येति वृषभाक्षः । वृषो धर्मः प्रियो यस्य स
वृष्विप्रयः । 'वा प्रियस्य ' इति पूर्वनिपातविकल्पविधानात् परनिपातः ॥ ७६॥

अनिवर्ती निवृत्तात्मा संक्षेप्ता क्षेमकृच्छिवः । अीवत्सवक्षाः श्रीवासः श्रीपतिः श्रीमतांवरः ॥ ७७ ॥ देवासुरसंग्रामान्न निवर्तत इत्यनिवर्ती, वृषप्रियत्वाद्धमीन्न निवर्तत इति वा अनिवर्ती । स्वभावतो विषयेभ्यो निवृत्त आत्मा मनोऽस्येति निवृत्तात्मा । विस्तृतं जगत् संहारसमये सूक्ष्मरूपेण संक्षिपन् संक्षेता । उपात्तस्य परि-रक्षणं क्षेमं करोतीति क्षेमकृत् । नामस्मृतिमात्रेण पावयन् शिवः । इति नाम्नां षष्ठं शतं विवृतम् । श्रीवत्ससंशं चिह्नमस्य वक्षसि स्थितमिति श्रीवत्सन्वक्षाः । अस्य वक्षसि श्रीरनपायिनी वस्तीति श्रीवासः । अमृतमथने सर्वान् सुरासुरादीन् विहाय श्रीरेनं वरयामासेति श्रीपतिः । श्रीः परा शक्तिः तस्याः पतिरिति वा । "परास्य शक्तिर्विविषेव श्रूयते" इति श्रुतेः । ऋग्यजुःसामलक्षणा श्रीर्येषां तेषां श्रीमतां विरिच्यादीनां प्रधान इति श्रीमतांवरः "ऋचः सामानि यज्ञ्षि सा हि श्रीरमृता सताम्" इति श्रुतेः ॥ ७७ ॥

श्रीदः श्रीशः श्रीनिवासः श्रीनिधिः श्रीविभावनः । श्रीधरः श्रीकरः श्रेयः श्रीमाँहोकत्रयाश्रयः ॥ ७८ ॥

श्रियं ददाति भक्तानामिति श्रीदः । श्रिय ईशः श्रीशः । श्रीमन्सु नित्यं वसतीति श्रीनिवासः श्रीशब्देन श्रीमन्तो लक्ष्यन्ते । सर्वशक्तिमयेऽस्मिन्नखिला श्रियो निधीयन्ते इति श्रीनिधिः । कर्मानुरूपेण विविधाः श्रियः सर्वभूतानां भावयतीति श्रीविभावनः । सर्वभूतानां जननीं श्रियं वक्षसि वहन् श्रीधरः । स्मरतां स्तुवतामर्चयतां च भक्तानां श्रियं करोतीति श्रीकरः । अनपायिसुखावा- तिलक्षणं श्रेयः तच परस्यैव रूपमिति श्रेयः । श्रियोऽस्य सन्तीति श्रीमान् । वयाणां लोकानामाश्रयत्वालोकत्रयाश्रयः ॥ ७८ ॥

स्वक्षः स्वंगः शतानंदो नंदिज्योतिर्गणेश्वरः । विजितात्माऽविघेयात्मा सत्कीर्तिदिच्छत्रसंशयः ॥ ७९ ॥

शोभने पुंडरीकामे अक्षिणी अस्येति स्वक्षः । शोभनान्यंगानि अस्येति स्वंगः । एक एव परमानंद उपाधिभेदाच्छतधा भिद्यत इति शतानंदः । " एतस्यैवानंदस्थान्यानि भूतानि मात्रामुपजीवन्ति " इति श्रुतेः । परमान नंदिवग्रहों नंदी । ज्योतिर्गणानामीश्वरो ज्योतिर्गणेश्वरः । " तमेव भान्त-मनुभाति सर्वे तस्य भासा सर्वमिदं विभाति " इति श्रुतेः । " यदादित्य-गतं तेजः " इत्यादिस्मृतेश्च । विजित आत्मा मनो येन स विजितात्मा । न केनापि विषेय आत्मा स्वरूपमस्येति अविषेयात्मा । सती अवितथा कीर्तिरस्येति सत्कीर्तिः । करतलामलकवत्सर्वे साक्षात्कृतवतः कापि संज्ञयो नास्तीति छिन्नसंशयः ॥ ७९ ॥

उदीर्णः सर्वतश्रक्षुरनीशः शाश्वतस्थिरः । भूशयो भूषणो भूतिर्विशोकः शोकनाशनः ॥ ८०॥

सर्वभूतेभ्यः समुद्रिक्तत्वादुदीर्णः । सर्वतः सर्वे खचैतन्येन पश्यतीति सर्वतश्रक्षः " विश्वतश्रक्षः " इति श्रुतेः । न विद्यतेऽस्येशः इत्यनीशः "न तस्येशः कश्चन " इति श्रुतेः । शश्वद्भवन्नपि न विक्रियां कदाचि-दुपैतीति शाश्वतस्थिर इति नामैकम् । छंकां प्रति मार्गमन्वेषमाणः सागरं प्रति भूमौ शेते इति भूशयः । स्वेच्छ्यावतारैर्बहुभिर्भूमिं भूषयन् भूषणः । भूतिभवनं सत्ताविभूतिर्वा सर्वविभूतीनां कारणत्वाद्वा भूतिः । विगतः शोकोऽस्य परमानदैकरूपत्वादिति विशोकः । स्मृतिमात्रेण भक्तानां शोकं नाशयतीति शोकनाशनः ॥ ८०॥

अर्चिष्मानर्चितः कुंभो विद्युद्धात्मा विशोधनः। अनिरुद्धोऽप्रतिरथः प्रद्युम्नोऽमितविक्रमः॥ ८१॥

अर्विष्मन्तो यदीयेनार्विषा चंद्रसूर्यादयः स एव मुख्योऽर्विष्मान् । सर्वलोकादिभिवििरंच्यादिभिरार्वित इत्यर्वितः । कुंभवदिस्मन्सर्वे प्रतिष्ठितमिति कुंभः । गुणत्रयातीततया विद्युद्ध आत्मास्येति विद्युद्धात्मा । स्मृतिमात्रेण पापानां क्षपणात् विद्योधनः । चतुर्व्यूहेष्वनिषद्धः । न निष्ध्यते रात्रुभिः कदाचिदिति वाऽनिष्दः । प्रतिपक्षोऽस्य न विद्यत इत्यप्रतिरथः । प्रकृष्टं द्युमं द्रविणमस्येति प्रद्युमः चतुर्व्यूहात्मा । अमितो विक्रमोऽस्येत्मतविक्रमः ॥ ८१ ॥

कालनेमिनिहा वीरः शौरिः ग्रूरजनेश्वरः । 💯 💯 🥦 📧

त्रिलोकात्मा त्रिलोकेशः केशवः केशिहा हरिः ॥ ८२ ॥

कालनेमिनमसुरं निजन्नानेति कालनेमिनिहा । गणं विना रात्र्णां कुलानि निहत्य राजत इति वीरः, विक्रमशालित्वाद्वा वीरः स्रावीर-विक्रान्ताविति धातुपाठात् । स्रारं कुले द्ववत्वाच्छोरिः । स्रारं जनानां वासवान्दीनां सौर्यातिशयेनेष्ट इति स्रारं किका अस्मात्परमार्थतो न भिद्यन्ते इति वा त्रिलोकात्मा । त्रयो लोकास्तदाज्ञताः स्वेषु स्वेषु कर्मसु वर्तन्त इति वा त्रिलोकात्मा । त्रयो लोकास्तदाज्ञताः स्वेषु स्वेषु कर्मसु वर्तन्त इति त्रिलोकेशः । केशसंज्ञिता सूर्यादिसंकान्ता अंशवस्तद्वत्त्रया केशवः । "अंशवो ये प्रकाशन्ते मम ते केशसंज्ञिताः । सर्वज्ञाः केशवं तस्मान्मामाहुर्द्विजसत्तमाः" इति महाभारते । ब्रह्मविष्णुशिवाख्याः शक्तयः केशसंज्ञिताः तद्वत्त्या वा केशवः "त्रयः केशिनः" इति श्रुतेः । "मत्केशो वसुधातले " इति केशशब्दः शक्तिपर्यायत्वेन प्रयुक्तः । "को ब्रह्मति समाख्यात ईशोई सर्वदेहिनाम् । आवां तवाशसंभूतौ तस्मात्केशवनाम्वान् " इति हिर्यशे । केशिनामानमसुरं हतवानिति केशिहा । सहेतुकं संसारं हरतीति हरिः ॥ ८२ ॥

कामदेवः कामपालः कामी कान्तः कृतागमः। अस्ति । अनिर्देश्यवपुर्विष्णुर्वीरोऽनंतो धनंजयः॥ ८३॥

धर्मादिपुरुषार्थचतुष्टयं वांछद्भिः काम्य इति कामः स चासौ देवश्चेति कामदेवः । कामिनां कामान् पालयतीति कामपालः । पूर्णकामत्वा-त्कामी, कामोऽस्थास्तीति वा "सोऽकामयत" इति श्रुतेः । अमिरूप-तमं देहं वहन् कान्तः, द्विपरार्धान्ते कस्य हिरण्यगर्भस्य ब्रह्मणोऽतो यस्मादिति वा कान्तः । कृत आगमः श्रुतिस्मृत्यादिलक्षणो येन स कृतागमः। "वेदाः शास्त्राणि विज्ञानमेतत्सर्वे जनार्दनात्" इति वश्यति । "श्रुतिस्मृती ममैवाज्ञे" इति भगवद्वचनात् । इदं तदीहगेवेति निर्देष्टुं यत्र न शक्यते गुणाद्यतीतत्वाद्रूपमस्येत्यनिर्देश्यवपुः । रोदसी व्याप्य कांतिरस्यिका स्थितास्येति विष्णुः "व्याप्य मे रोदसी पार्थ कान्ति-रस्यिका स्थिता । क्रमणाद्वाप्यहं पार्थ विष्णुरित्यभिसंज्ञितः " इति महाभारते । गत्यादिमत्वाद्वीरः 'वी गतिव्यातिप्रजनकान्त्यसनखादनेषु ' इति धातुपाठात् । व्यापित्वाज्ञित्यत्वात्सर्वाद्मत्वाद्देशतः कालतो वस्तूत-श्चापरिच्छित्रत्वादनंतः । " सत्यं ज्ञानमनंतं ब्रह्म " इति श्रुतेः । " गंध-र्वाप्तरस्याः सिद्धाः किन्नरोरगचारणाः । नान्तं गुणानां गच्छन्ति तेना-नन्तोऽयमव्ययः " इति विष्णुपुराणवचनाच्चानंतः । यदिग्विजये प्रभूतं धनमजयत्तेन धनंजयोऽर्जुनः " पांडवानां धनंजयः " इति भगवद्व-चनात् ॥ ८३ ॥

## न्रह्मण्यो न्रह्मकृद्नह्मा न्रह्म त्रह्मविवर्धनः । न्रह्मत्रिद्नाह्मणो न्रह्मी न्रह्मज्ञो नाह्मणत्रियः ॥ ८४ ॥

"तपो वेदाश्च जातिश्च ज्ञानं च ब्रह्मसंज्ञितं" तेभ्यो हितत्वात्तद्वेदितृत्वाद्वा ब्रह्मण्यः । तपआदीनां कर्तृत्वाद्वह्मकृत् । ब्रह्मात्मना सर्वे सृजतीति ब्रह्मा । बृहत्वात् बृंहणत्वात्सत्यादिलक्षणं ब्रह्म "सत्यं ज्ञानमनन्तं
ब्रह्म " इति श्रुतेः । प्रत्यस्तमितमेदं यत्यत्तामात्रमगोचरम् । वचसामात्मसंवेद्यं तज्ज्ञानं ब्रह्मसंज्ञितम् " इति विष्णुपुराणे । तपआदीनां विवर्धनात् ब्रह्मविवर्धनः । वेदं वेदार्थे च यथावद्वेत्ति विदत इति वा ब्रह्मवित् । ब्रह्मात्मना ब्राह्मणात्मना समस्तानां लोकानां प्रवचनं कुर्वन्वेदस्थायमिति ब्राह्मणः । ब्रह्मसंज्ञितास्तव्लेष्ठस्त्रता अस्य सन्तीति ब्रह्मी ।
वेदान् स्वात्मभूतान् जानातीति ब्रह्मज्ञः । ब्राह्मणानां प्रियो ब्राह्मणप्रियः,
ब्राह्मणाः प्रिया अस्येति वा " न्नन्तं शपन्तं पुरुषं वदन्तं यो ब्राह्मणं न
प्रणमेद्यथार्हम् । स पापकृद्ब्रह्मदवाग्निदग्धो वध्यश्च दंड्यश्च न चास्पदीयः "
इति भगवद्वचनात् । " यं देवं देवकी देवी वसुदेवादजीजनत् ।
भौमस्य ब्रह्मणो गुप्त्यै दीसमिग्निवारणिः " इति च महाभारते ॥ ८४ ॥

## महाक्रमी महाकर्मी महातेजा महोरगः। महाऋतुर्महायज्वा महायज्ञी महाहविः॥ ८५॥

महान्तः क्रमाः पादिविक्षेषा अस्येति महाक्रमः "शं नो विष्णुहरूक्रमः " इति श्रुतेः । महज्जगदुत्पत्यादि कर्मास्येति महाकर्मा । यदीयेन तेजसा भास्करादयस्तेजस्विनस्तन्महत्तेजोऽस्येति महातेजाः 'येन
सूर्यस्तपति तेजसेद्धः ' इति श्रुतेः । यदादित्यगतं तेजो जगद्धासयतेऽखिलम् । यच्चंद्रमसि यच्चामौ तत्तेजो विद्धि मामकम् " इति स्मृतेश्च ।
कौर्यशौर्यादिभिर्महद्भिः समलकृत इति महातेजाः । महांश्चासानुरगश्चेति
महोरगः "सर्पाणामस्मि वासुकिः " इति भगवद्धचनात् । महांश्चासौ
कतुश्चेति महाकतुः । "यथाश्चमेधः कतुराट् " इति मनुवचनात् ।
"सोऽपि स एवेति " श्रुतेः । महांश्चासौ यज्ञ्चा चेति लोकसंग्रहार्थे
यज्ञान् निर्वर्तयन् महायज्वा । महांश्चासौ यज्ञश्चेति महायज्ञः "यज्ञानां
जपयज्ञोऽस्मि " इति भगवद्धचनात् । महच्च तद्धविश्चेति ब्रह्मात्मनि
सर्वे जगत्तदात्मतया हूयत इति महाहविः । महाक्रतुरित्यादयो बहुनीहयो वा ॥ ८५ ॥

स्तव्यः स्तवप्रियः स्तोत्रं स्तुतिः स्तोता रणप्रियः।
पूर्णः पूरियता पुण्यः पुण्यकीर्तिरनामयः॥ ८६॥

सर्वैः स्तूयते न स्तोता कस्यचिदिति स्तन्यः । अत एव स्तवप्रियः । येन स्तूयते तस्तोत्रं गुणसंकीर्तनात्मकम् । स्तुतिः स्तवनिक्रया । स्तोतापि स एव । प्रियो रणो यस्य यतः पंचमहायुधानि नंदकसङ्ग-सिहतानि धन्ते सततं लोकरक्षणार्थमतो रणप्रियः । सर्वैः कामैः सक्ष-लाभिः शक्तिमश्च संपन्न इति पूर्णः । न केवलं पूर्णं एव पूर्यिता च सर्वेषां संपिद्धः । स्मृतिमात्रेण कल्मषाणि क्षपयतीति पुण्यः पुण्या कीर्तिरस्य यतः पुण्यमावहत्यस्य कीर्तिर्मृणामिति पुण्यकीर्तिः । आन्तरैर्बाह्मैर्ग्वाधिभिः कर्मनेर्ने पीज्यत इति अनामयः ॥ ८६ ॥

## मनोजवस्तीर्थकरो वसुरेता वसुप्रदः । वसुप्रदो वासुदेवो वसुर्वसुमना हविः ॥ ८७ ॥

मनसो वेग इव वेगोऽस्य सर्वगतत्वान्मनोजवः । चतुर्दशविद्यानां बाह्य-विद्यासमयानां च प्रणेता प्रवक्ता चेति तीर्थकरः । हयप्रीवरूपेण मधुकैटमी हत्वा विरिंचये सर्गादौ सर्वाः श्रुतीरन्याश्च विद्या उपिदशन् वेदबाह्या विद्याः सुरवैरिणां बंधनाय चोपिदशित इति पोराणिकाः कथयन्ति । वसु सुवर्णे रेतोऽस्येति वसुरेताः । "अप एव ससर्जादौ तासु वीर्यम्थासुजत् । तदंडमभवद्धमं सहस्रांग्रुसमप्रभम् " इति वचनात् । ब्रह्मणः कारणं परिमिति वसुरेताः । वसु धनं प्रकर्षेण ददाति साक्षाद्धनाध्यक्षोऽ-यमितरस्तु तत्प्रसादाद्धनाध्यक्ष इति वसुपदः । वसु प्रकृष्टं मोक्षाख्यं फलं भक्तेभ्यः प्रददातीति द्वितीयो वसुपदः "विज्ञानमानंदं ब्रह्म राते-द्विः परायणं तिष्ठमानस्य तद्विदः" इति श्रुतेः । सुरारीणां वस्ति प्रकर्षेणाधः संडयन् वा वसुपदः । वसुदेवस्थापत्यं वासुदेवः । वसन्ति भूतानि तत्र तेषु वा वसतीति वसुः, छादयत्यात्मनः स्वरूपं माययेति वा वसुः । अविशेषेण सर्वविषयेषु तन्मनो वसतीति वसुः तन्मनोऽस्येति वसुमनाः ब्रह्म । हिविरिति तद्धविरेवित भगवद्धचनाद्धविः ॥ ८७ ॥

सद्गतिः सन्कृतिः सत्ता सद्भूतिः सन्परायणः। श्रूरसेनो यदुश्रेष्ठः सन्निवासः सुयामुनः॥ ८८॥

अस्ति ब्रह्मोति चेद्वेद सन्तमेनं ततो विदुः " इति श्रुतेः ब्रह्मास्तीति ये विदुस्ते सन्तस्तैः प्राप्यते इति सद्गतिः । सती गतिर्जुद्धिः समुद्ध्याऽस्येति वा सद्गतिः । सती कृतिर्जगदुष्पत्यादिलक्षणाऽस्य यस्मात्तेन सत्कृतिः ।। इति सप्तमं शतं विवृतम् ॥ सजातीयविज्ञातीयस्वगतमेदः सहितानुभूतिः सत्ता " एकमेवादितीयम् " इति श्रुतेः । स एव परमात्मा चिद्यत्मेको बोधो बहुधा भासमानवात्सद्भूतिः नानात्वप्रतीतेर्बाध्यमा नत्वात्र सन्नाप्यसन् श्रीतो वा यौक्तिको वा बाधः प्रपंचस्य विविधतः ।

सता तत्विवदां परं प्रकृष्टमयनमिति सत्परायणः । हनुमत्प्रमुखाः सैनिकाः शौर्यशालिनो यस्यां सेनायां सा श्रूरसेना यस्य स श्रूरसेनः । यदूनां प्रधानत्वाद्यदुश्रेष्ठः । सतां विदुषामाश्रय इति सन्निवासः । शोभना यमुना यमुनासंबंधिनः परिवेष्टारोऽस्येति सुयामुनः । गोपालवेषधरा यमुनापरिवेष्टारः पद्मासनादयः शोभना अस्येति वा सुयामुनः ॥ ८८ ॥

# भूतावासो वासुदेवः सर्वासुनिलयोऽनलः। दर्पहा दर्पदो द्वप्तो दुर्घरोऽथापराजितः॥ ८९॥

भूतान्यत्राभिमुख्येन वसन्तीति भूतावासः । " वसन्ति त्विय भूतानि भूतावासस्ततो भवान् " इति हरिवंशे । जगदाच्छादयित माययेति वासुः स एव देव इति वासुदेवः । " छादयामि जगत्ववि भूत्या सूर्य इवांछिमिः" इति भगवद्वचनात् । सर्व एवासवः प्राणा जीवात्मके यस्मिन्नाश्रये निली-यन्ते स सर्वासुनिल्यः । अलं पर्यातिः शक्तिसंपदां नास्य विद्यत इत्यन्तलः । धर्मविरुद्धे पथि तिष्ठतां दपे इन्तीति दर्पहा । धर्मवर्त्मनि वर्तन्तानानां दपे गर्वे ददातीति दर्पहः । स्वात्मामृतरसास्वादनात् निल्यं प्रमुदितो हप्तः । न शक्या धारणा यस्य प्रणिधानादिषु सर्वोपाधिविनिर्मुक्तन्वात्तथापि तत्यसादतः कैश्चिद्दुःखेम धार्यते हृदये जन्मान्तरसहस्रेषु भावनाथोगात्तस्माद्दुर्धरः । " क्रेशोधिकतरस्तेषामन्यक्तासक्तचेतसाम् । अन्यक्ता हि गतिर्दुःलं देहवद्भिरवाप्यते " इति भगवद्वचनात् । नान्तरै रागादिमिर्वाद्धैः शत्रुमिः पराजित इत्यपराजितः ॥ ८९ ॥

विश्वमूर्तिर्महामूर्तिर्दीप्तमूर्तिरमूर्तिमान्। अनेकमूर्तिरव्यक्तः शतमूर्तिः शताननः॥ ९०॥

विश्वा मूर्तिरस्य सर्वात्मकत्वादिति विश्वमूर्तिः । शेषपर्यकशायिनोऽस्य महती मूर्तिरिति महामूर्तिः । शानमयी मूर्तिः स्वेच्छ्या तैजसी वा दीप्ति-रस्येति दीप्तमूर्तिः । कर्मनिबंधना मूर्तिरस्य न विद्यत इति अमूर्तिमान् । अत्रत्येतुः स्वेच्छ्या लोकानामुपकारिणीः बह्वीभूर्तीर्भजत इत्यनेकमूर्तिः ।

यद्यप्यनेकमूर्तित्वं तथाप्ययमीदश इति न व्यज्यत इति अव्यक्तः । नाना-विकल्पजा मूर्तेयः संविदाकृतेः सन्तीति शतमूर्तिः । यतो विश्वादिमूर्ति-त्वमत एव शताननः ॥ ९० ॥

एको नैकः सवः कः किं यत्तत्पद्मनुत्तमम् । लोकबंधुर्शेकनाथो माधवो भक्तवत्सलः॥ ९१ ॥

परमार्थतः सजातीयविजातीयस्वगतभेदविमुक्तत्वादेकः "एकमेवाद्वितीयं" इति श्रुतेः। मायया बहुरूपत्वाक्षेकः "इंद्रो मायामिः पुरुष्ण ई्यते "इति श्रुतेः। सोमो यत्रामिष्यते सोऽध्वरः सवः। कराब्दः सुखवाचकः तेन स्तूयत इति कः 'कं ब्रह्म 'इति श्रुतेः। सर्वपुरुषार्थ-रूपताद्वह्मैव विचार्यमिति ब्रह्म किं। यच्छब्देन स्वतःसिद्धवस्त्द्देशवाचिना ब्रह्म निर्दिश्यते इति ब्रह्म यत्। 'यतो वा इमानि भूतानि जायन्ते ' इति श्रुतेः। तनोतीति ब्रह्म तत्। ' उँनतस्वदिति निर्देशो ब्रह्मणस्वि-विधः स्मृतः " इति भगवद्भचनात् । पद्यते गम्यते मुमुश्चभिरिति पदं यस्मादुत्कृष्टं नास्ति तदनुत्तमं, सविशेषणमेकं नाम पदमनुत्तममिति। आधारम्तेऽस्मिन्सक्छा लोका बध्यन्त इति लोकानां बंधुकृत्यं हिता-हितोपदेशं श्रुतिस्मृतिलक्षणं कृतवानिति वा लोकानां बंधुकृत्यं हिता-हितोपदेशं श्रुतिस्मृतिलक्षणं कृतवानिति वा लोकानां बंधुकृत्यं हिता-हितोपदेशं श्रुतिस्मृतिलक्षणं कृतवानिति वा लोकानां वंधुकृत्यं हिता-वाच्यते तानुपतपति तेभ्य आशास्ते तेषामीष्ट इति वा लोकनाथः। "नाथु नाधृ याज्वोपतापैश्वर्याशीष्यु " इति धातुपाटात्। मधुकुले जात-त्वान्माधवः। भक्तस्नेहवान् भक्तवत्वलः॥ ९१॥

सुवर्णवर्जी हेमांगो वरांगश्चंदनांगदी । बीरहा विषमः शुःयो घृताशीरचलश्चलः ॥ ९२ ॥

सुवर्णस्य वर्ण इव वर्णोऽस्येति सुवर्णवर्णः " यदा पश्यः पश्यते रूकमवर्णे" इति श्रुतेः । हेमेवांगं वपुरस्येति हेमांगः । " य एषोऽतरादित्ये हिरण्मयः पुरुषः" इति श्रुतेः । क्राणि शोभनान्यंगानि अस्येति वरांगः । चंदनाहाद- नैरंगैः केयूरैभूषित इति चदनांगदी । धर्मत्राणाय वीरानसुरसुख्यान् हिरण्यकशिपुप्रभृतीन् रागादींश्च हन्तीति वीरहा । समो नास्य विद्यते सर्वेविलक्षणत्वादिति विषमः । "न त्वत्समोऽस्त्यभ्यिषकः कुतोऽन्यः" इति भगवद्वचनात् । सर्वेविशेषरहितत्वाच्छून्यवच्छून्यः । धृताः विगलिता आशिषः प्रार्थना अस्येति धृताशीः । "न स्वरूपान्न सामर्थ्यान्नावज्ञानादि-काद्गुणात् । चलनं विद्यतेऽस्य" इत्यचलः । वायुरूपेण चलतीति चलः ॥ ९२ ॥

अमानी मानदो मान्यो लोकस्त्रामी त्रिलोकधृक्। सुमेधा मेधजो धन्यः सत्यमेधा धराधरः॥ ९३॥

अनात्मवस्तुष्वात्माभिमानो नास्ति स्वयंवेदनाकृतेरित्यमानी । स्वमायया सर्वेषामनात्मनि स्वात्माभिमानं ददाति, भक्तानां सत्कारं मानं च ददाति, अधिमेष्ठानां सत्कारं द्यति खंडयति, तत्त्वविदामनात्मन्यभिमानं द्यति खंडयतिति तत्त्वविदामनात्मन्यभिमानं द्यति खंडयतीति वा मानदः । सर्वेर्माननीय पूजनीयः सर्वेश्वरत्वादिति मान्यः । चतुर्दशानां लोकानामीश्वरत्वाल्लोकस्वामी । त्रिलोकान् धारयतीति त्रिलोकशृक् । शोभना मेधा प्रज्ञाऽस्येति सुमेधाः । 'नित्यमसिच्प्रज्ञामेधयोः' इति समासान्तोऽसिच्प्रत्ययः । मेधेऽध्यरे जायत इति मेधजः । कृताथौ धन्यः । सत्या अवितथा मेधाऽस्येति सत्यमेधाः । अंशैरशेषैः शेषाद्यैर-शेषां धरां धारयन् धराधरः ॥ ९३ ॥

तेजोवृषो चुतिधरः सर्वशस्त्रभृतां वरः । प्रमहो निमहो व्यम्रो नैकशृंगो गदामजः ॥ ९४ ॥

तेजसा भासा सर्वदा द्वादशादित्यरूपेण वर्षणात्तेजोद्वषः । द्युतिमं-गगतां कान्ति धारयन् द्युतिधरः । सर्वशस्त्रभृतां श्रेष्ठः इति सर्वशस्त्रभृतां वरः । भक्तैरुपहुनं पत्रपुष्पादिकं गृह्णातीति प्रम्रहः । धावतो विषयारण्ये दुर्दान्तेन्द्रियवाजिनः तन्प्रसादेन रश्मिनेव वध्नातीति वाः प्रमहन्त्रप्रहः । प्रमहो रश्मी वा इति पाणिनिवचनात् प्रमृह- राज्यस्य साधुत्वम् । स्ववरोन सर्वे निग्रह्णातीति निग्रहः । विगतमग्रमती नाशोऽस्येति व्यग्नः । भक्तजनानामभीष्टप्रदानेषु व्यग्न इति वा व्यग्नः । चतुःशृंगो नैकशृंगः "चत्वरि शृंगा त्रयो अस्य पादा द्वे शीर्षे सप्त इस्तासो अस्य । त्रिधा बद्धो वृषभो रोरवीति महो देवो मर्त्यो अविवेश " इति श्रुतेः । निगदेन मंत्रेणाग्रे जायते इति निशब्दलोपं कृत्वा गदाग्रजः । यद्धा गदो नाम श्रीवासुदेवावरजः तस्मादग्रे जायत इति वा गदाग्रजः ॥ ९४॥

चतुर्मृतिंश्चतुर्बोहुश्चतुर्व्यहश्चतुर्गतिः । चतुरात्मा चतुर्भावश्चतुर्वेद्विदेकपात् ॥ ९५ ॥

चतस्रो मूर्तयो विराट्सूत्रात्मप्राकृततुरीयात्मनोऽस्येति चतुर्मूर्तिः । सिता रक्ता पीता कृष्णा इति चतस्रो मूर्तयोऽस्येति वा चतुर्मूर्तिः । चन्त्र्यारो बाह्वोऽस्येति चतुर्बाहुरिति नाम वासुदेवे रूढम् । शरीरपुरुषः छंदःपुरुषः वेदपुरुषो महापुरुषः इति बह्वचोपनिषदुक्ताश्चत्वारः पुरुषा च्यूहा अस्येति चतुर्व्यूहः । चतुर्णामाश्रमाणां वर्णानां च यथोक्तकारिणां गतिश्चतुर्गतिः । रागद्देषादिरहितत्वाचतुरं मन आत्माऽस्येति मनोबु-द्विरहंकारचित्ताख्यपुरुषार्थचतुष्ट्यात्मकत्वाद्वा चतुरात्मा । धर्मार्थकाम-मोक्षाख्यचतुष्ट्यं मवत्युत्पद्यते यस्मादिति चतुर्मावः । यथावद्वेत्ति चतुर्णो वेदानां अर्थमिति चतुर्वेदवित् । एकः पादोऽस्येति एकपात् " पादोऽस्य विश्वा भूतानि " इति श्रुतेः । " विष्टभ्याहमिदं कृत्स्नमेकांशेन स्थितो जगत् " इति स्मृतेश्च ॥ ९५ ॥

समावर्तोऽनिवृत्तात्मा दुर्जयो दुरतिक्रमः । हिंदी हुर्गमो दुर्गो दुरावासो दुरारिहा ॥ ९६ ॥

संसारचक्रस्य सम्यगावर्तक इति समावर्तः । सर्वत्र वर्तमानत्वाक्र निवृत्त आत्मा कुतोऽपीत्यनिवृत्तात्मा, निवृत्त आत्मा मनो विषयेभ्यो-ऽस्येति वा निवृत्तात्मा। जेतुं न शक्यत इति दुर्जयः। भयहेतुत्वादस्याज्ञां सूर्योदयो नातिकामन्तीति दुरतिकमः " भयादस्याग्नस्तपति भयात्तपति सूर्यः । भयादिदश्च वायुश्च मृत्युर्धावित पंचमः " इति मंत्रवर्णत् । मह-द्भयं वज्रमुद्यतमिति च । दुर्लभया भक्त्या लभ्यत्वाद्दुर्लभः " जन्मान्तर-सहस्रोषु तपोज्ञानसमाधिभः । नराणां श्लीणपापानां कृष्णे भक्तिः प्रजा-यते " इति व्यासवचनात् । " भक्त्या लभ्यस्वनन्यया " इति भग-वद्भचनाच । दुःखेन गम्यते ज्ञायत इति दुर्गमः । अंतरायप्रतिहतैर्दुः-लादवाप्यत इति दुर्गः । दुःखेनावास्यते चित्ते योगिभिः समाधाविति दुरावासः । दुर्गामिनो दानवादयस्तान् हन्तीति दुरारिहा ॥ ९६ ॥

शुभांगो छोकसारंगः सुतंतुस्तंतुवर्धनः । इंद्रकमो महाकमी कृतकमी कृतागमः ॥ ९७ ॥

शौभनैरंगैध्येयत्वाच्छुभांगः । लोकानां सारं यत्तद्गृह्णातीति लोकसारंगः "प्रजापतिलोकानस्यतपत् " इति श्रुतेः । लोकसारः प्रणवः तेन
प्रतिपत्तव्य इति वा लोकसारंगः पृषोदरादित्वात्साधुत्वम् । शोभनस्तंतुविंस्तीर्णे प्रपचोऽस्येति सुतंतुः । तमेव ततुं वर्धयति छेदयतीति वा तंतुवर्धनः ।
इंद्रस्य कर्मेव कर्मास्येतीन्द्रकर्मा ऐश्वर्यकर्मेत्यर्थः । महान्ति वियदादीनि
भूतानि कर्माणि कार्याण्यस्येति महाकर्मा । कृतमेव न कर्तव्यं किंचिद्णि
कर्मास्य विद्यत इति कृतकर्मा, धर्मात्मकं कर्म कृतवानिति वा । कृतः
वेदात्मकः आगमोऽनेनेति कृतागमः । " अस्य महतो भूतस्य निःश्वसितमेतद्यहग्वेदः " इति श्रुते; ॥ ९७ ॥

उद्भवः सुंदरः सुंदो रत्ननाभः सुलोचनः । अर्को वाजसनः शृंगी जयंतः सर्वविज्ञयी ॥ ९८ ॥

उत्कृष्टं भवं जन्म स्वेच्छयां भजत इत्युद्धवः । उद्गतमपगतं जन्मास्य सर्वकारणत्वादिति वा उद्भवः । विश्वातिशायिसौभाग्यशालित्वात्सुदरः । सुष्ठु उंदतीति सुंद " उन्दीक्केदने " इति धातोः पचाद्यच् । आर्द्धीमा-वस्य वाचकः करुणाकर इत्यर्थः पृषोदरादित्वात्पररूपत्वम् । रत्नशब्देन सोभा छक्ष्यते रत्नवत्सुंदरा नामिरस्येति रत्ननामः । शोभनं छोचनं नयनं ज्ञानं वास्येति सुलोचनः । ब्रह्मादिभिः पूज्यतमैरर्चनीयत्वादर्कः । वाजमन्नमर्थिनां सनोति ददातीति वाजसनः । प्रल्यांभसि शृंगवनमस्य-विशेषरूपः शृंगी । मत्वर्थीयोऽतिशायने अरीन् अतिशयेन जयति जय-हेतुर्वा जयंतः । सर्वविषयज्ञानमस्येति सर्ववित् । अंतरान् रागादीन् बाह्मान् हिरण्याक्षादींश्च जेतुं शीलमस्येति जयी 'प्रजोरिनिः ' इत्याधिकारे 'जिद्दक्षि ' इत्यादिपाणिनीयवचनादिनिप्रत्ययः । सर्वविचासौ जयी चेति सर्वविज्जयीत्येकं नाम ॥ ९८ ॥

सुवर्णबिंदुरक्षोभ्यः सर्ववागीश्वरेश्वरः । महाह्नदो महागर्तो महाभूतो महानिधिः ॥ ९९ ॥

बिन्दबोऽवयवाः सुवर्णसहशा अस्येति सुवर्णबिन्दुः 'आप्रणखात्सर्व एव सुवर्णः ' इति श्रुतेः । शोभनो वर्णोऽक्षरं बिंदुश्च यस्मिन्मंत्रात्मा वा सुवर्णबिंदुः । नाम्नामष्टमं शतं विवृतम् ॥ सत्ताऽनलोऽनेकमूर्तिस्तद्वीरहा त्रिलोकपृक् निग्रहश्चतुर्वेदवित् दुरारिहा सुंदरः ॥ रागद्वेषादिभिः शब्दादि-विषयेश्च त्रिदशादिभिश्च न क्षुभ्यत इत्यक्षोभ्यः । सर्वेषां वागीश्वराणां ब्रह्मादीनामपीश्वरः सर्ववागीश्वरेश्वरः । अवगाह्य सदानंदं विश्रम्य सुखमा-सते योगिन इति महाहद इव महाहदः । गर्तवदस्य माया महती दुरत्ययेति महागर्तः '' मम माया दुरत्यया '' इति भगवद्वचनात् । यद्वा गर्तशब्दो रथपर्याय इति नैकक्तरुसस्मान्महारथो महागर्तः । महारथत्वमस्य प्रसिद्धं भारतादिषु । कालत्रयानविष्ठिञ्जस्वरूपत्वान्महाभूतः । सर्वभूतानि यसिनिश्चीयन्ते महाश्वासौ निधिश्चेति महानिषिः ॥ ९९ ॥

कुमुदः कुंदरः कुंदः पर्जन्यः पावनोऽनिलः । अमृतांशोऽमृतवपुः सर्वज्ञः सर्वतोमुखः ॥ १०० ॥

कुं धरणि भारावतारणं कुर्वन् मोदयतीति कुमुदः मुदिरत्र णिजर्थः । कुंदपुष्पतुस्यानि शुद्धानि धर्मानुबंधीनि फलानि राति ददातीति कुंदरः । कुंदपुष्पतुस्यानि शुद्धानि फलानि लात्यादत्त इति वा कुंदरः रलयोर्ह्नत्ये- कत्वसारणात् । "कुं धरां दारयामास हिरण्याक्षजिघांसया । वाराहं रूपः मास्थाय '' इति वा कुंदरः । कुंदोपमसुंदरः । कुंदोपमसुंदरांगत्वात्स्वच्छस्फ-टिकविनमेलः कुंदः। कुं पृथ्वीं कश्यपायादादिति वा कुंदः। "सर्वपाप-विशुद्धयर्थे वाजिमेधेन चेष्टवान् । तस्मिन्यज्ञे महादाने दक्षिणां भृगुनं-दनः। मारीचाय देदी प्रीतः काश्यपाय वसुंधराम् " इति हरिवंशे । कुं पृथ्वीं द्यति खंडयतीति वा कुंदः । कुशब्देन पृथ्वीश्वरा लक्ष्यन्ते '' नि:क्ष-त्रियां यश्च चकार मेदिनीमनेकशो बाहुवनं तथाच्छिनत् । यः कार्तवीर्यस्य स भार्गवोत्तमो ममास्तु मांगल्यविवर्धनो हरि " इति विष्णुधर्मे । पर्जन्य-वदाध्यात्मिकादितापत्रयं शमयति, सर्वान्कामानभिवर्षतीति वा पर्जन्यः । स्मृतिमात्रेण पुनातीति पावनः। इलति प्रेरणं करोतीति इलः तद्रहितत्वा-दिनेलः । इलित स्विपिति इत्यज्ञ इलस्तद्विपरीतः नित्यप्रबुद्धस्वरूपत्वादिति वाऽनिलः । अथवा निलेर्गहनार्थात्कप्रत्ययान्तरूपं गहनोऽनिल इति वा । स्वात्मानंदामृतमश्रातीत्यमृताशः । मथितममृतं सुरान् पाययित्वा स्वयं चाश्रातीति वाऽमृताशः अमृता अनश्वराः अविनश्वरफलल्वादाशा वांछाऽ-स्येति वा अमृताशः। मृतं मरणं तद्रहितं वपुरस्येत्यमृतवपुः । सर्वे जाना-तीति सर्वज्ञः । "य सर्वज्ञः स सर्ववित्" इति श्रुतेः । "सर्वतीः ८क्षिशिरोमुखम् " इति भगवद्वचनात्सर्वतोमुखः ॥ १०० ॥

सुरुभः सुत्रतः सिद्धः शत्रुजिच्छत्रुतापनः । न्यप्रोधोदुंबरोऽश्वत्थश्चाणूरांध्रुनिषूदनः ॥ १०१ ॥

पत्रपुष्पपलादिभिर्भिक्तमात्रसमितैः सुखेन लम्यत इति सुल्भः ।
" पत्रेषु पुष्पेषु फलेषु तोयेष्वक्रीतलम्येषु सदैव सत्सु । भक्तेकलम्ये पुष्पे
पुराणे मुक्ती कथं न क्रियते प्रयत्नः " इति महाभारते । शोभनं व्रतं नियतो
भुक्ते भोजनान्निवर्तत इति वा सुव्रतः । अनन्याधानसिद्धित्वात्सिद्धः ।
सरशत्रव एवास्य शत्रवस्तान् जयतीति शत्रुजित् । सुरशत्रूणां तापनः
शत्रुतापनः । न्यक् अवाक् रोहति सर्वेषामुपरि वर्तत इति न्यग्रोधः ।

पृषोदरादित्वाद्धकारस्य धकारादेश: । सर्वाणि भूतानि न्यक्कृत्य निजमायां वृणोति निरुणद्वीति वा न्यग्रोधः । अंबरादुद्भतः कारणत्वेनेत्युदुंबरः पृषोदरादित्वादेवोकारादेशः । यद्वोदुंबरमञ्चाद्यं तेन तदात्मना विश्वं पोषयन् उदुंबरः । ' ऊर्वा अन्नाद्यमुदुंबरम् ' इति श्रुतेः । श्रोऽपि न स्थातेत्यश्वत्यः पृषोदरादित्वादेव सकारस्य तकारादेशः । " ऊर्ध्वमूलोऽवाक्शाल एषोऽश्वत्यः सनातनः" इति श्रुतेः । " ऊर्ध्व-मूलमधःशालमश्वत्यं प्राहुर्य्ययम् " इति स्मृतेश्च । चाणूरनामानमश्रं निष्द्ववानिति चाणूरांश्रनिषूदनः ॥ १०१ ॥

सहस्राचिः सप्तजिह्वः सप्तैधाः सप्तवाहनः। अमूर्तिरनघोऽचित्यो भयकृद्भयनाशनः॥ १०२॥

सहस्राणि अनंतानि अर्चीषि यस्य स सहस्राचिः। "दिवि सूर्यसहस्रस्य भवेद्युगपदुत्थिता। यदि भाः सहशी सा स्याद्रासस्तस्य
महात्मनः " इति गीतावचनात्। सप्तजिह्वाः अस्य सन्तीति सप्तजिह्वः
अग्निरूपी। "काळी कराळी च मनोजवा च सुलोहिता या च सुधूप्रवर्णा। स्फुलिंगिनी विश्वरूची च देवी लेळायमाना इति सप्तजिहाः "
इति श्रुतेः। सप्त एघांसि दीप्तयोऽस्येति सप्तैषा अग्निः। "सप्त ते अग्ने
सिमः सप्त जिहाः" इति मत्रवर्णात्। सप्ताश्चा वाहनान्यस्येति सप्तवाहनः। सप्तनामैकोऽश्चो वाहनमस्येति सप्तवाहनः। " एको अश्चो
वहति सप्तनामा " इति श्रुतेः। मूर्तिः धनरूपधारणं समये चराचरलक्षणं
"ताम्योभितताम्यो मूर्तिराजायत " इति श्रुतेः। तद्रहित इत्यमूर्तिः।
अथवा देहसंस्थानलक्षणा मूर्छितांगावयवा मूर्तिस्तद्रहित इत्यमूर्तिः। अघं
दुःलं पापं च यस्य न विद्यत इत्यन्धः। प्रमात्रादिसाक्षित्वेन सर्वप्रमाणागोचरत्वादचित्यः अयमीदश इति विश्वप्रपंचविलक्षणत्वेन चितियतुमशक्यत्वाद्वाऽचित्यः। असन्मार्गवर्तिनां भयं करोति भक्तानां भयं कृत्वतीति
वा भयकृत्। वर्णाश्रमाचारवतां भयं नाशयतीति भयनाशनः। " वर्णा-

श्रमाचारवता पुरुषेण परः पुमान् । विष्णोराराध्यते पंथा नान्यस्तत्तोष-कारकः '' इति पराशरवचनात् । तैराराधितत्वाद्भयं नाशयतीति भय-नाशनः ॥ १०२॥

अणुर्बेहत्कुशः स्थूलो गुणभृत्रिर्गुणो महान् । अधृतः स्वधृतः स्वास्यः प्राग्वेशो वंशवर्धनः ॥ १०३ ॥

् सौक्ष्म्यातिशयशालित्वादणुः । " एषोऽणुरात्मा चेतसा वेदितन्यः " इति श्रुते: । बृहत्वाद्बृंहणत्वाच्च ब्रह्म बृहत् । " महतो महीयान्" इति श्रुतेः । अस्यूलमित्यादिना द्रव्यप्रतिषेधात् कृशः । स्थूल इत्युपचर्यते सर्वात्मत्वात् । सत्त्वरजस्तमसां सृष्टिस्थितिलयकर्मस्विधष्ठातृत्वात् गुणभृत् । पर-मार्थतो गुणाभावात् निर्गुणः। " केवलो निर्गुणश्च" इति श्रुते:। राब्दा-दिगुणरहितःवान्निरतिशयसूक्ष्मत्वान्नित्यशुद्धसर्वगतत्वादिप्रतिबंधकं कर्मजातं तर्कतोऽपि वक्तं न शक्यमत एव महान् । अशब्दोस्पर्शश्च महान् द्युचिरित्यापस्तंबस्मरणात् । पृथिन्यादीनां धारकाणामपि धारकत्वान्न केनचित् ध्रियत इति अधृत: । यद्येवमयं केन धार्यत इत्याशंक्याह — स्वेनैव आत्मना धार्यत इति स्वधृत:। " स भगवः कस्मिन्प्रतिष्टित इति स्वे महिम्नि " इति श्रुतेः । पद्मोदरदलताम्रममिरूपतममस्यास्यमिति स्वास्यः । वेदार्थको महान् राब्दराशिः तस्य मुखान्निर्गतः पुरुषार्थोपदेशार्थमिति वा स्वास्यः । " अस्य महतो भूतस्य " इत्यादिश्रतेः । अन्यस्य वंशिनो वंशः पाश्चात्यः पाश्चात्यो मूलपुरुषादर्वाग्वंश इति सूचितं अस्य वंशः प्रपंचः स सर्ववंशात्रागेव न पाश्चात्य इति प्राग्वंशः । वंशप्रपचं वर्धयन् वा वंश-वर्धनः ॥ १०३ ॥

भारभृत् कथितो योगी योगीशः सर्वकामदः । आश्रमः श्रमणः क्षामः सुपर्णो वायुवाहनः ॥ १०४ ॥

ं अनंतादिरूपेण भुवो भारं विभ्रद्धारभृत् । देवादिभिरयमेव परत्वेन कृथितः । स्वैंवेदैः कथित इति वा कथितः । " सवें वेदा यत्पदमा-

मनन्ति । वेदैश्च सर्वेरहमेव वेद्य: " " वेदे रामायणे चैव पुराणे भारते तथा। आदौ मध्ये तथा चान्ते विष्णुः सर्वत्र गीयते " इति स्मृत्यादिवचनेभ्य: । " सोऽध्वनः पारमाप्नोति तद्विष्णोः परमं पदम् " इत्याद्युक्तम् । किं तदध्वनो विष्णोर्व्यापनशीलस्य पारं कथितं परमं पदं विष्णु-सतत्त्वमित्याकांक्षायामिद्रियादिभ्यः सर्वेभ्यः परत्वेन प्रतिपाद्यते । " इंद्रि-येभ्यः परा हार्थाः " इत्यारभ्य " पुरुषान्न परं किचित्सा काष्ठा सा परा गतिः " इत्यंतेन यः कथितः सः । योगो ज्ञानं तेनैव गम्यत्वात् योगी । योगः समाधिः स हि स्वात्मनि सर्वदा समाधत्ते स्वमात्मानं तेन वा योगी। अन्ये योगिनो योगांतरायैईन्यन्ते तेन स्वरूपात् प्रमाद्यन्ति अयं तु तद्र-हितत्वात्तेषामीश इति योगीशः । सर्वान् कामान् सदा ददातीति सर्वका-मदः " फलमत उपपत्तेः " इति भगवता व्यासेनाभिहितवात् । आश्र-मवतां सर्वेषां संसारारण्ये भ्रमतां विश्रामस्यानत्वादाश्रमः । अविवेकिनः सर्वान् संतापयतीति श्रमणः । क्षामाः क्षीणाः सर्वाः प्रजाः करोतीति क्षाम: । तत्करोति तदाचष्ट इति णिचि पचाद्यचि कृते संपन्न: क्षाम इति । शोभनानि पर्णानि छंदांसि संसारतहरूपेणास्येति सुपर्ण: । " छदांसि यस्य पर्णानि '' इति भगवद्वचनात् । वायुर्वहति यद्भीत्या भूतानीति स वायुवाहन: । " भीषास्माद्वातः पवते " इति श्रते: ॥ १०४ ॥

धनुर्धरो धनुवदो दंडो दमयिता दमः । अपराजितः सर्वसहो नियन्ताऽनियमोऽयमः ॥ १०५ ॥

श्रीरामरूपेण धनुर्धारयामासेति धनुर्धरः। स एव दाशरिथः। धनुर्वेदं वेत्तीति धनुर्वेदः। दमनं दमयतां दंडः। " दंडो दमयतामिस्म " इति भगवद्वचनात् । वैवस्वतनरेदेशदिरूपेण प्रजा दमयतीति दमयिता। दमयेषु दंडकार्यफलं तच्च स एवेति दमः। शत्रुमिने पराजित इत्यपराजितः। सर्वकर्मसु समर्थ इति वा सर्वेसहः। सर्वान् शत्रून् सहत इति वा सर्वे-सहः। सर्वान् स्वेषु स्वेषु इत्येषु स्यवस्थापयतीति नियन्ता। न नियमो

नियतिस्तस्य विद्यतं इत्यनियमः । सर्वनियंतुर्नियंत्रंतराभावात् नास्य विद्यते यमो मृत्युरित्ययमः। अथवा यमनियमौ योगांगे तद्रतत्वात् स एव नियमो यमः॥ १०५॥

> सत्त्ववान् सात्त्विकः सस्यः सत्यधर्मेपरायणः । अभिप्रायः प्रियाहोऽहैः प्रियकुत्प्रीतिवर्धनः ॥ १०६ ॥

शौर्यादिकं सत्त्रमस्येति सत्त्रवान् । सन्त्रे गुणे प्राधान्येन स्थित इति सात्त्विकः । सत्यु साधुत्वात्सत्यः । सत्ये यथाभूतार्थकथने धर्मे च चोद-नालक्षणे प्रकर्षेण नियत इति सत्यधर्मपरायणः । अभिप्रेयते पुरुषार्थकां-िक्षिमिराभिमुख्येन प्रलयेऽस्मिन्प्रेति जगदिति वाऽभिप्रायः । प्रियाणि इष्टान्यईतीति प्रियार्हः । " यद्यदिष्टतमं लोके यच्चास्य दियतं गृहे । तत्तद्गुणवते देयं तदेवाक्षयमिच्छता " इति स्मरणात् । स्वागतासनप्रशं-सार्ध्यपादस्तुतिनमस्कारादिभिः पूजासाधनैः पूजनीय इत्यर्हः । न केवलं प्रियार्हे एव स्तुत्यादिभिर्भजतां प्रियं करोतीति प्रियकृत् । तेषामेव प्रीतिं वर्धयतीति प्रीतिवर्धनः ॥ १०६ ॥

विहायसगतिज्योतिः सुरुचिर्हुतभुग्विभुः। रविर्विरोचनः सूर्यः सविता रविलोचनः॥ १०७॥

विहायसं आकाशं विहाय गतिराश्रयोऽस्येति विहायसगतिः विष्णुपदमादित्यो वा । स्वयमेव द्योतत इति ज्योतिः । "नारायणः परं
ज्योतिः " इति मंत्रवर्णात् । शोभना हिवदीतिरिच्छा वाऽस्येति सुक्षिः ।
समस्तदेवतोदेशेन प्रवृत्तेष्वपि कर्मसु हुतं भुंको भुनकीति वा हुतभुक् । स सर्वत्र वर्तमानः त्रयाणां लोकानां विभुत्वादिभुः । रसानादत्त इति रिवः आदित्यात्मा । विविधं रोचत इति विरोचनः । सूते श्रियमिति सूर्योऽभिर्वा ।
सूतेः सुवर्त्वा सूर्यशब्दो निपात्यते "राजसूयसूर्यः " इति पाणिनिवचनात् । सर्वस्य जगतः प्रसविता सविता । "रसानां च तथाऽऽदानादः
विरित्यभिषीयते । प्रजानां त्वं प्रसवनात् सवितेति निगदासे ?" इति विष्णुधर्मोत्तरे । रविर्लीचनं चक्षुरस्येति रविलोचनः। "अग्निर्मुषां चक्षुषी चंद्रसूर्यों " इति श्रुतेः ॥ १०७ ॥

अनंतो हुतभुग्भोक्ता सुखदो नैकजोऽवजः।

अनिर्विण्णः सदामधी लोकाघिष्ठानमद्भुतः ॥ १०८ ॥

नित्यत्वात्सर्वगतत्वात् देशकालपरिच्छेदाभावादनंतः शेषरूपो वा । हुतं भुनक्तिति हुतभुक् । प्रकृतिं भोग्यां अचेतनां भुक्त इति भोक्ता । जगत्पाल-यतीति वा भोक्ता । भक्तानां सुखं मोक्षलक्षणं ददाति असुखं खंडयतीति वा सुखदः । धर्मगुप्तये असङ्ग्ज्ञायमानत्वादनैकजः । अग्रे जायत इत्य- अजः हिरण्यगर्भः । "हिरण्यगर्भः समवर्तताग्रे" इत्यादिश्रुतेः । आप्तसर्वकामत्वात्प्राप्तिहेत्वभावान्निवेदोऽस्य नास्तीति अनिर्विण्णः । साधू- न्सत आमिसुख्येन मृष्यते क्षमत इति सदामर्षो । तमनाधारमाधारम- धिष्ठाय त्रिलोकास्तिष्ठन्तीति लोकाधिष्ठानं ब्रह्म । अद्भुतः "श्रवणायापि बहुभियों न लभ्यः शृण्वन्तोपि बहवो यं न विद्यः । आश्रर्यो वक्ता कुशलोऽस्य लब्धाऽऽश्र्यो ज्ञाता कुशलानुशिष्टः " इति श्रुतेः । " आश्रर्यवत्यस्यति कश्चिदेनं " इति भगवद्वचनाच । स्वरूपशक्तिव्यापारकार्ये अद्भुतत्वाद्वा अद्भुतः ॥ १०८ ॥

सनात्सनातनतमः कपित्रः कपिरव्ययः।

स्विस्तदः स्वस्तिकृत्स्विस्ति स्वस्तिभुक् स्वस्तिदक्षिणः ॥१०९॥
सनादिति निपातः चिरार्थवचनः कालश्च परस्यैवेति विकल्पना काणि ।
"परस्य ब्रह्मणो रूपं पुरुषः प्रथमं द्विज । व्यक्ताव्यक्ते तथैवान्ये रूपे
कालस्तथा परम् ।" इति विष्णुपुराणे । सर्वकारणत्वाद्विरिच्यादीनामणि
सनातनानामतिद्ययेन सनातनत्वात्सनातनतमः । वडवानलस्य किपलो
वर्ण इव तद्रूपी किपलः । कं जलं रिमिनः पिवन् कृपिः सूर्यो किपिन्
वर्राहो वा । "किपिवराहः श्रेष्ठश्च " इति भगवद्वचनात् । अप्यये प्रलयेदिसम्नपि यन्ति जगन्तीत्यप्रयः ॥ ९०० ॥ इति नाम्नां मवमं शतं

विवृतम् ॥ भक्तानां स्वस्ति मंगलं ददातीति स्वस्तिदः। तदेव करोतीति स्वस्तिकृत् । मंगलं स्वरूपमात्मीयं परमानंदलक्षणं स्वस्ति । तदेव भुक्त इति स्वस्तिभुक्, भक्तानां मंगलं स्वस्ति भुनक्तीति वा स्वस्तिभुक् । स्वस्ति-रूपेण दक्षते वर्धते स्वस्ति विधातुं समर्थ इति वा स्वस्तिदक्षिणः । अथवा दक्षिणशब्दः आग्रुकारिणि वर्तते शीवं स्वस्ति दातुं अयमेव समर्थ इति । "स्मरणादेव कृष्णस्य सिध्यन्ति सर्वसिद्धयः" इति स्मृतेः । "स्मृते सकलकल्याणभाजनं यत्र जायते । पुरुषस्तमजं नित्यं व्रजामि शरणं हिरम् । स्मरणादेव कृष्णस्य पापसंवातपंजरम् । शतधा मेदमायाति गिरिर्वज्ञहतो यथा" इत्यादिवचनेभ्यः ॥ १०९ ॥

अरोद्रः कुंडली चक्री विकम्यूर्जितशासनः । अस्ति । शहरातिगः शब्दसहः शिशिरः शर्वरीकरः ॥ ११० ॥

कर्म रौद्रं रागश्च रौद्रः पापं च रौद्रं एतत्त्रयं रौद्रमस्य नास्ति अवाससर्वकामत्वेन रागद्वेषादेरभावादरौद्रः । शेषरूपभाक् कुंडली, यद्वा सांख्ययोगात्मके कुंडले मकराकारे अस्य स्त इति कुंडली । सहस्रांग्रुमंडलोपमकुंडलधारणाद्वा कुंडली । समस्तलोकरक्षार्थे मनस्तत्वात्मकं सुदर्शनाख्यं चक्रं धत्त इति चक्री । " चल्रत्वरूपमत्यंतज्ञवेनांतरितानिलम् ।
चक्रस्वरूपं च मनो धत्ते विष्णुः करे स्थितम् " इति विष्णुपुराणे ।
विक्रमः पादविक्षेपः शौर्ये वा द्वयं चाशेषरूपेम्यो विलक्षणमस्येति विक्रमी ।
श्रुतिरमृतिलक्षणमूर्जितं शासनमस्येति ऊर्जितशासनः । " श्रुतिरमृती
ममेवाशे यस्ते उल्लंघ्य वर्तते । आज्ञाच्लेदी मम द्वेषी मद्धक्तोपि न वैष्णवः "
इति भगवद्वचनात् । शब्दमृत्तत्वित्तृनां जात्यादीनामसंभवात् शब्देन
वक्षुमशक्यत्वाच्लब्दातिगः । " यतो वाचो निवर्तन्ते अप्राप्य मनसा
सह " " न शब्दगोचरैर्यस्य योगिध्येयं परं पदम् " इत्यादिश्रुतिरमृतिम्यः ।
सर्वे वेदाः तात्पर्येण तमेव बद्न्तीति शब्दसहः। " सर्वे वेदा यत्यदमाममन्ति " भ मेदैश्च सर्वेरहमेव वेदाः " इत्यादिश्रुतिरमृतिम्यः । तापत्रयाः

भिततानां विश्रमस्थानत्वाच्छिशिरः । संसारिणामात्मा शर्वरीवच्छर्वरी ज्ञानिनां पुनः संसारः शर्वरी तामुभयेषां करोतीति शर्वरीकरः । "या निशा सर्वभूतानां तस्यां जागर्ति संयमी । यस्यां जाग्रति भूतानि सा निशा पश्यतो मुने: " इति भगवद्वचनात् ॥ ११०॥

अक्रूरः पेशलो दश्चो दक्षिणः श्वमिणांवरः । विद्वत्तमो वीतभयः पुण्यश्रवणकीर्तनः ॥ १११ ॥

कौर्ये नाम मनोधर्मः कोपजः आंतरः संतापः सामिनिवेशः अवातकामत्वात्कामाभावादेव कौर्याभावः तस्मात्कौर्यमस्य नास्तीत्यकूरः ।
कर्मणा मनसा वाचा वपुषा च शोभनत्वात्पेशलः । प्रष्टुद्धशक्तिः शीष्ठंकारी समर्थ इति दक्षविशेषणत्रयं चैतत् परमेश्वरे अस्मिन्नियतमिति
दक्षः । दक्षिणशब्दस्थापि दक्ष एवार्थः पुनक्किदोषो नास्ति, शब्दभेदात् । अथवा दक्षते गच्छिति हिनस्तीति वा दक्षिणः । 'दक्ष
गतिहिंसनयोः ' इति धातुपाठात् । क्षमावतां योगिनां पृथिव्यादीनां
च भारधारकानां श्रेष्ठ इति क्षमिणांवरः । "क्षमया पृथिवीसमः " इति
वाल्मीिकवचनात् । ब्रह्मांडमिललं वहन् पृथिवीव भारेण नार्दित इति
पृथिव्या अपि वरो वा क्षमिणांवरः । क्षमिणः शक्ताः अयं तु सर्वशक्तिमस्वात्सकलाः कियाः कर्ते क्षम इति क्षमिणांवरः । निरस्तातिशयं ज्ञानं
सर्वदा सर्वगोचरमस्यास्ति नेतरेषामिति विद्यत्तमः । वीतं विगतं भयं
सांसारिकं संसारलक्षणमस्येति वीतभयः सर्वेश्वरत्वािन्नत्यमुक्तत्वाच ।
पुण्यं पुण्यकरं श्रवणं कीर्तनं चास्येति पुण्यश्रवणकीर्तनः । " य इदं
ह्राणुयािकत्यं " इति श्रवणफलवचचनात् ॥ १११ ॥

उत्तारणो दुष्कृतिहा पुण्यो दुःस्वप्ननाशनः । वीरहा रक्षणः सन्तो जीवनः पर्यवस्थितः ॥ ११२ ॥

संसारसागरादुत्तारयतीत्युत्तारणः । दुष्कृति पापसंज्ञितां हन्तीति दुष्कृतिहा, ये पापकारिणस्तान्हन्तीति वा दुष्कृतिहा । स्मरणादि कुर्वतां सर्वेषां पुण्यं करोतीति पुण्यरूपत्वात्पुण्यः, सर्वेषां श्रुतिस्मृतिलक्षणया वाचा पुण्यमाचष्ट इति वा पुण्यः । माविनोऽर्थस्य सूचकान् दुःस्वप्नान् नाशयतीति ध्यातः स्तुतः कीर्तितश्चेति दुःस्वप्ननाशनः । विविधाः संसा-रिणां गतीर्मुक्तिप्रदानेन इन्तीति वीरहा । सत्त्वगुणमधिष्ठाय जगत्त्रयं रक्षयन् रक्षणः नंद्यादित्वात्कर्तरि ल्युट् । सन्मार्गवर्तिनः सन्तः तद्रूपेण विद्या-विनयवृद्धये स एव वर्तत इति सन्तः । सर्वाः प्रजाः प्राणरूपेण जीवयन् जीवनः । परितः सर्वतो विश्वं व्याप्य व्यवस्थित इति पर्यवस्थितः ॥ ११२ ॥

अनंतरूपोऽनंतश्रीर्जितमन्युर्भयापहः ।

चतुरस्रो गभीरात्मा विदिशो व्यादिशो दिशः ॥ ११३ ॥

अनंतादिरूपेण वा विश्वप्रपंचरूपेण वाऽवस्थितश्चेत्यनंतरूपः।
अनंता अपरिमिता श्रीः परा शक्तिरस्थेति अनंतश्रीः । "परास्य शक्तिविविधैव श्रूयते " इति श्रुतेः । मन्युः क्रोधो जितो येन स जितमन्युः ।
भयं संसारजं पुंसामपन्नन् भयापहः । न्यायसमवेतश्चतुरश्चतुरस्राः, पुंसां
कर्मानुरूपं फळं प्रयच्छतीति । आत्मा स्वरूपं चित्तं वा गभीरं
परिच्छेतुमशक्यमस्येति गभीरात्मा । विविधानि फळानि अधिकारिभ्यो
विशेषेण दिशतीति विदिशः । विविधामाज्ञां शकादीनां कुर्वन् ग्यादिशः ।
समस्तानां कर्मिणां कर्मणां फळानि दिशन्वेदात्मनेति दिशः ॥ ११३ ॥

अनादिर्भूर्भुवो छक्ष्मीः सुवीरो रुचिरांगदः । जननो जनजन्मादिर्मीमो मीमपराक्रमः ॥ ११४ ॥

आदिः कारणमस्य न विद्यत इत्यनादिः सर्वकारणत्वात् । भूतानामाधारो भूभुवः सर्वभूतानामाश्रयत्वेन प्रसिद्धाया भूम्या सुवोऽपि भूरिति
भूभुवः । अथवा न केवलमसौ भूः सुवो लक्ष्माः शोभा चेति भूभुवोलक्ष्माः । अथवा भूभूलोकः भुवो मुवलीकः तयोः लक्ष्मीरात्मविद्या ।
" आत्मविद्या च देवि त्वम् " इति श्रीस्तुतौ । भूम्यंतरिक्षयोः शोभेति
वा भूभुवोलक्ष्माः । शोभना विविधा ईरा गतयो यस्य स सुवीरः । शोभनं
विविधं ईरणमस्येति वा सुवीरः । क्विरे कल्याणे अंगदे अस्येति क्विरांगदः ।
जन्न जनयन जननः, ल्युटो बहुल्यहणात्कर्तरि ल्युट् । जनस्य जनिमतो

जन्म उद्भवस्तस्थादिमूर्लकारणमिति जनजन्मादिः । भयहेतुत्वाद्भीमः । ' भीमा-दयोपादाने ' इति पाणिनिवचनात् । " महद्भयं वज्रमुद्यत " इति मंत्रवर्णात् । असुरादीनां भयहेतु: पराक्रमोऽस्थावतारेष्विति भीमपराक्रमः । ॥ ११४ ॥

्आधारनिलयोऽधाता पुष्पहासः प्रजागरः। ऊर्ध्वगः सत्पथाचारः प्राणदः प्रणवः पणः ॥ ११५ ॥

पृथिन्यादीनां पंचभूतानामाधाराणामाधारत्वादाधारनिलयः । स्वात्मना धृतस्थान्यो धाता नास्तीत्यधाता ' नद्यतश्चेति समासान्तविधिरनित्य ' इति कप्प्रत्ययाभावः । संहारसमये सर्वप्रजा धारयति धयति पिबतीति वा धाता ' घेट्पाने ' इति धातुः । मुकुलात्मना स्थितानां पुष्पाणां हासवत् प्रपंचरूपेण विकासोऽस्येति पुष्पहासः । नित्यप्रबुद्धरूपःवाद्यक-र्षेण जागतीति प्रजागरः । सर्वेषामुपरि तिष्ठन् ऊर्ध्वगः । सतां कर्माण सत्पथेनाचरत्येष इति सत्पथाचारः । मृतान् परिक्षित्पभृतीन् जीवयन्निति प्राणदः । प्रणवो नाम परमात्मनो वाचक ओंकारः तदभेदोपचारेणायं प्रणवः । पणित व्यवहारार्थस्तं कुर्वन् इति पणः ' पणव्यवहारे ' इति धातुः । '' सर्वाणि रूपाणि विचित्य धीरः नामानि कृत्वाऽभिवदन्यदास्ते " इति श्रुते: । पुण्यानि कर्माणि फलैः संग्रह्माचिकारिभ्यः प्रयच्छन् तल्लक्षणयेति वा पणः ॥ ११५ ॥

प्रमाणं प्राणनिलयः प्राणभृत् प्राणजीवनः ।

तत्त्वं तत्त्वविदेकात्मा जन्ममृत्युजरातिगः ॥ ११६ ॥
प्रमितिः संवित्स्वयंप्रमा प्रमाणं "प्रज्ञानं ब्रह्म " इति श्रुतेः ।
" ज्ञानस्वरूपमत्यंतं निर्मेलं परमार्थतः । तदेवार्थस्वरूपेण भ्रांतिदर्शनतः
स्थितम् " इति विष्णुपुराणे । प्राणा इंद्रियाणि यत्र जीवे निलीयन्ते
तत्परतंत्रत्वादेहस्य धारकाः प्राणापानादयो वा तस्मिन् प्रविलीयन्ते,
प्राणितीति प्राणो जीवः परे पुंसि निलीयत इति वा प्राणान् जीवांश्चा-त्मिनि संहरंस्तेषामाश्रय इति वा प्राणनिलयः । पोषयन्ननरूपेण प्राणा-निति प्राणमृत् । प्राणिनो जीवयन् प्राणाख्यैः पवनैरिति प्राणजीवनः । " न प्राणेन नापानेन मर्त्यो जीवति कश्चन । इतरेण तु जीवन्ति यस्मि-न्नेतानुपाश्रितौ '' इति मंत्रवर्णात् । तथ्यममृतं सत्यं परमार्थे सत्तत्वमित्येते एकार्थवाचिनः परमार्थसतो ब्रह्मणो वाचकाः शब्दाः इति तत्त्वम् । तत्त्वं स्वरूपं यथानद्वेत्तीति तत्त्ववित् । एकश्चासावात्मा चेत्वेकात्मा । " आत्मा

वा इदमेक एवाग्र आसीत्" इति श्रुतेः। " यद्याप्तोति यदादते यद्याति विषयानिह । यद्यास्य संततो भावस्तस्मादात्मेति गीयते " इति स्मृतेश्च । जायते अस्ति वर्षते विपरिणमते अपक्षीयते नश्यतीति षड्भावविकारा-स्तानतीत्य गच्छतीति जन्ममृत्युजरातिगः। " न जायते म्रियते वा विप-श्चित्" इति मंत्रवर्णात्॥ ११६॥

भूर्भुवःस्वस्तरुस्तारः सपिता प्रपितामहः। यज्ञो यज्ञपतिर्यज्ञा यज्ञांगो यज्ञवाहनः॥ ११७॥

भूर्भुव:स्वःसमाख्यानि त्रीणि ब्याहृतिरूपाणि त्रयीसाराणि बह्वृचा आहुः तैर्होमादिना जगन्त्रयं तरते प्रवते चेति भूर्भुवःस्वस्तरः। " अमौ न्यस्ताहुतिः सम्यगादित्यमुपितृष्ठते । आदित्याज्जायते वृष्टिर्वृष्टेरन्न ततः प्रजाः '' इति मनुवचनात् । अथवा भूभुवःस्वस्तरुसमारूयलोकत्रयसंसा-रवृक्षो भूभुवःस्वस्तरः भूभुवःस्वःसमाख्यं लोकत्रयं वृक्षवद्रयाप्य तिष्ठतीति वा भूर्भुवःस्वस्तरः । संसारसागरात्तारयंस्तारः । प्रणवो वा । सर्वस्य लोकस्य जनकः इति सपिता । पितामहस्य ब्रह्मणोऽणि पितेति प्रपि-तामहः । यज्ञात्मना यज्ञः । यज्ञानां पाता स्वामी वा यज्ञपतिः । "अहं हि सर्वयज्ञानां भोक्ता च प्रभुरेव च " इति भगवद्वचनात्। यजमाना त्मना तिष्ठन् यज्वा। यज्ञा अंगान्यस्येति यज्ञांगो वराहमूर्तिः। "वेद-पादो यूपदंष्ट्रः ऋतुहस्तश्चितीमुख: । अमिजिह्नो दर्भरोमा ब्रह्मशीर्षो महा-तपाः । अहोरात्रेक्षणो दिन्यो वेदान्तश्रुतिभूषणः । आज्यनासः सुवतुंडः सामघोषस्वतो महान् । धर्मसत्यमयः श्रीमान् कमविकमसत्कियः । प्राय-श्चित्तनखो घोरः पशुजानुर्महाभुजः । उद्गात्रत्रो होमलिंगः फलबीजम-होषधिः । वाय्वंतरात्मा मंत्रस्फिक् विकृतः सोमशोणितः । वेदीस्कंधो हिवर्गधो ह्व्यकव्यास्थिवेगवान् । प्राग्वंशकायो द्युतिमान् नानादीक्षामिरार्चितः । दक्षिणा-हृदयो योगी महासत्रमयो महान् । उपाकर्मेष्टिऋचकः प्रवर्गावर्तभूषणः । नानाछंदोगतिपथो गुह्योपनिषदासनः । छायापत्नीसहायो वै मेरुशुंग इवी-च्छितः '' इति हरिवंशे । फलहेतुभूतान्यज्ञान् वाहयतीति यज्ञवाहनः ।। ११७ ॥

यज्ञभृयज्ञकृराज्ञी यज्ञभुग्यज्ञसाधनः।

े । यज्ञान्तकराज्ञगुद्यमन्नमन्नाद एव च ॥ ११८ ॥ 🕬 🖂

यशं विभर्तीति पाति वा यशस्त् । जगदादौ तदंते च यशं करोतीति हंतित वा यशस्त् । यशानां तत्समाराधनात्मनां प्रधानं तत्समवायानां शेषीति
यशी । यशं मुंक्ते भुनक्तिति वा यश्मुक् । यशः साधनं तत्याप्ताविति यशसाधनः ।
यशस्यान्ते फलप्राप्ति कुर्वन् यशान्तकृत् । वैष्णव्यृक्शंसनेन पूर्णाहुत्या
पूर्णे कृत्वा यशसमाप्ति करोतीति वा यशान्तकृत् । यशानां गुद्धं शानयशः
इष्टफलाभिसंधिरिहतो वा यशः तदभेदोपचारात् ब्रह्म यशगुद्धम् । अद्यते
अत्ति च भूतानीत्यन्नम् । अन्नमत्तित्यन्नादः । सर्वे जगदन्नादिरूपेणागीषोमात्मकमेवेति दर्शयितुमेवकारः । चशब्दः सर्वात्मनामेकस्मिन्परस्मिन्पुंसि
समुचित्य वृत्तिं दर्शयितुम् ॥ ११८ ॥

आत्मयोनिः स्वयंजातो वैखानः सामगायनः । देवकीनंदनः स्रष्टा क्षितीशः पापनाशनः ॥ ११९॥

आत्मैव योनिरुपादानकारणं नान्यदित्यात्मयोनिः। निमित्तकारणमपि स एवेति दर्शयितुं स्वयंजात इति, प्रकृतिश्च प्रतिज्ञा दृष्टान्तानुपरोधादित्यत्र स्थापितमुभयकारणत्वं हरेः। विशेषेण खननादैखानः, धरणीं विशेषेण खनित्वा पातालवासिनं हिरण्याक्षं वाराहं रूपमास्थाय जघानेति पुराणे प्रसिद्धम्। सामानि गायतीति सामगायनः। देवक्याः सुतो देवकीनंदनः। "ज्योतीषि ग्रुकाणि च यानि लोके त्रयो लोका लोकपाला-स्त्रयी च। त्रयोऽप्रयश्चाहुतयश्च पंच सर्वे देवा देवकीपुत्र एव " इति महाभारते। स्रष्टा सर्वलोकस्य। क्षितेर्भूमेरीशः क्षितीशः द्शरथात्मजः। कीर्तितः पूजितो ध्यातः स्मृतः पापराशिं नाशयन् पापनाशनः। " पक्षो-प्वासाद्यत्पापं पुरुषस्य प्रणश्यति। प्राणायामशतेनैव तत्त्पापं नश्यते नृणाम्। प्राणायामसहस्रोण यत्पापं नश्यते नृणाम्। क्षणमात्रेण तत्पापं हरेर्ध्यानाद्यणस्यति " इति वृद्धशातातपवचनम्॥ १९९॥

शंखभुत्रंदकी चक्री शाङ्गधन्वा गदाधरः। रथांगपाणिरक्षोभ्यः सर्वप्रहरणायुधः॥ सर्वप्रहरणायुध ओं नम इति॥ १२०॥

ं पांचजन्याख्यं भूताद्यहंकारात्मकं शंखं बिश्चत् शंखभृत् । विद्यामयो नंदकाख्योऽसिरस्येति नंदकी । मनस्तत्त्वात्मकं सुदर्शनाख्यं चक्रमस्याः स्तीति चक्रीः। संसारचक्रमस्याश्याः परिवर्ततः इति वाः चक्रीः । इंद्रि-

याग्रहंकारात्मकं शाङ्गे नाम धनुरस्थास्तीति शाङ्गधन्या । ' धनुपश्च ' इत्यनङ् समासान्तः प्रत्ययः । बुद्धितत्त्वात्मिकां कौमोदकीं नाम गदां वहन् गदाधरः । रथांगं चक्रमस्य पाणौ स्थितं स रथांगपाणिः । अत एवा-शक्यक्षोभण इत्यक्षोभ्य: । केवलं एतावन्त्येवायुधान्यस्येति न नियम्यते अपि तु सर्वाण्येव प्रहरणायुधान्यस्येति सर्वप्रहरणायुध: । आयुधत्वे-नाप्रसिद्धान्यपि करजादीन्यस्यायुधानि भवन्तीत्यन्ते सर्वप्रहरणायुध इति वचनं सत्यसंकल्पत्वेन सर्वेश्वरत्वं दर्शयितुम् । ' एष सर्वेश्वर ' इति श्रुते: । द्विवचनं समाप्ति द्योतयति । ॐनम⁄ इति ओंकारश्चांते '' ओंकारश्चाथशब्दश्च द्वावेतौ ब्रह्मणः पुरा । कण्ठं भित्त्वा विनिर्यातौ तेन मांगलिकानुभौ " इति वचनात् । अंते नम इयुक्तवा परिचरणं कृतवा-निति " भ्यिष्ठां ते नम उक्ति विषेम " इति श्रुतेः । धन्यं तदेव लग्नं तन्नक्षत्रं तदेव पुण्यमहः । करणस्य च सा सिद्धिर्यत्र हरिः प्राङ्नमस्क्रियते इति च प्रागित्युपलक्षणम् । अंतेऽपि नमस्कारस्य शिष्टैराचरणात् । नम-स्कारफलं प्रागेव दर्शितं '' एकोपि कृष्णस्य कृतः प्रणामो दशाश्वमेधाव-भृथेन तुल्यः । दशाश्वमेधी पुनरेति जन्म कृष्णप्रणामी न पुनर्भवाय " '' अतसीपुष्पसंकाशं पीतवाससमच्युतम् । ये नमस्यन्ति गोविंदं न तेषां विद्यते भयम् । लोकत्रयाचिपतिमप्रतिमप्रभावमीषत्प्रणम्य शिरसा प्रभविष्णुः मीशम् । जन्मान्तरप्रल्यकल्पसहस्रजातमाञ्च प्रशान्तिमुपयाति नरस्य पापम् ॥१२०॥

इतीदं कीर्तनीयस्य केशवस्य महात्मनः । नाम्नां सहस्रं दिव्यानामशेषेण प्रकीर्तितम् ॥ १२१ ॥

इति नाम्नां दशमं शतं विद्युतम् ॥ इतीदमित्येतेन नामसहस्रमन्यूनाति-रिक्तमिति दर्शयति । दिन्यानामप्राकृतानां नाम्नां सहस्रं प्रकीर्तितमिति वदता प्रकारान्तरेणापि संख्योपपत्तिर्देशिता ॥ १२१ ॥

यः इदं श्रृणुयान्नित्यं यश्चापि परिकीर्तयेत् । नाशुभं प्राप्तुयात्किचित्सोऽमुत्रेह च मानवः ॥ १२२ ॥

प्रक्रमे 'कि जपन्मुच्यते जंतुः' इति जपशब्दोपादानात् कीर्तयेदित्यनेनापि त्रिवि-धजपो लक्ष्यते उच्चोपांशुमानसलक्षणस्त्रिविधः । य इदं शृणुयादित्यादिः स्पष्टार्थः । प्रस्लोकप्राप्तस्यापि नहुषादावशुभप्राप्त्यभावं सुचियतुममुत्रेत्युक्तम् ॥ १२२ ॥ वेदान्तगो ब्राह्मणः स्यात्क्षत्रियो विजयी भवेत्। वैदयो धनसमृद्धः स्याच्छूदः सुखमवाप्नुयात् ॥ १२३ ॥

वेदान्तानामर्थे ब्रह्म गेच्छत्यवगच्छतीति वेदान्तगः। किः जपन्मुच्यते जन्तुर्जन्मसंसारबंधनादिति वचनात् जपकर्मणा साक्षान्मुक्तिशंकायां कर्मणां साक्षान्मोक्षहेतुत्वं नास्ति ज्ञानेनैव मोक्ष इति दर्शयितं वेदान्तगो ब्राह्मण: स्यादित्युक्तम् । कर्मणां त्वंतःकरणशुद्धिद्वारेण मोक्षहेतुत्वम् । "कषाय-पक्ति: कर्माणि ज्ञानं तु परमा गतिः । कषाये कर्मभिः पक्वे ततो ज्ञानं प्रवर्तते । नित्यं ज्ञानं समासाद्य नरो बंधात्प्रमुच्यते । धर्मात्सुखं च ज्ञानं च ज्ञानान्मोक्षोऽधिगम्यते ॥ योगिनः कर्म कुर्वन्ति संगं त्यक्त्वाऽऽत्मग्रुद्धये । कर्मणा बध्यते जंतुर्विद्ययैव विमुच्यते । तस्मात्कर्म न कुर्वन्ति यतयः पार-दर्शिनः ॥ यथोक्तान्यपि कर्माणि परिहाय द्विजोत्तमः । आत्मज्ञाने शमे च स्याद्वेदाभ्यासे च यत्नवान् " इति मानवं वचनम्। " तपसा कल्मषं हन्ति विद्ययाऽमृतमञ्नुते '' इति । '' ज्ञानमुत्पद्यते पुंसां क्षयात्पापस्य कर्मणः । यथाऽऽदर्शतले प्रख्ये पशत्यात्मानमात्मिन " इत्यादिस्मृति-भ्यश्च। " तमेतं वेदानुवचनेन ब्राह्मणा विविदिषन्ति यज्ञेन दानेन तपसाऽ-नाशकेन " " येन केनचिद्यजतापि यज्ञेनापि दार्विहोमेनानुपहतमना एव भवति " इत्यादिस्मृतिभ्यः ज्ञानादेव मोक्षः । " ब्रह्मविदाम्रोति परं " " तरित शोकमात्मवित् " " ब्रह्मविद्वहौव भवति " " ब्रह्मैव सन् ब्रह्माप्येति " " तमेव विदित्वाऽतिमृत्युमेति नान्यः पंथा विद्यतेऽयनायेति " " विद्वान विभेति कुतश्चन " " इह चेदवेदीदथ सत्यमस्ति न चेदिहावेदीन्महती विनष्टि: " '' यदा चर्मवदाकाशं वष्टीयष्यन्ति मानवाः । तदा शिवमविज्ञाय दुःख-स्यान्तो भविष्यति " " न कर्मणा न प्रजया धनेन त्यागेनैके अमृतत्व-मानशुः " " वेदान्तविज्ञानसुनिश्चितार्थाः संन्यासयोगाद्यतयः गुद्धसत्ताः। ते ब्रह्मलोके तु परान्तकाले परामृता: परिमुच्यन्ति सर्वे '' इत्यादिश्रुतिभ्य: । सूद्रः सुखमवाप्नुयादिति श्रवणेनैव न तु जपयज्ञेन । '' तस्माच्छूद्रो यज्ञेऽनवक्लप्तः '' इति श्रुतेः। ' श्रावयेचतुरो वर्णान्कृत्वा ब्राह्मणमग्रतः ' इत्यादिना महाभारता-दिश्रवणमनुज्ञायते । ' सुगतिमियाच्छ्वणाच सूद्रयोनिरिति हरिवंशे । यच सूद्रः शुणुयात्म सुलमवाप्नुयादिति व्यवहितेन संबंधः त्रैवर्णिकान्कीर्तयेदित्यंतेन ॥१२३॥

धर्मार्थी प्राप्तुयाद्धर्ममर्थार्थी चार्थमाप्तुयात् । कामानवाप्तुयात्कामी प्रजार्थी चाप्तुयात्प्रजाम् ॥ १२४॥ चक्षुरादीनामात्मयुक्तेन मनसािष्ठिष्ठानां स्वेषु स्वेषु विषयेष्वनुरूपतः

प्रवृत्तिः कामः ; प्रजायत इति प्रजा संतितः ॥ १२४ ॥

भक्तिमान्यः सदोत्थाय शुचिस्तद्भतमानसः । सहस्रं वासुदेवस्य नाम्नामेतत्प्रकीर्तयेत् ॥ १२५ ॥ यशः प्राप्नोति विपुळं ज्ञातिप्राधान्यमेव च । अचळां श्रियमाप्नोति श्रेयः प्राप्नोत्यनुत्तमम् ॥ १२६ ॥ न भयं किचिदाप्नोति वीर्यं तेजश्च विद्ति । भवत्यरोगो द्युतिमान् बळरूपगुणान्वितः ॥ १२७ ॥ रोगाती सुच्यते रोगाद्वद्धो सुच्येत बंधनात् । भयान्मुच्येत भीतस्तु सुच्येतापन्न आपदः ॥ १२८ ॥ दुर्गाण्यति तरत्याशु पुरुषः पुरुषोत्तमम् । स्तुवन्नामसहस्रेण नित्यं भक्तिसम् निवतः ॥ १२९ ॥ वासुदेवाश्रयो मत्यो वासुदेवपरायणः । सर्वपापनिवाद्धातमा याति ब्रह्म सनातनम् ॥ १३० ॥ न वासुदेवभक्तानामशुभं विद्यते किचत् । जन्ममृत्युजराव्याधिभयं नैवोपजायते ॥ १३१ ॥

भक्तिमानित्यादिना भक्तिमत: ग्रुचेः सततमुयुक्तस्यैकाग्रचित्तस्य श्रद्धाः लोविशिष्टफलाधिकारिणः फलविशेषं दर्शयति ॥ १२५-१३१ ॥

<sub>ज्</sub>लाघिकारिणः फलविशेष दर्शयाते ॥ १२५-१३१ ॥ **इमं स्तवमधीयानः श्रद्धाभक्तिसमन्वितः** ।

युड्येतात्मसुख्यान्तिश्रीधृतिःस्मृतिकीर्तिभिः ॥ १३२ ॥

श्रद्धा आस्तिक्यबुद्धिः । भक्तिर्भजनतात्पर्यम् । आत्मनः सुखं आत्म-सुखं तेन च क्षान्त्यादिभिश्च युज्यते ॥ १३२ ॥

न क्रोघो न च मात्सर्यं न छोभो नाशुभा मतिः । भवन्ति कृतपुण्यानां भक्तानां पुरुषोत्तमे । १३३ ॥

न च क्रोधो न मार्स्य न लोभो नाग्नुमा मितिरिति जकारानुबंधरिहतेन नकारेण समस्तपदत्रयं, क्रोधादयो न भवन्ति मार्स्य च न भवतीत्यर्थः ॥१३३॥

शौः सचंद्रार्कनक्षत्रा खं दिशो भूमेहोद्धिः। वासुदेवस्य वीर्येणः विधृतानि महात्मनः॥ १३४॥ ससुरासुरगंधर्व सयक्षोरगराक्षसम्। जगद्वशे वर्ततेदं कृष्णस्य सचराचरम्॥ १३५॥ इंद्रियाणि मनो बुद्धिः सत्त्वं तेजो बल्ठं धृतिः। वासुदेवात्मकान्याहुः क्षेत्रं क्षेत्रज्ञ एव च ॥१३६॥ यौः सचंद्रार्कनक्षत्रत्यादिना स्तुत्यस्य वासुदेवस्य माहात्म्यकथनेनोक्तानां फलानां प्राप्तिवचनं यथार्थकथनं नार्थवाद इति दर्शयिति ॥ १३४-१३६ ॥ सर्वागमानामाचारः प्रथमं परिकल्प्यते । आचारप्रभवो धर्मो धर्मस्य प्रभुरच्युतः ॥ १३७ ॥ ऋषयः पितरो देवा महाभूतानि धातवः । जंगमाजंगमं चेदं जगनारायणोद्भवम् ॥ १३८ ॥ योगो ज्ञानं तथा सांख्यं विद्याः शिल्पादिकमे च । वेदाः शास्त्राणि विज्ञानमेतत्सर्वे जनार्दनात् ॥ १३९ ॥ एको विद्युमेहद्भूतं पृथग्भूतान्यनेकशः । त्रीहोकान्व्याप्य भूतात्मा भुंके विश्वभुगव्ययः ॥ १४० ॥

'सर्वागमानामाचारः प्रथमं परिकल्प्यते । आचारप्रभवो धर्मो धर्मस्य प्रभुर-च्युतः ' इत्यनेनावान्तरवाक्येन सर्वधर्माणामाचारवत एवाधिकार इति दर्शयति ॥

इमं स्तवं भगवतो विष्णोर्व्यासेन कीर्तितम् । पठेदा इच्छेत्पुरुषः श्रेयः प्राप्तुं सुखानि च ॥ १४१ ॥ विश्वेश्वरमजं देवं जगतः प्रभवाष्ययम् । भजन्ति ये पुष्कराक्षं न ते यान्ति पराभवम् ॥ १४२ ॥ ॥ इति विष्णुनामसहस्रस्तोत्रम् ॥

इमं स्तर्वमित्यादि नामसहस्रशाखाज्ञेन सर्वज्ञेन भगवता कृष्णद्वैपायनेन साक्षान्नारायणेन कृतमिति सर्वेर्रार्थिभिः सादरं प्रिटेतन्यं सर्वभलसिद्धय इति दर्शयति विश्वेश्वरमित्यादिना । विश्वेश्वरोपासनादेव स्तोतारस्ते धन्याः कृतार्थाः कृतकृत्या इति । " आदरेण ,यथा स्तौति धनवन्तं धनेच्छया। तथा चेद्विश्वकर्तारं को न मुच्येत बंधनात् " इति ब्यासवचनम् । प्रमादात्कु-र्वतां कर्म प्रच्यवेताध्वरेषु यत् । स्मरणादेव तद्विष्णोः संपूर्ण स्यादिति श्रुतिः ॥

सहस्रनामसंबंधिब्याख्या सर्वसुखावहा । श्रुतिस्मृतिन्यायमूला रचिता हरि-पादयोः ॥ इति श्रीमत्परमहंसपरित्राजकाचार्यश्रीशंकराचार्यविरचितं विष्णो-र्नामसहस्रभाष्यं समाप्तम् ॥

इत्येवं श्रीमत्परमहंसपरिवाजकाचार्यश्रीशंकरभगवद्विरचित्रप्रथसंग्रहस्य पूर्वमुद्रितिभिन्नपुस्तकावेक्षणयुतं संशोधनं आरंभादासमाप्ति मुद्रणकार्यपरीक्षणं प्रकाशनं च दशाब्दिमितेन कालेन भागवतोपनामधारिणं रघुनाथसूनुं हरिशर्माणं महाराष्ट्रदेशस्य पश्चिमविभागांतर्गते पुण्यपत्तननाम्नि नगरे वसन्तं चित्तपावनज्ञाह्मणं
गाग्यगोत्रोत्पन्नं निमित्तीकृत्य श्रीमदाचार्याणामाशिषो वेदान्तवेद्यपरज्ञह्मणः
माया वा संपूर्णतामनयत् ।



## Poona Oriental Series

| No           | s. Some Noteworthy Titles                                                                                       | Rs.As.  |
|--------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------|
| 1            | भगवद्गीता शाङ्करभाष्योपेता ed. by D.V. गोखले. 2nd.ed.                                                           | 7-8     |
|              | Constructive Survey of Upanisadic Philoso                                                                       | phy     |
|              | by Prof. R. D. Ranade. Rs. 11-4. Libry. Ea                                                                      |         |
| 8            | श्रीशङ्कराचार्यवरचित - प्रकरणग्रन्थाः । द्वितीयावृत्तिः                                                         | 12-8    |
|              | 추었다. 하는 마음 그는 사람들은 사람들이 가는 사람들이 되는 사람들이 가는 사람들이 되는 사람들이 되는 것이 되는 것이 되는 것이다. 그는 사람들이 없는 사람들이 없다. 결심하다.           | 3-12    |
| 120000000    | Rashtrakūtas & Their Times by Dr. Altekar.                                                                      | 8-8     |
| 344 7 111    | 그도 그들은 그 그 전에 가는 것이 되는 것이 되었다. 그는 그들은 하고 그는 것이 되는 그는 것이 하는 것이 되는 것이 되었다. 그는 제품이 나를 제품하다.                        | 17-8    |
| 43           | अमरकोशक्षीरस्वामीट कायुन with English meanings, Sa<br>& English Word-Indexes, ed. by डॉ. शर्मा & सरदेसाई        |         |
| 53           | Ancient Karnataka: Tuluvas by Dr. Saletore                                                                      | 25.     |
|              | भासनाटकचकम् ( Bhasa's 13 Plays ) ed. Deodhar.                                                                   |         |
| 1 224        | Picturesque Orientalia by Dr. R. N. Sardesa                                                                     | i.      |
| 58           | $Album\ of\ 103\ Photos\ of\ Western\ Indelogists.$ न्यायस्त्र ( गौतम ) वारस्यायनभाष्य खद्योतटीकासहित ed. G. Jh |         |
| 59           | -do-Complete English Trans. by Dr. G. Jha.                                                                      | 10- 0   |
| 74           | Ancient India & S. I. History & Culture                                                                         | diction |
|              | by Dr. S. K. Aiyangar, 2 Vols.                                                                                  | 22-8    |
| 75           | Dr. P. V. Kane Festschrift: A Volume of                                                                         |         |
| 1.0          | Indological Studies presented to him.                                                                           | 17- 8   |
| 146.166      | गांधी गीता-राष्ट्रोद्धारतत्त्वविविचिनी-by S. N. ताडपत्रीकर. $Bein$                                              | ıa -    |
|              | elucidation of Gandhain Phil. in Sk. verse.                                                                     | 3-12    |
| STATE OF THE | Epic & Brahmana Literature-relation to-दीक्षित.                                                                 | 2445.00 |

ORIENTAL BOOK AGENCY, 15 Shukrawar, POONA 2.

3-12

90 विश्वमोहनं नाटकम् by S. N. ताडपत्रीकर. Being a new Social Drama in Sanskrit based on Goethe's Exust.